
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 

 
 
 

Une étude systématique  
des enseignements bibliques  

(Dogmatique) 
 

Chapitre 18 
La doctrine de la Loi et de l’Évangile 

 
 
 





 
591 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.1 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
Deux types de paroles d’un seul Dieu 

Dans son amour pour la race humaine et dans son désir de nous sauver de la condamnation que nous 
méritons, notre Dieu tout-puissant et miséricordieux a choisi de parler à l’humanité avec deux sortes 
de paroles ou de messages. Les deux proviennent de la même bouche ou source et sont également la 
Parole de Dieu. Toutes deux sont nécessaires à notre salut, mais de manière totalement différente. 
L’une de ces paroles est destinée à nous faire tomber, et l’autre à nous élever. 

L’apôtre Paul décrit ces deux types de paroles et leurs fonctions dans sa deuxième lettre aux chrétiens 
de Corinthe : « Notre capacité, au contraire, vient de Dieu. Il nous a aussi rendus capables d’être 
ministres d’une nouvelle alliance, non de la lettre, mais de l’Esprit ; car la lettre tue, mais l’esprit 
vivifie » (2 Corinthiens 3:5-6). Les deux types de paroles sont appelés « la lettre » et « l’Esprit ». 
Remarquez que la lettre « tue », alors que l’esprit « vivifie ». Remarquez aussi que la « nouvelle 
alliance » n’est pas une alliance de la lettre, mais une alliance de l’esprit. Le fait qu’il y ait une nouvelle 
alliance implique qu’il y ait eu une ancienne alliance et, comme nous le verrons, l’ancienne alliance est 
« la lettre » qui tue. 

Dans les mots qui suivent, l’apôtre précise son propos. Il dit : « Or, si le ministère de la mort, gravé 
avec des lettres sur des pierres, a été glorieux, au point que les fils d’Israël ne pouvaient fixer les 
regards sur le visage de Moïse, à cause de la gloire de son visage, bien que cette gloire fût passagère, 
combien le ministère de l’Esprit ne sera-t-il pas plus glorieux ! Si le ministère de la condamnation a 
été glorieux, le ministère de la justice est de beaucoup supérieur en gloire » (2 Corinthiens 3:7-9). 

Remarquez que la lettre qui tue est ici désignée par deux noms différents. Elle est appelée « le 
ministère de la mort » et « le ministère de la condamnation ». En revanche, la nouvelle alliance de 
l’Esprit qui donne la vie est appelée « le ministère de l’Esprit » et « le ministère de la justice ». On 
comprend maintenant ce que Paul entend par la lettre qui tue, c’est-à-dire le ministère de la mort et 
de la condamnation. Il la décrit comme quelque chose d’écrit et de gravé sur des pierres, et il se réfère 
à Moïse. Ainsi, par le terme « lettre », Paul fait référence à la loi de Dieu, résumée dans les dix 
commandements, qui ont été écrits sur deux tables de pierre par le Seigneur Dieu lui-même et 
prononcés depuis le mont Sinaï par le Seigneur Dieu lui-même en présence de Moïse et des Israélites. 
C’est la lettre de la loi qui tue. C’est la loi de Dieu qui est le ministère de la mort et de la condamnation. 
Pour une description complète de ce qui s’est passé sur le mont Sinaï lorsque Dieu a donné sa loi à son 
peuple, lisez Exode 19:2 - 20:21. 

But the law is not God’s last word to His people. Aussi glorieuse que soit la loi de Dieu, il y a quelque 
chose de bien plus glorieux : la « nouvelle alliance », la parole « de l’esprit », « le ministère de 
l’Esprit » et « le ministère de la justice ». Contrairement à la loi, qui tue, ce type de parole donne 
« vivifie ». Ce type de parole nous donne le don de « la justice ». 

L’Évangile de Jean présente ces deux types de parole en moins de mots que Paul, se contentant de 
dire : « La loi a été donnée par Moïse, la grâce et la vérité sont venues par Jésus-Christ » (Jean 1:17). 
Moïse est celui par qui Dieu a donné à son peuple les justes exigences de sa loi (l’ancienne alliance). 
Jésus, le Messie, est celui par qui Dieu nous donne les bénédictions de sa grâce et de sa vérité (la 
nouvelle alliance). 



 
592 

Dans sa lettre aux Galates, l’apôtre Paul fait une distinction très nette entre ces deux types de paroles. 
Il veut que les Galates réfléchissent au type de parole qui leur a apporté les bénédictions du Saint-
Esprit. Il pose la question suivante : « Est-ce par les œuvres de la loi que vous avez reçu l’Esprit, ou 
par la prédication de la foi ? » (Galates 3:2). La loi vous a-t-elle donné les bénédictions du Saint-Esprit ? 
Ou s’agit-il d’un autre type de parole, où Dieu ne vous donne pas quelque chose à faire, mais quelque 
chose à croire ? C’est-à-dire « la prédication de la foi ». Paul fait référence à la grâce et à la vérité qui 
sont venues par Jésus-Christ, la bonne nouvelle de la vie et de la justice. Paul veut que les Galates 
réalisent que ce n’est pas la loi de Dieu qui leur a apporté l’Esprit et ses bénédictions, mais le message 
de la grâce et de la vérité, de la vie et de la justice. 

Plus loin dans cette même lettre, Paul appelle cette seconde manière plus glorieuse de parler 
« l’Évangile », comme dans Galates 4:13. Ainsi, la première façon de parler est connue sous le nom de 
loi, et la seconde, plus glorieuse, est connue sous le nom d’Évangile, qui signifie simplement « bonne 
nouvelle ». Un message qui donne la vie et la justice est en effet une bonne nouvelle. Un message qui 
tue et condamne, à savoir la loi, est une mauvaise nouvelle. Mais nous devons connaître la mauvaise 
nouvelle avant que la bonne ne nous paraisse bonne. La mauvaise nouvelle, c’est que la loi de Dieu 
nous condamne à mort parce que nous ne l’avons pas observée et que nous ne pourrions pas l’observer 
en raison de notre nature. Mais l’Évangile est une bonne nouvelle, car Dieu a envoyé Jésus pour gagner 
pour nous la justice et la vie, afin que nous ne mourions pas, mais que nous vivions. 

Dans l’Ancien Testament, cet Évangile est connu sous le nom de « la promesse » (Galates 3:14, 16-18). 
« L’Écriture … a d’avance annoncé cette bonne nouvelle à Abraham : Toutes les nations seront bénies 
en toi ! » (Galates 3:8). Abraham a vécu avant Moïse, et la promesse de l’Évangile était donc déjà en 
vigueur avant que Dieu ne donne la loi par l’intermédiaire de Moïse. C’est pourquoi Paul écrit : « Une 
disposition, que Dieu a confirmée antérieurement, ne peut pas être annulée, et ainsi la promesse 
rendue vaine, par la loi survenue quatre cent trente ans plus tard. Car si l’héritage venait de la loi, il 
ne viendrait plus de la promesse ; or, c’est par la promesse que Dieu a fait à Abraham ce don de sa 
grâce » (Galates 3:17-18).  

L’héritage dont Dieu veut que nous jouissions est la vie éternelle. Comment obtenons-nous cet 
héritage ? Par la loi ou par la promesse ? Il ne peut s’agir des deux. Paul nous assure que l’héritage a 
été promis à Abraham et qu’il l’a reçu en croyant à la promesse, et non en accomplissant les œuvres 
de la loi. Il en va de même pour nous. Paul dit : « Ceux qui croient sont bénis avec Abraham le croyant. 
Car tous ceux qui s’attachent aux œuvres de la loi sont sous la malédiction ; car il est écrit : Maudit 
est quiconque n’observe pas tout ce qui est écrit dans le livre de la loi, et ne le met pas en pratique. 
… Christ nous a rachetés de la malédiction de la loi, étant devenu malédiction pour nous-car il est 
écrit : Maudit est quiconque est pendu au bois, - afin que la bénédiction d’Abraham eût pour les 
païens son accomplissement en Jésus-Christ, et que nous reçussions par la foi l’Esprit qui avait été 
promis » (Galates 3:9-14). 

La loi nous maudit parce que nous ne pouvons pas la respecter. Mais Jésus a été maudit sur la croix à 
notre place, afin que Dieu puisse tenir sa promesse de vie. L’Évangile est la bonne nouvelle de Jésus et 
de ce qu’il a fait pour nous. Dans l’Ancien Testament, l’Évangile était présenté au peuple de Dieu 
comme une promesse de bonnes choses à venir. Dans le Nouveau Testament, l’Évangile est la bonne 
nouvelle que Dieu a tenu sa promesse, que Jésus est venu nous sauver et que nous avons la justice et 
la vie par la foi en lui, c’est-à-dire en faisant confiance à ce qu’il a fait pour nous. 

Puisque Dieu nous parle de deux manières différentes — la loi et l’Évangile — il est important que 
chaque chrétien, et en particulier chaque responsable ou enseignant chrétien, comprenne la 
différence entre la loi et l’Évangile, et sache quand et comment parler aux autres en termes de loi et 
quand et comment parler aux autres en termes d’Évangile, en se rappelant toujours que l’Évangile est 
beaucoup plus glorieux que la loi. 



 
593 

Paul a écrit à Timothée : « Efforce-toi de te présenter devant Dieu comme un homme éprouvé, un 
ouvrier qui n’a point à rougir, qui dispense droitement la parole de la vérité » (2 Timothée 2:15). Ce 
qu’il veut dire, c’est que nous devons savoir comment manier la Parole de Dieu, ce qui signifie que 
nous devons savoir, pour nous-mêmes et pour les autres, comment utiliser la loi de Dieu et l’Évangile 
de Dieu de la bonne manière, conformément à la volonté de Dieu. 

Questions 

1. Quelles sont les deux façons de parler, selon 2 Corinthiens 3:5-6 ? 
2. Quels sont les deux façons de parler, selon 2 Corinthiens 3:7-9 ? 
3. Quelle sorte de parole est la plus glorieuse ? 
4. Pourquoi ce type de parole est-il plus glorieux ? 
5. Quels sont les deux types de parole, selon Jean 1:17 ? 
6. Comment les Galates ont-ils reçu l’Esprit ? 
7. Qu’est-ce qui nous rend tous maudits selon la loi de Dieu ? 
8. Comment Dieu nous a-t-il délivrés de la malédiction de la loi ? 
9. Pourquoi la manière la plus glorieuse de parler est-elle appelée l’Évangile ? 



 
594 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.2 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
Les similitudes entre la loi et l’Évangile 

Bien que les différences entre la loi et l’Évangile soient grands, il existe certaines similitudes entre eux. 
Puisque la loi et l’Évangile sont tous deux consignés dans l’Écriture, et que toute l’Écriture a été inspirée 
par Dieu (2 Timothée 3:16), la loi et l’évangile ont tous deux été donnés par révélation divine. La loi et 
l’Évangile sont également la Parole de Dieu. 

La première bonne nouvelle (l’Évangile) a été prononcée par Dieu lui-même dans le jardin d’Éden, 
lorsqu’il a maudit le diable dans le serpent, peu après qu’Ève et Adam avaient écouté Satan au lieu 
d’écouter Dieu. Ce que Dieu a dit n’était pas une bonne nouvelle pour Satan, mais c’était une bonne 
nouvelle pour Adam et Ève : « Je mettrai inimitié entre toi et la femme, entre ta postérité et sa 
postérité : celle-ci t’écrasera la tête, et tu lui blesseras le talon » (Genèse 3:15). C’était la première 
promesse du Sauveur à venir, la Postérité de la femme qui écraserait la tête du serpent, enlevant ainsi 
à Satan son pouvoir et réparant les dommages qu’il a causés en séduisant nos premiers parents dans 
la désobéissance. 

Cette promesse d’un Sauveur a été répétée à de nombreuses reprises au cours des longues années de 
l’Ancien Testament. Parfois, la bonne nouvelle a été transmise directement par Dieu, comme lorsqu’il 
s’est adressé à Abraham dans Genèse 12:1-3 et lui a dit : « Toutes les familles de la terre seront bénies 
en toi. » Mais le plus souvent, Dieu a annoncé sa bonne nouvelle par l’intermédiaire de prophètes qu’il 
a choisis parmi le peuple, tels que Moïse, Samuel, David, Ésaïe, Jérémie et Daniel, qui ont tous annoncé 
la bonne nouvelle que Dieu leur avait donnée à transmettre au monde. 

La loi de Dieu a été prononcée directement par Dieu lui-même dans la langue des Israélites, puisque 
nous lisons dans Exode 20:1-2: « Alors Dieu prononça toutes ces paroles, en disant: Je suis l’Éternel, 
ton Dieu, qui t’ai fait sortir du pays d’Égypte, de la maison de servitude » puis Dieu a prononcé les 
dix commandements depuis le mont Sinaï. La voix de Dieu depuis le mont Sinaï a effrayé le peuple, et 
« ils dirent à Moïse : Parle-nous toi-même, et nous écouterons ; mais que Dieu ne nous parle point, 
de peur que nous ne mourions » (Exode 20:19). Dieu a ensuite donné le reste de ses lois à Moïse, qui 
a ensuite transmis les paroles de Dieu au peuple. La plupart du temps, dans l’Ancien Testament, Dieu 
a utilisé des prophètes comme Moïse pour transmettre sa loi à son peuple. Avant de mourir, Moïse a 
rappelé aux Israélites l’expérience qu’ils avaient vécue au pied du mont Sinaï, en leur disant : 
« L’Éternel vous parla face à face sur la montagne, du milieu du feu. Je me tins alors entre l’Éternel 
et vous, pour vous annoncer la parole de l’Éternel ; car vous aviez peur du feu » (Deutéronome 5:4-
5). Mais que Dieu ait dit la loi lui-même ou qu’il l’ait transmise par l’intermédiaire de prophètes, la loi 
de Dieu telle qu’elle est donnée dans l’Écriture est la Parole de Dieu, tout comme l’Évangile a été et 
est la Parole de Dieu. 

Une autre similitude entre la loi et l’Évangile est que la loi et l’Évangile s’appliquent tous deux à toutes 
les personnes qui ont vécu sur terre, dans le passé, le présent et l’avenir. Même si Dieu n’a pas énoncé 
les dix commandements avant l’époque de Moïse, la loi de Dieu existait depuis le début. L’apôtre Paul 
nous dit que les païens, les non-Juifs, qui n’ont pas entendu Dieu leur parler de la loi, avaient 
néanmoins « l’œuvre de la loi est écrite dans leurs cœurs, leur conscience en rendant témoignage, 
et leurs pensées s’accusant ou se défendant tour à tour » (Romains 2:15). En d’autres termes, toutes 
les personnes sur terre ont le sens de Dieu ou d’un être divin au plus profond de leur cœur, et la 



 
595 

conscience qu’elles ont de devoir rendre des comptes à ce Dieu. Et parce que cette loi est inscrite dans 
leur cœur, ils ont le sens du bien et du mal, de sorte que lorsqu’ils font le mal, leurs pensées les 
accusent, et lorsqu’ils font le bien, leurs pensées les excusent. 

Il y avait une différence entre les Juifs et les non-Juifs, car les Juifs avaient les lois écrites de Moïse, et 
les non-Juifs n’en avaient pas. Mais c’est à cause de cette loi écrite dans le cœur de tous que Paul dit : 
« Tous ceux qui ont péché sans la loi périront aussi sans la loi, et tous ceux qui ont péché avec la loi 
seront jugés par la loi » (Romains 2:12). Les non-Juifs périront aussi, parce que la loi écrite dans leur 
cœur les condamne, tout comme la loi donnée sur le mont Sinaï condamne les Juifs. Paul tire donc 
cette conclusion : « Nous avons déjà prouvé que tous, Juifs et Grecs, sont sous l’empire du péché, … 
Nous savons que tout ce que dit la loi, elle le dit à ceux qui sont sous la loi, afin que toute bouche 
soit fermée, et que tout le monde soit reconnu coupable devant Dieu. … Car tous ont péché et sont 
privés de la gloire de Dieu » (Romains 3:9-23).  

L’Évangile du Sauveur à venir s’applique également à toutes les personnes, car lorsque Dieu a prononcé 
la promesse en présence d’Adam et d’Ève, toute l’humanité vivant à l’époque a entendu ses paroles. Il 
en a été de même après le déluge, lorsque Dieu a répété la promesse du Sauveur en présence de toute 
la race humaine, qui comptait alors huit personnes : Noé et sa femme, Sem, Cham et Japhet et leurs 
femmes. Cette promesse universelle a été réaffirmée à Abraham et aux patriarches : « Toutes les 
familles de la terre seront bénies en toi » (Genèse 12:3; voir aussi Genèse 26:4 et Genèse 28:14). 

Le fait que l’Évangile soit destiné à toutes les personnes et qu’il s’applique à elles a été très clairement 
énoncé par Jésus lui-même lorsqu’il a dit à Nicodème : « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son 
Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle. Dieu, en 
effet, n’a pas envoyé son Fils dans le monde pour qu’il juge le monde, mais pour que le monde soit 
sauvé par lui » (Jean 3:16-17). L’apôtre Paul a enseigné la même chose en écrivant à Timothée : « Dieu 
notre Sauveur … veut que tous les hommes soient sauvés et parviennent à la connaissance de la 
vérité. Car il y a un seul Dieu, et aussi un seul médiateur entre Dieu et les hommes, Jésus-Christ 
homme, qui s’est donné lui-même en rançon pour tous » (1 Timothée 2:3-6). Avant de monter au ciel, 
Jésus a donné à ses disciples les instructions : « Allez par tout le monde, et prêchez la bonne nouvelle 
à toute la création » (Marc 16:15). 

La loi et l’Évangile sont tous deux de nature spirituelle et concernent non seulement les actions 
extérieures des personnes, mais aussi leur cœur et leurs pensées intérieures. L’apôtre Paul a écrit aux 
Romains : « La loi est spirituelle » (Romains 7:14). Jésus l’a montré dans son sermon sur la montagne, 
lorsqu’il a souligné que ce n’étaient pas seulement les actes extérieurs de meurtre et d’adultère qui 
étaient contraires à la loi de Dieu, mais aussi la convoitise et la colère dans le cœur (Matthieu 5:21-22, 
27-28).  

Jésus a également souligné que l’Évangile est spirituel, car en lui et par lui, l’Esprit Saint est à l’œuvre. 
Il a dit : « l’Esprit qui vivifie ; la chair ne sert de rien. Les paroles que je vous ai dites sont Esprit et 
vie » (Jean 6:63). 

Une autre similitude entre la loi et l’Évangile est que la loi et l’Évangile sont tous deux destinés au 
bénéfice éternel de l’homme. Avant même de tomber dans le péché, Adam et Ève ont reçu 
l’instruction : « Tu pourras manger de tous les arbres du Jardin ; mais tu ne mangeras pas de l’arbre 
de la connaissance du bien et du mal, car le jour où tu en mangeras, tu mourras » (Genèse 2:16-17). 
En respectant cette instruction, ils auraient l’occasion de montrer leur amour pour Dieu et leur 
reconnaissance pour les nombreuses bénédictions de Dieu. Puisqu’ils ont été créés à l’image de Dieu, 
ils ont la capacité de suivre cette parole de Dieu. 

Après leur chute dans le péché, la loi de Dieu était toujours inscrite dans leur cœur, mais l’harmonie 
parfaite entre eux et Dieu était rompue. Désormais, toute directive de Dieu était perçue comme hostile 
à leur nature pécheresse. Les lois que Dieu a données à Israël étaient accompagnées d’une promesse 



 
596 

de vie, mais il était impossible pour eux de vivre selon les normes élevées de Dieu. L’obéissance parfaite 
à Dieu était toujours présentée comme un moyen d’obtenir la vie éternelle. Par l’intermédiaire de 
Moïse, Dieu a dit au people : « Vous observerez mes lois et mes ordonnances : l’homme qui les 
mettra en pratique vivra par elles. Je suis l’Éternel » (Lévitique 18:5). La loi est en soi un moyen valable 
d’obtenir la vie. Le fait qu’elle ne produise pas la vie n’est pas la faute de la loi, mais la faute des 
personnes qui sont confrontées à la loi, parce que ces personnes ne peuvent pas obéir à la loi et ne le 
font pas. Par l’intermédiaire du prophète Ézéchiel, Dieu a rappelé aux Israélites que leurs problèmes 
n’étaient pas de sa faute : « Je leur donnai mes lois et leur fis connaître mes ordonnances, que 
l’homme doit mettre en pratique, afin de vivre par elles » (Ézéchiel 20:11). 

Lors de sa conversation avec un docteur de la loi, Jésus a réitéré cette pensée. Le docteur de la loi a 
demandé à Jésus : « Maître, que dois-je faire pour hériter la vie éternelle ? » Jésus lui a répondu : 
« Qu’est-il écrit dans la loi ? Qu’y lis-tu ? » Après que le docteur a récité les deux tables de la loi 
concernant l’amour de Dieu et l’amour du prochain, Jésus lui a répondu : « Tu as bien répondu, lui dit 
Jésus ; fais cela, et tu vivras » (Luc 10:25-28). Tout ce que le docteur de la loi devait faire pour obtenir 
la vie éternelle était de garder la loi. Jésus voulait que ce docteur se rende compte qu’il n’avait pas 
gardé la loi et qu’il ne pouvait pas la garder. C’est pourquoi Jésus lui a raconté le récit du bon Samaritain 
pour qu’il reconnaisse qu’il était loin de montrer dans sa vie le genre d’amour que la loi de Dieu 
exigeait. 

L’apôtre Paul a résumé le problème en ces termes : « Le commandement qui conduit à la vie se trouva 
pour moi conduire à la mort » (Romains 7:10). « La loi donc est sainte, et le commandement est saint, 
juste et bon » (Romains 7:12). Il n’y a rien de mal à la loi de Dieu. Elle peut faire ce qu’elle promet de 
faire. Le problème n’est pas la loi, mais le pécheur qui est confronté à la loi. Paul dit : « Nous savons, 
en effet, que la loi est spirituelle ; mais moi, je suis charnel, vendu au péché. Car je ne sais pas ce 
que je fais : je ne fais point ce que je veux, et je fais ce que je hais. Or, si je fais ce que je ne veux pas, 
je reconnais par là que la loi est bonne. … J’ai la volonté, mais non le pouvoir de faire le bien » 
(Romains 7:14-18). Depuis la chute d’Adam et Ève dans le péché, aucun être humain n’a été capable 
d’obéir à la loi de la manière dont Dieu veut qu’elle soit observée. C’est pour cette raison que la loi ne 
donne la vie à personne, même si la vie reste la récompense de Dieu pour une obéissance parfaite. 

La seule façon dont la loi de Dieu mène à la vie parmi l’humanité déchue est d’une manière négative. 
C’est-à-dire qu’elle écrase l’orgueil de l’homme et le pousse au désespoir face à son incapacité à la 
respecter, et rend ainsi une personne consciente non seulement de ses péchés mais aussi de sa nature 
pécheresse innée et de son besoin d’autre chose. 

L’Évangile, en revanche, ne se contente pas de promettre la vie, il la crée et la maintient. Jésus a dit : 
« Comme Moïse éleva le serpent dans le désert, il faut de même que le Fils de l’homme soit élevé, 
afin que quiconque croit en lui ait la vie éternelle. Car Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son 
Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle » (Jean 
3:14-16). 

Questions 

1. Montrez à partir des Écriture que la loi est venue de Dieu. 
2. Montrez à partir des Écritures que l’Évangile vient de Dieu. 
3. Montrez à partir des Écritures que la loi de Dieu s’applique à toutes les personnes. 
4. Montrer à partir des Écritures que l’Évangile de Dieu s’applique à tous les personnes. 
5. Que veut-on dire quand on dit que la loi est spirituelle ? 
6. Montrez à partir des Écritures que la loi de Dieu était destinée à donner la vie. 
7. Pourquoi la loi de Dieu ne donne-t-elle la vie à personne ? 
8. Pourquoi l’Évangile peut-il donner la vie alors que la loi de Dieu ne le pouvait pas ? 
9. Quel est le seul moyen pour une personne d’obtenir la vie éternelle ? 



 
597 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.3 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
Les usages du terme « loi » 

Les mots hébreux et grecs traduits par le mot « loi » ont des significations diverses dans des contextes 
différents. Dans de nombreux passages de l’Ancien Testament, le mot « loi » désigne simplement la 
Parole de Dieu en général, sans faire spécifiquement référence aux commandements de Dieu. C’est 
particulièrement vrai dans le livre des Psaumes, comme, par exemple, les Psaumes 1, 19, and 119. « La 
loi » et ses synonymes dans les passages suivants se réfèrent à la Parole de Dieu, qui comprend la loi 
et l’Évangile, et parfois plus d’Évangile que de loi : 

• « Heureux l’homme … qui trouve son plaisir dans la loi de l’Éternel, et qui la médite jour et 
nuit ! » (Psaume 1:1-2). Comme sa méditation produit des fruits abondants, il est clair que 
cette référence concerne l’ensemble de la Parole de Dieu, et pas seulement les 
commandements. 

• « La loi de l’Éternel est parfaite, elle restaure l’âme ; Le témoignage de l’Éternel est véritable, 
il rend sage l’ignorant. (19:9) Les ordonnances de l’Éternel sont droites, elles réjouissent le 
cœur » (Psaume 19:8-9). Les dix commandements ne convertissent pas l’âme et ne réjouissent 
pas le cœur, mais la Parole de Dieu le fait, en particulier l’Évangile. 

Le Psaume 119 est un long psaume dans lequel presque chaque verset fait référence à la Parole de 
Dieu d’une manière générale, en incluant à la fois la loi et l’Évangile. Si nous comprenons chaque 
référence à la loi ou à ses synonymes comme se rapportant aux dix commandements, nous ne 
comprendrons pas ce que Dieu nous dit. Voici les mots qui reviennent sans cesse dans le Psaume 119 : 
« loi, préceptes, statuts, commandements, jugements, parole, voie, ordonnances ». Voici quelques 
exemples : 

• « Ouvre mes yeux, pour que je contemple les merveilles de ta loi » (Psaume 119:18). Nous 
avons besoin d’un éclairage particulier pour comprendre l’Évangile. La loi est inscrite dans le 
cœur de chacun, dans une certaine mesure. 

• « Mieux vaut pour moi la loi de ta bouche que mille objets d’or et d’argent » (Psaume 
119:72).  

• « Que tes compassions viennent sur moi, pour que je vive ! Car ta loi fait mes délices » 
(Psaume 119:77).  

• « Si ta loi n’eût fait mes délices, j’eusse alors péri dans ma misère » (Psaume 119:92).  

• « Je soupire après ton salut, ô Éternel ! Et ta loi fait mes délices » (Psaume 119:174).  

Dans tous ces passages, il semblerait que le psalmiste ait davantage à l’esprit l’Évangile que les dix 
commandements. La même chose peut être dite à propos de mots similaires tels que 
« commandements, préceptes, et statuts », qui apparaissent dans ce Psaume. 

Parfois, le mot « loi » est utilisé pour se référer spécifiquement à l’Ancien Testament. Alors que 
certaines personnes commençaient à favoriser Jésus et que certains officiers ne l’ont même arrêté pas 
en raison de sa popularité, les pharisiens dirent : « Cette foule qui ne connaît pas la loi, ce sont des 
maudits ! » (Jean 7:49). En citant un passage de l’Ancien Testament lors d’un débat avec les dirigeants 



 
598 

juifs, Jésus a déclaré : « N’est-il pas écrit dans votre loi … ? » (Jean 10:34). En une autre occasion, Jésus 
a dit : « Cela est arrivé afin que s’accomplît la parole qui est écrite dans leur loi » (Jean 15:25). Le 
peuple juif a utilisé le mot « loi » de la même manière, en disant à Jésus à une occasion : « Nous avons 
appris par la loi que le Christ demeure éternellement » (Jean 12:34). Ils ne se référaient pas aux dix 
commandements, mais à l’Ancien Testament. L’apôtre Paul a suivi le même usage, citant un passage 
de l’Ancien Testament après avoir dit : « Il est écrit dans la loi » (1 Corinthiens 14:21).  

Parfois, le mot « loi » ne se réfère pas à l’ensemble de l’Ancien Testament, mais seulement aux cinq 
livres de Moïse, par opposition aux prophètes et aux Psaumes, qui constituent les deux autres divisions 
de l’Ancien Testament. Jésus a parlé de « la loi et les prophètes » (Luc 16:16) et « la loi de Moïse, … 
les prophètes, et … les psaumes «  (Luc 24:44). Philippe, le disciple de Jésus, a dit à son ami Nathanaël : 
« Nous avons trouvé celui de qui Moïse a écrit dans la loi et dont les prophètes ont parlé, Jésus de 
Nazareth » (Jean 1:45). Le service de la synagogue d’Antioche en Pisidie comprenait « a lecture de la 
loi et des prophètes » (Actes 13:15). L’apôtre Paul a déclaré au gouverneur Félix qu’il croyait « tout ce 
qui est écrit dans la loi et dans les prophètes » (Actes 24:14). Lorsqu’il était prisonnier à Rome, Paul a 
rencontré un certain nombre de Juifs, « en cherchant, par la loi de Moïse et par les prophètes, à les 
persuader de ce qui concerne Jésus. L’entretien dura depuis le matin jusqu’au soir » (Actes 28:23). 

Dans certaines lettres de Paul, le mot « loi » a plusieurs significations, qui doivent être déterminées 
par le contexte. Dans les passages suivants, il est clair que le mot « loi » ne se réfère pas aux dix 
commandements, ni à l’Ancien Testament, ni aux écrits de Moïse : 

• Nous lisons dans Romains 3:27: « Où donc est le sujet de se glorifier? Il est exclu. Par quelle 
loi ? Par la loi des œuvres ? Non, mais par la loi de la foi ». Le sens est ici « principe » ou 
« règle ». L’idée est que le salut par la foi en Jésus exclut toute idée de vantardise de notre 
part. Si le salut se faisait par les œuvres, la vantardise ne serait pas exclue ; nous pourrions 
nous vanter de nos bonnes œuvres qui nous ont sauvés. Mais le principe de la foi exclut la 
vantardise. Le fait que nous sommes sauvés par ce que le Christ a fait, et non par ce que nous 
avons fait, rend la vantardise impossible, sauf la vantardise en Christ, sur qui repose notre 
salut. 

• Dans le septième chapitre de sa lettre aux Romains, Paul utilise le terme « loi » de plusieurs 
façons. Il dit : « Je trouve donc en moi cette loi : quand je veux faire le bien, le mal est attaché 
à moi » (Romains 7:21). Paul parle de lui-même en tant que chrétien qui conserve encore le 
vieil Adam (la chair pécheresse). Puisqu’il a confiance en Christ et qu’il veut lui plaire, il veut 
faire de bonnes choses. Mais par expérience, il a appris le principe ou la vérité qu’il est 
incapable de faire le bien qu’il veut faire parce que sa chair pécheresse est encore en lui et lui 
fait obstacle. 

• Quelques versets plus loin, Paul écrit : « je vois dans mes membres une autre loi, qui lutte 
contre la loi de mon entendement, et qui me rend captif de la loi du péché, qui est dans mes 
membres » (Romains 7:23). La « loi » dans les membres de Paul est la loi ou le principe du 
péché en lui, c’est-à-dire sa chair pécheresse qui continue à lutter contre la loi de son esprit, 
qui est l’homme nouveau en lui, créé par le Saint-Esprit à travers l’Évangile du Christ. Il s’agit 
d’un principe ou d’une loi qui lutte contre une autre loi ou un autre principe, c’est-à-dire les 
convoitises de la chair contre l’homme nouveau du Saint-Esprit. 

• Paul conclut cette discussion par ces mots : « Je suis par l’entendement esclave de la loi de 
Dieu, et je suis par la chair esclave de la loi du péché » (Romains 7:25). « La loi de Dieu » est 
la volonté de Dieu telle qu’elle est résumée dans les dix commandements. Le nouvel homme 
d’esprit est heureux de servir Dieu ; comme le dit Paul dans Romains 7:22 : « Je prends plaisir 
à la loi de Dieu, selon l’homme intérieur. » Mais avec sa chair, Paul continue de servir la loi ou 
le principe du péché. Quel principe remporte la victoire dans cette lutte ? Paul l’explique : « La 
loi de l’esprit de vie en Jésus-Christ m’a affranchi de la loi du péché et de la mort » (Romains 
8:2).  



 
599 

Dans tous ces passages, nous devons prêter une attention particulière au contexte et à l’argument que 
Paul essaie de faire valoir afin de comprendre le sens spécifique que le mot « loi » a à cet endroit. 

En lisant les Psaumes et les prophètes, il est important de ne pas assimiler automatiquement le terme 
« loi » aux commandements de Dieu. Parfois, le mot « loi » peut même faire référence à l’Évangile. Par 
exemple, nous lisons dans Ésaïe 2:3: « Des peuples s’y rendront en foule, et diront : Venez, et 
montons à la montagne de l’Éternel, A la maison du Dieu de Jacob, Afin qu’il nous enseigne ses voies, 
Et que nous marchions dans ses sentiers. Car de Sion sortira la loi, Et de Jérusalem la parole de 
l’Éternel ». Ce que le prophète prophétise ici, c’est l’ère du Nouveau Testament, la venue du Christ, qui 
s’est accomplie lorsque l’Évangile de la mort et de la résurrection de Jésus pour le salut du monde est 
parti de Jérusalem, en commençant par la Pentecôte, mais en allant de là à toutes les nations païennes. 
Il y a plusieurs autres références à la « loi » dans Ésaïe qui parlent en réalité de l’Évangile du Christ. Il 
en va de même pour les Psaumes, en particulier le Psaume 119, que nous avons examinée 
précédemment. 

Mais lorsque nous parlons de la doctrine de la loi et de l’Évangile, nous pensons à la loi telle qu’elle est 
utilisée en contraste avec l’Évangile, c’est-à-dire comme la Parole de Dieu qui exige que les êtres 
humains se conforment à la norme de Dieu en matière d’attitude et de conduite et qui prononce la 
malédiction de Dieu sur ceux qui ne s’y conforment pas. La loi est la doctrine ou l’enseignement qui 
nous montre ce qui est juste et agréable à Dieu et qui condamne tout ce qui est contraire à la volonté 
de Dieu et qui est donc un péché. L’apôtre Paul a écrit aux Romains : « Nous savons que tout ce que 
dit la loi, elle le dit à ceux qui sont sous la loi, afin que toute bouche soit fermée, et que tout le 
monde soit reconnu coupable devant Dieu. Car nul ne sera justifié devant lui par les œuvres de la 
loi, puisque c’est par la loi que vient la connaissance du péché » (Romains 3:19-20). La loi de Dieu 
nous impose des exigences que nous ne pouvons pas satisfaire. La loi nous montre notre péché. La loi 
révèle la vérité importante que chaque habitant du monde est un pécheur qui ne peut se présenter au 
jugement de Dieu comme une personne juste ou innocente. Il ou elle n’a pas accompli les actes requis 
par la loi de Dieu. 

Questions 

1. Pourquoi devons-nous dire que le mot « loi » a plus d’un sens dans l’Écriture ? 
2. Que signifie le mot « loi » dans de nombreux Psaumes ? 
3. Donnez un exemple où il est clair que le mot « loi » signifie en réalité l’Évangile. 
4. Donnez un exemple où le mot « loi » se réfère à l’Ancien Testament. 
5. Donnez un exemple où le mot « loi » se réfère uniquement aux livres de Moïse. 
6. Que signifie le mot « loi » dans Romains 3:27 ? 
7. De quelle lutte Paul parle-t-il au chapitre 7 de l’épître aux Romains ? 
8. Que signifie le mot « loi » dans Esaïe 42:3-4 ? 
9. Que signifie le mot « loi » dans Romains 3:19-20 ? 



 
600 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.1 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
Les différents types de loi : Cérémonielle  

Pour les Israélites de l’Ancien Testament, il n’y avait qu’une seule loi, la loi de Dieu, et ils avaient promis 
d’y obéir entièrement. Avant même que Dieu ne prononce les paroles des dix commandements sur le 
mont Sinaï, le peuple a dit à Moïse : « Nous ferons tout ce que l’Éternel a dit » (Exode 19:8). Le 
Seigneur Dieu, directement et par l’intermédiaire de Moïse, a adressé de nombreuses lois au peuple, 
non seulement les dix commandements, mais aussi les nombreuses autres lois contenues dans les 
livres de l’Exode, du Lévitique, des Nombres et du Deutéronome. Les Israélites ont reçu l’ordre de 
respecter toutes ces lois, et ils ont promis de les respecter. Nous lisons dans l’Exode : « Moïse vint 
rapporter au peuple toutes les paroles de l’Éternel et toutes les lois. Le peuple entier répondit d’une 
même voix : Nous ferons tout ce que l’Éternel a dit » (Exode 24:3). Il n’y a pas de distinction entre une 
loi et une autre. Ils devaient mettre en pratique toutes les paroles que le Seigneur Dieu leur avait dites. 
Ils n’ont pas tenu leurs promesses. Presque immédiatement, ils ont enfreint le tout premier 
commandement que le Seigneur leur avait adressé : « Tu n’auras pas d’autres dieux devant ma face. 
Tu ne te feras point d’image taillée » (Exode 20:3-4), en fabriquant un veau d’or et en appelant cette 
image leur Dieu. 

Pour nous, croyants du Nouveau Testament, la situation est différente. Dieu lui-même a fait une 
distinction entre les différentes lois qu’il a données à son peuple. D’une part, le Seigneur a répété 
certaines de ses lois et règlements par l’intermédiaire de ses apôtres et il attend de nous, aujourd’hui 
encore, que nous faire respecter ces lois et que nous nous efforcions de les respecter. Jésus lui-même 
a répété les lois que nous appelons les première et deuxième tables de la loi : le commandement 
d’aimer Dieu et le commandement d’aimer notre prochain. Les apôtres ont répété les dix 
commandements comme norme de comportement chrétien, pour nous aussi. Mais d’un autre côté, le 
Seigneur a spécifiquement déclaré que certains des commandements sont obsolètes et ne 
s’appliquent plus à nous. De notre point de vue, nous qualifions ces lois qui ne s’appliquent plus à nous 
de lois cérémonielles et de lois civiles. Ces lois n’ont été données qu’aux Israélites avant la venue du 
Messie. 

Par exemple, presque toutes les lois que Dieu a données au peuple et qui sont consignées dans le livre 
du Lévitique sont des lois cérémonielles qui ont trait au culte prescrit par le Seigneur. Il s’agissait du 
culte du tabernacle (et, plus tard, du culte du temple) avec son mobilier sacré, ses sacrifices et ses 
fonctions sacerdotales. Tout cela était expliqué en détail au peuple. C’est ce que nous lisons dans les 
premiers versets du Lévitique : « Lorsque quelqu’un d’entre vous fera une offrande à l’Éternel, il 
offrira du bétail, du gros ou du menu bétail. Si son offrande est un holocauste de gros bétail, il offrira 
un mâle sans défaut ; il l’offrira à l’entrée de la tente d’assignation, devant l’Éternel » (Lévitique 1:2-
3). Remarquez que le moment, le lieu et le type d’offrande étaient tous réglementés par Dieu. C’est ce 
que nous entendons par loi cérémonielle. Le Lévitique et les autres livres de Moïse contiennent des 
pages et des pages de lois de ce type. L’obéissance à ces lois était imposée et il y avait des 
conséquences pour ceux qui désobéissaient. 

Parmi ces lois cérémonielles figuraient des lois relatives à la nourriture et à la boisson. Certains 
animaux étaient déclarés impurs par Dieu et les Israélites n’avaient pas le droit de les manger (Lévitique 
11). D’autres lois concernaient les jours spéciaux et les fêtes. Par exemple, le septième jour était le 



 
601 

sabbat, et il était interdit aux Israélites de faire du travail ordinaire ces jours-là. Ce commandement 
était strictement appliqué. Nous lisons dans le livre des Nombres : « Comme les enfants d’Israël 
étaient dans le désert, on trouva un homme qui ramassait du bois le jour du sabbat. … L’Éternel dit 
à Moïse : Cet homme sera puni de mort, toute l’assemblée le lapidera hors du camp » (Nombres 
15:32-35). 

L’apôtre Paul nous assure que ces lois cérémonielles ne s’appliquent pas à nous, croyants du Nouveau 
Testament en Christ. À Colosses, certains enseignants insistaient sur le fait qu’il fallait encore obéir à 
ces règles cérémonielles du passé. Mais Paul leur a écrit : « Que personne donc ne vous juge au sujet 
du manger ou du boire, ou au sujet d’une fête, d’une nouvelle lune, ou des sabbats : c’était l’ombre 
des choses à venir, mais le corps est en Christ » (Colossiens 2:16-17). Paul leur a également écrit : « Si 
vous êtes morts avec Christ aux rudiments du monde, pourquoi, comme si vous viviez dans le 
monde, vous impose-t-on ces préceptes : Ne prends pas ! ne goûte pas ! ne touche pas ! préceptes 
qui tous deviennent pernicieux par l’abus, et qui ne sont fondés que sur les ordonnances et les 
doctrines des hommes ? Ils ont, à la vérité, une apparence de sagesse, en ce qu’ils indiquent un culte 
volontaire, de l’humilité, et le mépris du corps, mais ils sont sans aucun mérite et contribuent à la 
satisfaction de la chair » (Colossiens 2:20-23). 

Remarquez que Paul qualifie ces règles concernant la nourriture et la boisson, et même la règle du 
sabbat, d’ombre des choses à venir. Si nous voyons l’ombre d’une personne qui s’approche de nous, 
nous ne regardons l’ombre pour déterminer à quoi elle ressemble que lorsqu’un obstacle nous 
empêche de voir la personne elle-même. Mais dès que nous voyons la personne elle-même, nous ne 
prêtons plus attention à l’ombre. Tant que le Messie n’était pas venu, les Israélites prêtaient attention 
aux diverses cérémonies, sacrifices et règles qui étaient des images ou des symboles de lui et de son 
œuvre. Mais lorsque le Messie lui-même est venu et a accompli toutes ces images et tous ces 
symboles, il n’est plus nécessaire de prêter attention à son ombre. 

Personne ne doit donc nous juger, c’est-à-dire nous condamner pour ce que nous mangeons ou 
buvons, ou si nous célébrons les fêtes de l’Ancien Testament, comme la nouvelle lune ou le sabbat. 
Remarquez que même l’un des dix commandements n’est plus en vigueur de la manière dont Dieu l’a 
donné aux Israélites. Les Israélites devaient se souvenir du septième jour, le sabbat, comme d’un jour 
de repos. Ils ne devaient pas travailler ce jour-là, et s’ils désobéissaient, ils étaient punis. Mais Paul dit 
que maintenant que le Messie est venu, personne ne doit nous condamner pour ce que nous faisons 
le samedi. La loi du sabbat ne s’applique plus à nous, car le corps du Christ a remplacé l’ombre du 
sabbat. 

De la même manière, Paul a écrit aux chrétiens de Galatie : « Vous observez les jours, les mois, les 
temps et les années ! Je crains d’avoir inutilement travaillé pour vous » (Galates 4:10-11). L’apôtre 
Paul leur enseignait la véritable voie du salut par la foi en Jésus-Christ, mais certains d’entre eux 
insistaient sur le fait qu’ils devaient encore observer toutes les règles de l’Ancien Testament pour être 
sauvés. Le travail de Paul parmi eux serait inutile s’ils se liaient à l’obéissance à ces lois de l’Ancien 
Testament comme étant nécessaires au salut. Paul a écrit aux Romains : « Le royaume de Dieu, ce 
n’est pas le manger et le boire, mais la justice, la paix et la joie, par le Saint-Esprit » (Romains 14:17). 

Nous pouvons comprendre pourquoi le peuple juif, dont la vie entière s’était déroulée selon les règles 
de l’Ancien Testament, a eu du mal à s’adapter aux nouvelles circonstances de l’ère du Nouveau 
Testament qui a commencé avec la venue de leur Messie et l’achèvement de son œuvre. L’apôtre Pierre 
lui-même, un Juif de longue date habitué aux lois de l’Ancien Testament concernant la nourriture et la 
boisson, a eu du mal à s’adapter à ce changement. Le Seigneur lui-même a dû faire quelque chose 
d’extraordinaire pour convaincre Pierre d’adapter sa façon de penser. C’est ce que nous lisons dans le 
dixième chapitre du livre des Actes : « Pierre monta sur le toit, vers la sixième heure, pour prier. Il eut 
faim, et il voulut manger. Pendant qu’on lui préparait à manger, il tomba en extase. Il vit le ciel 
ouvert, et un objet semblable à une grande nappe attachée par les quatre coins, qui descendait et 



 
602 

s’abaissait vers la terre, et où se trouvaient tous les quadrupèdes et les reptiles de la terre et les 
oiseaux du ciel. Et une voix lui dit : Lève-toi, Pierre, tue et mange. Mais Pierre dit : Non, Seigneur, 
car je n’ai jamais rien mangé de souillé ni d’impur. Et pour la seconde fois la voix se fit encore 
entendre à lui : Ce que Dieu a déclaré pur, ne le regarde pas comme souillé. Cela arriva jusqu’à trois 
fois ; et aussitôt après, l’objet fut retiré dans le ciel » (Actes 10:9-16). Dieu dit à Pierre que les lois 
alimentaires de l’Ancien Testament sont désormais obsolètes. 

L’objectif de lois telles que la loi sur les aliments et les boissons était de séparer le peuple juif des non-
Juifs jusqu’à la venue du Messie. Dieu les avait avertis à maintes reprises par des paroles comme celles-
ci : « Ne vous mêlez point avec ces nations qui sont restées parmi vous ; ne prononcez point le nom 
de leurs dieux, et ne l’employez point en jurant ; ne les servez point, et ne vous prosternez point 
devant eux. Mais attachez-vous à l’Éternel, votre Dieu » (Josué 23:7-8). Les non-Juifs mangeaient des 
aliments impurs ; les Juifs ne pouvaient donc pas manger avec eux. Mais maintenant que le Messie est 
venu, le Seigneur ne veut plus que les Juifs et les non-Juifs soient séparés les uns des autres. 

Au moment même où Pierre a eu cette vision au sommet d’une maison, il a reçu la visite de trois 
messagers d’un soldat non-juif nommé Corneille, demandant à Pierre de se rendre dans la maison de 
cet homme non-juif et de lui apporter l’Évangile de Jésus-Christ. En tant qu’Israélite soumis à la loi de 
l’Ancien Testament, Pierre aurait décliné l’invitation. Mais nous lisons dans Actes : « L’Esprit lui dit : 
Voici, trois hommes te demandent ; lève-toi, descends, et pars avec eux sans hésiter, car c’est moi 
qui les ai envoyés » (Actes 10:19-20). Lorsque Pierre se rendit chez le non-Juif Corneille, il déclara à la 
foule rassemblée : « Vous savez … qu’il est défendu à un Juif de se lier avec un étranger ou d’entrer 
chez lui ; mais Dieu m’a appris à ne regarder aucun homme comme souillé et impur. C’est pourquoi 
je n’ai pas eu d’objection à venir, puisque vous m’avez appelé ; je vous demande donc pour quel 
motif vous m’avez envoyé chercher » (Actes 10:28-29). 

Cet incident est très important ; il nous montre la différence entre l’Ancien Testament et le Nouveau 
Testament. Par cette vision, Dieu lui-même a déclaré que les anciennes barrières avaient disparu, que 
les anciennes lois alimentaires n’étaient plus en vigueur et que les cérémonies que Dieu avait données 
aux Israélites étaient obsolètes. Pierre a proclamé l’Évangile du Christ dans la maison de Corneille, et 
le Saint-Esprit s’est manifesté de manière visible, comme le jour de la Pentecôte. Pierre a dit alors : 
« Peut-on refuser l’eau du baptême à ceux qui ont reçu le Saint-Esprit aussi bien que nous ? » (Actes 
10:47).  

Néanmoins, certains membres influents de la congrégation de Jérusalem se sont opposés à cette 
abolition des règles de l’Ancien Testament. Un certain nombre d’entre eux ont quitté Jérusalem pour 
se rendre dans d’autres assemblées et se sont plaints du fait que l’on prêchait l’Évangile aux non-Juifs 
et qu’on les acceptait comme membres sans leur enseigner à se conformer aux lois de l’Ancien 
Testament. Ils se sont présentés à Antioche de Syrie et dans les assemblées de Galatie avec cette ferme 
opinion : « Si vous n’êtes circoncis selon le rite de Moïse, vous ne pouvez être sauvés » (Actes 15:1). 
Paul et Barnabé n’étaient pas d’accord avec ces hommes, et il a été décidé de tenir une réunion à 
Jérusalem avec les apôtres et les anciens pour résoudre ce désaccord. Lors de cette réunion, ces 
mêmes membres de Jérusalem ont réitéré leur demande : « Il fallait circoncire les païens et exiger 
l’observation de la loi de Moïse » (Actes 15:5). Ils voulaient que toutes les lois cérémonielles restent 
la loi de Dieu à laquelle il faut obéir, et ils allaient même jusqu’à dire que le salut dépendait de 
l’observation de ces lois. 

Pierre leur a répondu en leur montrant que Dieu lui-même avait mis fin à ces lois cérémonielles, y 
compris la circoncision. Il leur a dit : « Hommes frères, vous savez que dès longtemps Dieu a fait un 
choix parmi vous, afin que, par ma bouche, les païens entendissent la parole de l’Évangile et qu’ils 
crussent. Et Dieu, qui connaît les cœurs, leur a rendu témoignage, en leur donnant le Saint-Esprit 
comme à nous ; il n’a fait aucune différence entre nous et eux, ayant purifié leurs cœurs par la foi. 
Maintenant donc, pourquoi tentez-vous Dieu, en mettant sur le cou des disciples un joug que ni nos 



 
603 

pères ni nous n’avons pu porter ? Mais c’est par la grâce du Seigneur Jésus que nous croyons être 
sauvés, de la même manière qu’eux » (Actes 15:7-11). La question a été réglée. 

Même si les croyants en Christ de l’Ancien Testament vivaient sous les lois cérémonielles de l’Ancien 
Testament, ils étaient certainement incapables de les garder, et ils n’ont certainement pas été sauvés 
en les gardant. Comme l’a dit Pierre, leurs pères juifs n’ont pas pu supporter le joug des règles de 
l’Ancien Testament. Leur incapacité à suivre les lois cérémonielles ainsi que les autres lois qu’ils avaient 
promis d’observer montrait qu’ils étaient des pécheurs condamnés. La seule voie de salut que les 
Israélites de l’Ancien Testament connaissaient était la foi dans le Sauveur promis, tout comme notre 
seule voie de salut est la foi dans le Sauveur qui est venu. 

Dans sa lettre aux Galates, Paul a dû faire face aux faux enseignants qui prétendaient que la 
circoncision et l’observation d’autres règles étaient nécessaires au salut. Paul a répondu en ces termes : 
« Demeurez donc fermes, et ne vous laissez pas mettre de nouveau sous le joug de la servitude. 
Voici, moi Paul, je vous dis que, si vous vous faites circoncire, Christ ne vous servira de rien. Et je 
proteste encore une fois à tout homme qui se fait circoncire, qu’il est tenu de pratiquer la loi tout 
entière. Vous êtes séparés de Christ, vous tous qui cherchez la justification dans la loi; vous êtes 
déchus de la grâce » (Galates 5:1-4).  

L’idée de Paul est qu’il existe deux voies de salut possibles. L’une fonctionne, l’autre non. La première 
consiste à observer la loi. Ceux qui tentent cette voie doivent observer parfaitement la loi en tout point 
pour être sauvés, et personne n’est capable de le faire. L’autre voie est la voie de la grâce, la voie du 
Christ, la voie de la foi en Christ. C’est la seule voie de salut qui sauve réellement quelqu’un. 

Le but des sacrifices et du sacerdoce de l’Ancien Testament est expliqué en détail dans la lettre aux 
Hébreux. Là encore, nous lisons que les cérémonies et les sacrifices « célèbrent un culte, image et 
ombre des choses célestes, selon que Moïse en fut divinement averti lorsqu’il allait construire le 
tabernacle » (Hébreux 8:5). Ici aussi, nous lisons que la première alliance a été remplacée par une 
nouvelle alliance. « Si la première alliance avait été sans défaut, il n’aurait pas été question de la 
remplacer par une seconde » (Hébreux 8:7). « En disant : une alliance nouvelle, il a déclaré la 
première ancienne ; or, ce qui est ancien, ce qui a vieilli, est près de disparaître » (Hébreux 8:13). « Il 
abolit ainsi la première chose pour établir la seconde » (Hébreux 10:9).  

Questions 

1. Quelles sont les lois que les Israélites ont reçu l’ordre d’observer ? 
2. Quelles sont les lois auxquelles ils ont promis d’obéir ? 
3. Quand ont-ils rompu leur promesse d’obéir aux lois de Dieu ? 
4. Qu’entend-on par loi cérémonielle ? 
5. Pourquoi les chrétiens du Nouveau Testament n’ont-ils plus à obéir aux lois cérémonielles ? 
6. Comment savons-nous que nous n’avons plus à observer la loi du sabbat ? 
7. Comment Dieu a-t-il montré à Pierre qu’il n’était plus lié par les lois cérémonielles ? 
8. Que s’est-il passé lorsque Pierre a prêché le Christ dans une maison non-juive ? 
9. Pourquoi Paul et Barnabas n’étaient-ils pas d’accord avec certains membres de Jérusalem ? 
10. Comment Pierre a-t-il réglé le différend entre Paul et Barnabas et ces membres ? 
11. Que signifie la Bible lorsqu’elle qualifie les lois cérémonielles d’ombre ? 
12. Quel type d’obéissance devons-nous avoir pour aller au ciel par la loi ? 
13. Quelle est la seule véritable voie de salut ? 
14. Que dit la lettre aux Hébreux au sujet de l’ancienne alliance ? 



 
604 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.2 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
Les différents types de loi : Civile 

Puisque la nation d’Israël était une théocratie, c’est-à-dire une nation dont le Seigneur Dieu lui-même 
était le dirigeant et le législateur, et puisque la nation comptait à la fois des croyants et des incroyants 
parmi ses citoyens, et que les croyants avaient toujours une chair pécheresse, il était nécessaire que 
Dieu promulgue et applique des lois civiles pour réprimer les péchés extérieurs du peuple et pour 
établir une punition appropriée pour les différentes offenses. Bon nombre des lois que l’on trouve dans 
les livres de Moïse ne sont pas des lois morales destinées à tous les peuples, ni des lois cérémonielles 
liées au culte, mais des lois civiles telles que tout gouvernement doit en avoir pour contrôler ses 
citoyens. 

Les chapitres 21 à 23 de l’Exode, par exemple, énumèrent de nombreuses lois civiles de ce type — lois 
concernant les esclaves ou les serviteurs, lois concernant le mariage et les fiançailles, lois concernant 
le meurtre (intentionnel ou non), lois concernant l’enlèvement, lois concernant le comportement des 
animaux, lois concernant le dédommagement en cas de vol, etc. Ces lois n’étaient destinées qu’aux 
Israélites et n’ont aucune force contraignante pour nous, bien qu’elles puissent nous donner de bons 
exemples sur la manière de gérer au mieux des situations similaires dans notre pays. Ces lois civiles 
peuvent être résumées dans l’axiome suivant : « Œil pour œil, dent pour dent, main pour main, pied 
pour pied » (Deutéronome 19:21). En d’autres termes, la peine doit être adaptée au crime. 

Jésus lui-même a fait la distinction entre la loi morale et la loi civile lorsque des pharisiens sont venus 
lui poser une question concernant le divorce. Ils lui ont demandé : « Est-il permis à un homme de 
répudier sa femme pour un motif quelconque ? » (Matthieu 19:3). Dans sa réponse, Jésus s’est référé 
à la création originelle de Dieu, telle qu’elle est décrite dans les chapitres 1 et 2 de la Genèse, et a 
conclu : « Que l’homme donc ne sépare pas ce que Dieu a joint » (Matthieu 19:6). Les Pharisiens s’y 
opposent en disant que Moïse autorise le divorce. Ils se référaient à Deutéronome 24:1-4, où nous 
lisons : « Lorsqu’un homme aura pris et épousé une femme qui viendrait à ne pas trouver grâce à ses 
yeux, parce qu’il a découvert en elle quelque chose de honteux, il écrira pour elle une lettre de 
divorce, et, après la lui avoir remise en main, il la renverra de sa maison ». Jésus a répondu : « C’est 
à cause de la dureté de votre cœur que Moïse vous a permis de répudier vos femmes ; au 
commencement, il n’en était pas ainsi » (Matthieu 19:8).  

Cela explique pourquoi les lois civiles ne sont pas toujours en parfait accord avec les lois morales. En 
raison du caractère pécheur de l’humanité, il est parfois nécessaire qu’un gouvernement autorise 
certaines choses, comme le divorce, pour prévenir un crime plus grave, tel qu’un abus sexuel ou même 
un meurtre. Si tous les êtres humains étaient parfaits comme au début, il n’y aurait aucune raison de 
divorcer. La volonté de Dieu est que chaque mariage soit une union à vie entre un homme et une 
femme, comme il l’a établi au début. 

À l’ère du Nouveau Testament, nous ne vivons plus sous une forme théocratique de gouvernement 
civil. Les lois que Dieu a données à Israël (et à Israël seulement) ne s’appliquent pas à nous aujourd’hui. 
En tant que chrétiens, nous sommes soumis aux lois du gouvernement civil que Dieu a placé sur nous. 
L’apôtre Pierre a écrit : « Soyez soumis, à cause du Seigneur, à toute autorité établie parmi les 
hommes, soit au roi comme souverain, soit aux gouverneurs comme envoyés par lui pour punir les 
malfaiteurs et pour approuver les gens de bien. Car c’est la volonté de Dieu qu’en pratiquant le bien 



 
605 

vous réduisiez au silence les hommes ignorants et insensés » (1 Pierre 2:13-15). Ce n’est pas à nous 
de déterminer les lois auxquelles nous obéirons et celles auxquelles nous désobéirons parce qu’elles 
nous semblent stupides ou inutiles. Puisque Dieu donne aux gouvernements leur autorité et que Dieu 
nous ordonne de nous y soumettre, la désobéissance aux lois du pays est une désobéissance à Dieu, à 
moins que ces gouvernements ne nous ordonnent de faire ce que Dieu interdit ou ne nous interdisent 
de faire ce que Dieu ordonne. Dans ce cas, nous devons dire avec Pierre : « Jugez s’il est juste, devant 
Dieu, de vous obéir plutôt qu’à Dieu » (Actes 4:19). « Il faut obéir à Dieu plutôt qu’aux hommes » 
(Actes 5:29). 

L’apôtre Paul était en parfait accord avec Pierre, écrivant aux Romains : « Que toute personne soit 
soumise aux autorités supérieures ; car il n’y a point d’autorité qui ne vienne de Dieu, et les autorités 
qui existent ont été instituées de Dieu. … Le magistrat est serviteur de Dieu pour ton bien. Mais si tu 
fais le mal, crains ; car ce n’est pas en vain qu’il porte l’épée, étant serviteur de Dieu pour exercer la 
vengeance et punir celui qui fait le mal » (Romains 13:1-4).  

L’autorité qui a actuellement l’autorité est l’autorité à laquelle nous devons obéir. Si nous vivons au 
Togo, nous devons obéir aux autorités togolaises. Si nous vivons au Nigeria, nous devons obéir aux 
autorités nigérianes. En cas de guerre civile dans un pays, nous devons déterminer quelle autorité 
détient l’autorité réelle à l’endroit où nous vivons et obéir à cette autorité. Cela peut parfois être 
difficile à déterminer. En tout état de cause, nous devons placer la loi morale de Dieu au-dessus de 
toute loi civile humaine et obéir à Dieu plutôt qu’à toute autorité humaine lorsqu’il y a un conflit entre 
ce que Dieu ordonne et ce que le gouvernement civil ordonne. 

Questions 

1. Pourquoi Dieu a-t-il dû établir des lois civiles pour la nation d’Israël ? 
2. Citez plusieurs exemples de ces lois civiles que Dieu a établies pour Israël. 
3. Pourquoi Moïse a-t-il autorisé le divorce, selon les paroles de Jésus ? 
4. À combien de lois gouvernementales devons-nous obéir ? 
5. Quand devons-nous désobéir aux lois du pays ? 
6. Que signifie l’affirmation de Paul selon laquelle le gouvernement porte l’épée ? 
7. Quelle est la volonté de Dieu en temps de guerre civile ? 
8. Pourquoi Pierre et les autres apôtres ont-ils désobéi aux autorités à Actes ? 

 



 
606 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
Les différents types de loi : Morale 

Comme indiqué dans la leçon 18.4.1, la loi morale est la loi qui est toujours valable pour nous, chrétiens 
du Nouveau Testament, en tant que norme de comportement. La loi morale est la loi que Dieu a 
inscrite dans le cœur de l’homme dès le début de la création. Cette loi morale s’applique à tous les 
êtres humains, et pas seulement aux Israélites. 

Dans l’Ancien Testament, il n’y avait pas de distinction entre la loi morale et les autres types de loi. 
Pour les Israélites, l’ensemble de la loi constituait la norme et ils étaient responsables devant Dieu de 
leur respect de l’ensemble de la loi. Mais ce n’est pas le cas pour nous aujourd’hui. Afin de déterminer 
ce qui fait partie de la loi morale et ce qui n’en fait pas partie, nous devons prêter une attention 
particulière à toutes les paroles de Jésus et de ses apôtres dans le Nouveau Testament. Si une loi est 
répétée dans le Nouveau Testament comme une norme pour nous, chrétiens d’aujourd’hui, alors nous 
savons que cette loi est une loi morale, et pas seulement une loi cérémonielle ou civile. 

Jésus lui-même a résumé la loi morale de Dieu en réponse à la question d’un docteur de la loi qui a 
demandé : « Maître, quel est le plus grand commandement de la loi ? » Jésus lui a répondu : « Tu 
aimeras le Seigneur, ton Dieu, de tout ton cœur, de toute ton âme, et de toute ta pensée. C’est le 
premier et le plus grand commandement. Et voici le second, qui lui est semblable : Tu aimeras ton 
prochain comme toi-même. De ces deux commandements dépendent toute la loi et les prophètes » 
(Matthieu 22:36-40). 

Un autre docteur de la loi a demandé à Jésus : « Maître, que dois-je faire pour hériter la vie 
éternelle ? » Jésus lui a répondu en lui posant la question : « Qu’est-il écrit dans la loi ? Qu’y lis-tu ? » 
Le docteur lui a répondu en disant la même chose que ce que Jésus a dit dans Matthieu 22:36-40 cité 
ci-dessus : « Tu aimeras le Seigneur, ton Dieu, de tout ton cœur, de toute ton âme, de toute ta force, 
et de toute ta pensée; et ton prochain comme toi-même ». Jésus lui a alors dit : « Tu as bien 
répondu » (Luc 10:25-28). 

Jésus a expliqué l’amour du prochain en énonçant ce que l’on a appelé la règle d’or : « Tout ce que 
vous voulez que les hommes fassent pour vous, faites-le de même pour eux, car c’est la loi et les 
prophètes » (Matthieu 7:12). 

L’apôtre Paul a également enseigné que la loi morale de Dieu s’applique à tous les hommes et peut 
être résumée par un mot : l’amour. Il a écrit à Timothée : « Le but du commandement, c’est une 
charité venant d’un cœur pur, d’une bonne conscience, et d’une foi sincère » (1 Timothée 1:5). De 
même, Paul a écrit aux Galates : « Toute la loi est accomplie dans une seule parole, dans celle-ci : Tu 
aimeras ton prochain comme toi-même » (Galates 5:14). 

Dans sa lettre aux Romains, l’apôtre Paul a expliqué cela plus longuement en écrivant : « Ne devez rien 
à personne, si ce n’est de vous aimer les uns les autres ; car celui qui aime les autres a accompli la 
loi. En effet, les commandements : Tu ne commettras point d’adultère, tu ne tueras point, tu ne 
déroberas point, tu ne convoiteras point, et ceux qu’il peut encore y avoir, se résument dans cette 
parole : Tu aimeras ton prochain comme toi-même. L’amour ne fait point de mal au prochain : 
l’amour est donc l’accomplissement de la loi » (Romains 13:8-10).  



 
607 

Les menaces contenues dans la loi morale s’appliquent également à nous aujourd’hui, et à tous les 
hommes. Nous lisons dans la lettre de Paul aux Galates : « Or, les œuvres de la chair sont manifestes, 
ce sont l’impudicité, l’impureté, la dissolution, l’idolâtrie, la magie, les inimitiés, les querelles, les 
jalousies, les animosités, les disputes, les divisions, les sectes, l’envie, l’ivrognerie, les excès de table, 
et les choses semblables. Je vous dis d’avance, comme je l’ai déjà dit, que ceux qui commettent de 
telles choses n’hériteront point le royaume de Dieu » (Galates 5:19-21).  

Nous trouvons une déclaration similaire dans la lettre de Paul aux Éphésiens : « aucun impudique, ou 
impur, ou cupide, c’est-à-dire, idolâtre, n’a d’héritage dans le royaume de Christ et de Dieu. Que 
personne ne vous séduise par de vains discours ; car c’est à cause de ces choses que la colère de Dieu 
vient sur les fils de la rébellion » (Éphésiens 5:5-6). 

Paul a donné le même avertissement aux Corinthiens : « Ne savez-vous pas que les injustes 
n’hériteront point le royaume de Dieu ? Ne vous y trompez pas : ni les impudiques, ni les idolâtres, 
ni les adultères, ni les efféminés, ni les infâmes, ni les voleurs, ni les cupides, ni les ivrognes, ni les 
outrageux, ni les ravisseurs, n’hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10). 

En général, les dix commandements constituent un résumé de la loi morale de Dieu. C’est pourquoi, 
dans les leçons suivantes, nous examinerons chaque commandement et apprendrons comment 
chaque commandement est répété et expliqué dans le Nouveau Testament. Les dix commandements 
eux-mêmes peuvent être résumés comme Jésus l’a fait dans ce que l’on appelle les deux tables de la 
loi : l’amour de Dieu et l’amour du prochain. Les trois premiers des dix commandements appartiennent 
à la première table. Les sept autres commandements appartiennent à la deuxième table. Même les 
deux tables peuvent être résumées par un seul mot : l’amour. « L’amour est donc l’accomplissement 
de la loi » (Romains 13:10). 

Questions 

1. Quelle est la différence entre la loi morale et les autres types de lois que Dieu a données aux 
Israélites ? 

2. Comment pouvons-nous déterminer quelles lois font partie de la loi morale de Dieu ? 
3. Comment Jésus a-t-il résumé la loi morale de Dieu ? 
4. Qu’est-ce que la règle d’or ? 
5. Comment savons-nous que les menaces de la loi s’appliquent toujours à nous ? 
6. Quel est notre seul moyen d’échapper à ces menaces de la loi ? 
7. Pourquoi ne pouvons-nous pas être sauvés en observant la loi morale de Dieu ? 



 
608 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.1 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi morale : Le Premier Commandement 

Comment savons-nous que Dieu a donné dix commandements aux Israélites, et comment savons-nous 
quel commandement est le premier, quel est le deuxième, et ainsi de suite ? Nous savons qu’il y avait 
dix commandements parce que Moïse a dit aux Israélites avant qu’ils ne traversent le Jourdain pour 
entrer dans le pays de Canaan : « Il (Dieu) publia son alliance, qu’il vous ordonna d’observer, les dix 
commandements ; et il les écrivit sur deux tables de pierre » (Deutéronome 4:13). Nous savons que 
les deux premières tables ont été brisées par Moïse lorsqu’il est descendu du mont Sinaï et qu’il a 
trouvé le peuple en train d’adorer le veau d’or. Mais Moïse est remonté sur la montagne avec deux 
autres tables, et il a dit au people : « L’Éternel écrivit sur les tables ce qui avait été écrit sur les 
premières, les dix paroles qu’il vous avait dites sur la montagne, du milieu du feu, le jour de 
l’assemblée ; et l’Éternel me les donna. Je retournai et je descendis de la montagne, je mis les tables 
dans l’arche que j’avais faite, et elles restèrent là, comme l’Éternel me l’avait ordonné » 
(Deutéronome 10:4-5). 

Mais même si nous savons qu’il y avait dix commandements (littéralement « paroles »), nous ne 
savons pas avec certitude lequel est le premier commandement, lequel est le deuxième, et ainsi de 
suite. Le fait est que différents groupes les ont divisés de différentes manières. Lorsque Martin Luther 
a rédigé son Petit Catéchisme, il a utilisé la numérotation en vigueur dans l’Église catholique romaine. 
D’autres réformateurs ont modifié la numérotation, de sorte que ce que nous enseignons comme le 
premier commandement a été divisé par eux en premier et deuxième commandements. Ainsi, la 
numérotation des commandements diffère entre les différents groupes ecclésiastiques d’aujourd’hui. 
Le dixième commandement des autres a été divisé par Martin Luther en deux commandements, 
comme nous le verrons. Il est possible que la numérotation de Luther ne soit pas la meilleure façon de 
diviser les commandements, mais c’est la façon traditionnelle qui a été utilisée parmi les luthériens, et 
il serait confus à ce stade d’y apporter des changements. Le contenu reste le même, quelle que soit la 
numérotation suivie. 

Dans le catéchisme de Luther, le Premier Commandement comprend les mots soulignés suivants, tirés 
de l’Exode et du Deutéronome :  

• « Dieu prononça toutes ces paroles, en disant : Je suis l’Éternel, ton Dieu, qui t’ai fait sortir 
du pays d’Égypte, de la maison de servitude. Tu n’auras pas d’autres dieux devant ma face. 
Tu ne te feras point d’image taillée, ni de représentation quelconque des choses qui sont en 
haut dans les cieux, qui sont en bas sur la terre, et qui sont dans les eaux plus bas que la 
terre. Tu ne te prosterneras point devant elles, et tu ne les serviras point » (Exode 20:1-5).  

• « Je me tins alors entre l’Éternel et vous, pour vous annoncer la parole de l’Éternel ; car vous 
aviez peur du feu, et vous ne montâtes point sur la montagne. Il dit : Je suis l’Éternel, ton 
Dieu, qui t’ai fait sortir du pays d’Égypte, de la maison de servitude. Tu n’auras point d’autres 
dieux devant ma face. Tu ne te feras point d’image taillée, de représentation quelconque 
des choses qui sont en haut dans les cieux, qui sont en bas sur la terre, et qui sont dans les 
eaux plus bas que la terre. Tu ne te prosterneras point devant elles, et tu ne les serviras 
point » (Deutéronome 5:5-9).  



 
609 

La plupart des églises protestantes appellent le commandement sur les images le deuxième 
commandement, alors que les luthériens considèrent le commandement sur les images comme une 
explication du Premier Commandement. 

Voici la traduction française du Premier Commandement et de l’explication de Luther dans son Petit 
Catéchisme : 

Le Premier Commandement 

Tu n’auras pas d’autres dieux devant ma face. 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

Nous devons craindre et aimer Dieu par-dessus toutes chose et mettre en Lui seule notre 
entière confiance. 

Le Dieu qui nous a donné ce commandement s’est identifié aux Israélites comme l’Éternel (JAHVEH ou 
JEHOVAH) qui a fait sortir les Israélites du pays d’Égypte, de la maison de servitude. Ce Dieu n’est donc 
pas un dieu générique, mais un Dieu spécifique avec un nom spécifique. Il est le Dieu qui a créé les 
cieux et la terre, le Dieu qui a appelé Abraham à être le père d’une nouvelle nation, le Dieu qui a promis 
à Adam et Ève la venue d’un Sauveur, appelé plus tard le Messie ou le Christ, et qui a répété cette 
même promesse à Abraham et à ses descendants par l’intermédiaire des prophètes. En d’autres 
termes, ce Dieu est celui qui a envoyé son Fils Jésus dans notre monde pour être notre Sauveur du 
péché, de la mort et de l’enfer, et qui a accompli notre salut par l’intermédiaire de ce Fils. Ce Dieu est 
celui qui a envoyé le Saint-Esprit dans le monde pour faire connaître la bonne nouvelle de la naissance, 
de la vie, de la souffrance, de la mort et de la résurrection de Jésus. Ainsi, le Dieu qui a énoncé ce 
Premier Commandement est le Dieu trinitaire, Père, Fils et Saint-Esprit, le Dieu qui s’est révélé dans la 
Bible, et en particulier dans la personne de son Fils, notre Seigneur Jésus-Christ. Nous ne devons pas 
avoir d’autres dieux que ce Dieu unique qui a donné ce commandement à son peuple. 

L’adoration d’autres dieux s’appelle l’idolâtrie, et les autres dieux sont appelés des idoles. Nous savons 
que ce Premier Commandement fait partie de la loi morale de Dieu pour nous, chrétiens d’aujourd’hui, 
car il est clairement répété dans le Nouveau Testament. L’apôtre Jean a écrit : « Petits enfants, gardez-
vous des idoles » (1 Jean 5:21). L’apôtre Paul a écrit : « Mes bien-aimés, fuyez l’idolâtrie » (1 
Corinthiens 10:14). Les menaces de Dieu indiquent qu’il veut que nous prenions ce commandement 
au sérieux. « Ne vous y trompez pas : ni les impudiques, ni les idolâtres, ni les adultères … 
n’hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10). L’apôtre Paul inclut « l’idolâtrie » parmi « les 
œuvres de la chair » et met ensuite en garde : « Ceux qui commettent de telles choses n’hériteront 
point le royaume de Dieu » (Galates 5:19-21). « Sachez-le bien, aucun impudique, ou impur, ou 
cupide, c’est-à-dire, idolâtre, n’a d’héritage dans le royaume de Christ et de Dieu. Que personne ne 
vous séduise par de vains discours ; car c’est à cause de ces choses que la colère de Dieu vient sur 
les fils de la rébellion. N’ayez donc aucune part avec eux » (Éphésiens 5:5-7).  

L’idolâtrie consiste à adorer ouvertement quelqu’un ou quelque chose d’autre que le Dieu trinitaire. 
Partout dans le monde, des gens adorent ouvertement le soleil, la lune, les étoiles et d’autres créations 
de Dieu au lieu d’adorer Dieu, le Créateur de toutes choses. Certains adorent leurs ancêtres. D’autres 
adorent Satan (le diable) ou des esprits malins (démons). D’autres adorent des personnes qu’ils 
considèrent comme particulièrement saintes, comme les croyants qui ont été nommés saints, tels que 
Sainte Marie, Saint Paul, Saint Pierre, Saint Thomas, etc. L’Église catholique romaine, par exemple, 
encourage la prière à Marie. L’une des prières les plus répandues est formulée comme suit : « Salut, ô 
Reine, Mère de miséricorde, notre vie, notre douceur, et notre espérance, salut ! Vers vous nous 
élevons nos cris, pauvres exilés, malheureux enfants d’Eve. Vers vous nous soupirons … De grâce donc, 
ô notre Avocate, tournez vers nous vos regards miséricordieux ». Mao-Tse-Tung, ancien dirigeant de la 
Chine, a dit un jour : « Notre Dieu n’est autre que les masses du peuple chinois ». 



 
610 

Le christianisme est la seule religion au monde où l’adoration ne s’adresse qu’au seul vrai Dieu 
trinitaire. Toutes les autres religions adorent d’autres dieux, qu’il s’agisse du bouddhisme, de 
l’hindouisme, du shintoïsme ou de l’islam. Même ceux qui se disent chrétiens n’adorent pas vraiment 
le seul vrai Dieu qui s’est révélé dans la Bible, mais ils adorent un dieu de leur cru, un dieu qu’ils ont 
eux-mêmes inventé dans leur propre esprit. 

L’idolâtrie comprend également l’adoration de ceux qui disent adorer un dieu ou une divinité, mais qui 
ne sont pas prêts à reconnaître Jésus comme Dieu ou le Saint-Esprit comme Dieu. Certains musulmans 
et certains chrétiens pensent qu’ils adorent tous le même Dieu. Mais les musulmans ne considèrent 
pas Jésus comme le Fils de Dieu ou comme une personne du Dieu trinitaire. Leur Allah est donc une 
idole. Les adeptes du judaïsme revendiquent l’Ancien Testament comme leur Bible, tout comme nous, 
les chrétiens. Néanmoins, le Dieu des Juifs est une idole, parce que les Juifs n’acceptent pas ou 
n’adorent pas Jésus comme le véritable Fils de Dieu, et ne réalisent pas que le véritable Dieu qui a 
choisi les Israélites comme Son peuple est le Dieu trinitaire : Père, Fils et Saint-Esprit. 

Des groupes religieux tels que les Témoins de Jéhovah, les Mormons, les adeptes de la Science 
chrétienne et les Unitariens se considèrent sans doute comme des chrétiens parce qu’ils utilisent la 
Bible, mais ce ne sont pas des chrétiens mais des idolâtres, parce qu’ils ne croient pas que Jésus est le 
vrai Fils de Dieu, le vrai Dieu avec le Père et le Saint-Esprit. Il existe également de nombreuses 
organisations religieuses ou semi-religieuses qui se réfèrent à Dieu dans leurs cultes ou leur littérature, 
mais qui considèrent l’adoration du Christ comme facultative. Certaines de ces organisations sont 
appelées loges, comme la loge maçonnique (les francs-maçons) et d’autres groupes similaires. Ces 
groupes parlent librement de Dieu et considèrent qu’ils adorent le même Dieu que les vrais chrétiens, 
mais leur dieu est en réalité une idole parce qu’ils ne confessent pas que Jésus est le vrai Dieu. Il en va 
de même pour une grande partie de la religion patriotique aux États-Unis, qui parle de Dieu mais refuse 
de définir ce Dieu comme étant le Père, le Fils et le Saint-Esprit, afin de ne pas offenser les non-
chrétiens. 

Écoutez ce que Jésus avait à dire au sujet de ce type d’adoration. Après s’être mis au même niveau que 
le Père, « les Juifs cherchaient encore plus à le faire mourir, non seulement parce qu’il violait le 
sabbat, mais parce qu’il appelait Dieu son propre Père, se faisant lui-même égal à Dieu » (Jean 5:18). 
Jésus a-t-il répondu aux Juifs qu’ils l’avaient mal compris ? Non, il ne l’a pas fait. Au contraire, Jésus a 
confirmé qu’ils l’avaient bien compris, en disant : « Comme le Père ressuscite les morts et donne la 
vie, ainsi le Fils donne la vie à qui il veut. Le Père ne juge personne, mais il a remis tout jugement au 
Fils, afin que tous honorent le Fils comme ils honorent le Père. Celui qui n’honore pas le Fils n’honore 
pas le Père qui l’a envoyé » (Jean 5:21-23). Il se faisait définitivement égal à Dieu. 

Certains Juifs prétendaient adorer le vrai Dieu. Mais Jésus leur dit : « Si Dieu était votre Père, vous 
m’aimeriez, car c’est de Dieu que je suis sorti et que je viens ; je ne suis pas venu de moi-même, mais 
c’est lui qui m’a envoyé. … Vous avez pour père le diable. … Celui qui est de Dieu, écoute les paroles 
de Dieu; vous n’écoutez pas, parce que vous n’êtes pas de Dieu » (Jean 8:42-47). 

Nous devons donc nous garder de rejoindre ou de soutenir tout groupe religieux qui prétend adorer 
Dieu, mais qui ne confesse pas Jésus comme le vrai Dieu avec le Père et le Saint-Esprit. Par exemple, il 
existe des groupes de jeunes connus sous le nom de « Scoutes ». Les membres de ces groupes (le 
scoutisme) promettent de servir Dieu ou de faire leur devoir envers Dieu, mais ce Dieu n’est pas défini 
comme le Dieu trinitaire, et la croyance en Jésus en tant que Dieu est considérée comme facultative. 
Si le soi-disant Dieu de l’organisation est vague et indéfini, les membres de l’organisation sont 
coupables de parrainer l’idolâtrie, qu’ils le réalisent ou non. Dieu nous dit : « Ne participe pas aux 
péchés d’autrui » en adhérant à de tels groups (1 Timothée 5:22). 

L’idolâtrie comprend également la crainte intérieure ou secrète, l’amour ou la confiance en une 
personne ou une chose plus que le vrai Dieu. Nous ne devons pas avoir d’autres dieux. C’est-à-dire que 
nous devons aimer Dieu par-dessus tout. Comme l’a dit Jésus : « Tu aimeras le Seigneur, ton Dieu, de 



 
611 

tout ton cœur, de toute ton âme, et de toute ta pensée » (Matthieu 22:37, Marc 12:30, voir aussi Luc 
10:27). Dieu doit être le premier en toutes choses. Jésus a dit : « Celui qui aime son père ou sa mère 
plus que moi n’est pas digne de moi, et celui qui aime son fils ou sa fille plus que moi n’est pas digne 
de moi » (Matthieu 10:37). Il n’est pas faux, mais très juste, d’aimer nos parents et nos enfants. Mais 
s’il y a un conflit entre nos parents et Dieu, c’est Dieu qui doit passer en premier. S’il y a un conflit entre 
nos enfants et Dieu, c’est Dieu qui doit passer en premier. 

L’une des idoles les plus répandues sur terre est l’argent. Ceux qui n’en ont pas en veulent et pensent 
que l’argent les rendra heureux. Ceux qui ont de l’argent en veulent toujours plus, et peu importe 
combien ils en ont, cela ne les rend pas heureux. Ce n’est pas un péché d’avoir beaucoup d’argent. 
Mais Jésus a dit : « Vous ne pouvez servir Dieu et Mamon (l’argent) » (Matthieu 6:24). David a dit : 
« Quand les richesses s’accroissent, n’y attachez pas votre cœur » (Psaume 62:11). Non seulement 
nous risquons d’aimer l’argent plus que Dieu, mais nous sommes également tentés de faire confiance 
à l’argent et aux choses que l’argent peut acheter plus qu’à Dieu. 

Une autre idole courante est le moi. En d’autres termes, nous pouvons penser que nous sommes plus 
sages que Dieu. Nous plaçons notre confiance dans notre propre pouvoir de réflexion plutôt qu’en 
Dieu. Nous pouvons vouloir mettre de côté ce que Dieu a à dire sur un sujet parce que nous préférons 
nos propres idées aux siennes. Mais la parole de Dieu est claire : « Confie-toi en l’Éternel de tout ton 
cœur, Et ne t’appuie pas sur ta sagesse » (Proverbes 3:5). 

Cette idole du moi fait obstacle à notre vie chrétienne. Au lieu de vivre selon la volonté de Dieu, nous 
façonnons notre vie en fonction de ce qui nous procure du plaisir, même s’il s’agit d’un comportement 
que Dieu interdit. Une philosophie très répandue à notre époque est l’hédonisme, que l’on peut 
résumer par le slogan suivant : « Si ça fait du bien, fais-le ». Mais bien souvent, ce qui nous fait du bien 
n’est pas ce que Dieu a en tête pour nous. Ce que Dieu veut que nous fassions n’est pas toujours 
agréable, mais c’est bon. 

Toute chose ou toute personne peut devenir une idole, même notre propre mari ou notre propre 
femme. Il nous est facile de donner à notre famille plus d’importance qu’à Dieu et à notre travail plus 
d’importance qu’à Dieu. Les idoles potentielles comprennent des éléments tels que le plaisir, le 
pouvoir, le prestige ou l’orgueil personnel. Parfois, nous sommes plus soucieux de gagner l’approbation 
des autres que celle de Dieu, craignant ainsi les hommes plus que Dieu. 

L’Ancien Testament nous donne plusieurs exemples de croyants en Christ qui ont respecté le Premier 
Commandement comme fruit de leur foi en la venue du Messie d’Israël. Abraham et Sarah attendaient 
depuis longtemps un enfant. Finalement, Dieu leur donna un fils qui s’appelait Isaac. Lorsque le fils 
Isaac est devenu un jeune homme, Dieu ordonne à Abraham d’offrir Isaac en sacrifice au Seigneur. 
Abraham a dû être en proie à un conflit intérieur. Devait-il obéir à Dieu en tuant son propre fils ? Mais 
il n’a pas perdu de temps pour obéir à l’ordre de Dieu. Il a fait ce que Dieu lui avait ordonné, et alors 
qu’il tenait déjà le couteau pour tuer son fils, Dieu a arrêté Abraham et a épargné Isaac. 

Alors qu’il était encore un très jeune homme, David, dans son zèle pour le Seigneur, a fait passer la 
promesse de Dieu en premier et a osé se battre contre le géant philistin Goliath. David avait confiance 
en la promesse de Dieu d’être avec son peuple lorsqu’il irait combattre les ennemis de Dieu. Avec sa 
fronde, il a lancé une pierre en plein dans le front de Goliath, puis il a utilisé l’épée de Goliath pour 
couper la tête du géant. 

Bien des années plus tard, trois jeunes Israélites ont reçu l’ordre d’adorer une statue d’or que le roi 
Nebucadnetsar avait érigée. Ces trois hommes ne voulaient pas adorer cette idole, même s’ils savaient 
que leur désobéissance pourrait leur coûter la vie. Mais ils craignaient plus de déplaire à Dieu qu’au 
roi. Ils ont refusé d’adorer la statue d’or, ce qui leur a valu d’être jetés dans une fournaise ardente. Ils 
avaient confiance dans le fait que Dieu pouvait les délivrer s’il le voulait. Ils ont placé l’ordre de Dieu 
au-dessus de l’ordre du roi, et Dieu a effectivement préservé miraculeusement leur vie, même s’ils ont 
été jetés dans une fournaise si ardente que ceux qui les y ont jetés ont péri. 



 
612 

Ce Premier Commandement nous condamne tous, cependant, car nous avons tous échoué, à un 
moment ou à un autre, à placer Dieu au-dessus de tout le reste dans notre vie. Même si nous n’avons 
pas ouvertement adoré une idole ou une image faite de bois ou de pierre, nous avons tous eu des 
pensées et des sentiments où d’autres choses et d’autres personnes réclamaient plus d’attention et de 
dévotion que Dieu. Nous avons tous été coupables d’idolâtrie. Seul Jésus lui-même a placé Dieu au-
dessus de tout dans ses pensées, ses paroles et ses actions. Le Père lui-même n’a rien trouvé à redire 
à son Fils, disant de lui lors de son baptême et de sa transfiguration : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, 
en qui j’ai mis toute mon affection » (Matthieu 3:17; Matthieu 17:5). 

Puisque nous avons transgressé le Premier Commandement, nous méritons une punition temporelle 
et éternelle. Notre seul espoir d’échapper à ce châtiment est Jésus-Christ, qui a obéi au Premier 
Commandement à notre place et a été puni à notre place pour notre désobéissance. Nous devons 
nous attacher à Jésus dans la foi et lui demander de nous donner le Saint-Esprit pour qu’il agisse dans 
nos cœurs par l’intermédiaire de l’Évangile, afin que nous puissions craindre, aimer et faire confiance 
à Dieu par-dessus toutes choses. Toute notre vie, nous devrons lutter contre l’idolâtrie, mais le Christ 
a obtenu pour nous le pardon que l’Esprit Saint nous accorde par les moyens de grâce : l’Évangile dans 
la Parole et le Sacrement. 

Questions 

1. Comment savons-nous que Dieu a donné à son peuple dix commandements ? 
2. Pourquoi y a-t-il une certaine confusion quant au premier commandement ? 
3. Pourquoi Martin Luther et les luthériens ont-ils divisé les commandements comme ils l’ont 

fait ? 
4. Quelle est la formulation du premier commandement dans le Petit Catéchisme ? 
5. Pourquoi pouvons-nous être sûrs que le premier commandement fait partie de la loi morale 

de Dieu ? 
6. Quelle est la différence entre l’idolâtrie ouverte et l’idolâtrie secrète ? 
7. Qu’est-ce qui fait que les musulmans et les juifs sont idolâtres dans leur culte ? 
8. Prouvez que votre réponse à la question 7 est correcte en citant une déclaration de Jésus. 
9. Quelles sont les idoles les plus répandues sur terre ? 
10. Quelles sont les idoles les plus répandues dans votre région ? 
11. Pourquoi ne pouvons-nous pas être sauvés en respectant le premier commandement ? 
12. Quel est le seul moyen par lequel nous pouvons être sauvés ? 



 
613 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.2 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi morale : Le Deuxième Commandement 

Voici la formulation complète du deuxième commandement telle qu’elle est rapportée dans les livres 
de l’Exode et du Deutéronome :  

• “Tu ne prendras point le nom de l’Éternel, ton Dieu, en vain ; car l’Éternel ne laissera point 
impuni celui qui prendra son nom en vain » (Exode 20:7).  

• “Tu ne prendras point le nom de l’Éternel, ton Dieu, en vain ; car l’Éternel ne laissera point 
impuni celui qui prendra son nom en vain » (Deutéronome 5:11).  

Le nom de l’Éternel (JAHVEH ou JEHOVAH) comprend plus que ce nom spécifique ou l’un des nombreux 
autres noms que Dieu se donne dans la Bible, tels que Dieu, Rédempteur, Sauveur, Jésus, Christ, Saint-
Esprit, Père, Emmanuel, Créateur, et ainsi de suite. Le nom de Dieu comprend tout ce qu’il a révélé sur 
lui-même dans l’ensemble de la Bible. Dans la prière que Jésus adresse à son Père, il utilise 
indifféremment les mots « nom » et « paroles ». Il dit d’abord à son Père : « J’ai fait connaître ton nom 
aux hommes que tu m’as donnés » (Jean 17:6). Un peu plus tard, il dit : « Je leur ai donné les paroles 
que tu m’as données » (Jean 17:8). Le nom de Dieu est dans ses paroles. Comme nous devons honorer 
le nom de notre Dieu, nous devons aussi honorer et chérir toutes les paroles que notre Dieu nous a 
données. Nous devons utiliser son nom et ses paroles à de bonnes fins, mais pas à de mauvaises fins. 
Ce serait prendre le nom de Dieu en vain. 

Voici la traduction française du Deuxième Commandement et de l’explication de Luther dans son Petit 
Catéchisme : 

Le Deuxième Commandment 

Tu ne prendras point le nom de l’Éternel, ton Dieu, en vain. 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

 Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne pas profaner son nom par jurements 
(jurons), blasphèmes, sortilège, mensonges, hypocrisie ; mais de le prononcer avec respect, de 
l’invoquer dans tous nos besoins, l’adorer, le bénir et lui rendre grâces. 

Nous savons que ce Deuxième Commandement fait partie de la loi morale de Dieu et qu’il est toujours 
la volonté de Dieu pour nous aujourd’hui, car il est répété dans le Nouveau Testament. Jacques, le 
frère de notre Seigneur Jésus, a écrit : « Ne sont-ce pas les riches qui vous oppriment, et qui vous 
traînent devant les tribunaux ? Ne sont-ce pas eux qui outragent le beau nom que vous portez ? » 
(Jacques 2:6-7). Jacques a également écrit : « La langue, aucun homme ne peut la dompter ; c’est un 
mal qu’on ne peut réprimer ; elle est pleine d’un venin mortel. Par elle nous bénissons le Seigneur 
notre Père, et par elle nous maudissons les hommes faits à l’image de Dieu. De la même bouche 
sortent la bénédiction et la malédiction. Il ne faut pas, mes frères, qu’il en soit ainsi » (Jacques 3:8-
10). Voici une autre parole de Jacques : « Avant toutes choses, mes frères, ne jurez ni par le ciel, ni 
par la terre, ni par aucun autre serment. Mais que votre oui soit oui, et que votre non soit non, afin 
que vous ne tombiez pas sous le jugement » (Jacques 5:12). 



 
614 

Jacques nous enseigne également la bonne façon d’utiliser le nom de Dieu : « Quelqu’un parmi vous 
est-il dans la souffrance ? Qu’il prie. Quelqu’un est-il dans la joie ? Qu’il chante des cantiques. 
Quelqu’un parmi vous est-il malade ? Qu’il appelle les anciens de l’Église, et que les anciens prient 
pour lui, en l’oignant d’huile au nom du Seigneur ; la prière de la foi sauvera le malade, et le Seigneur 
le relèvera ; et s’il a commis des péchés, il lui sera pardonné. Confessez donc vos péchés les uns aux 
autres, et priez les uns pour les autres, afin que vous soyez guéris. La prière fervente du juste a une 
grande efficace » (Jacques 5:13-16). 

L’apôtre Paul a également mis en garde contre le mauvais usage du nom de Dieu. Il a dit aux Galates : 
« Ceux qui commettent de telles choses (y compris « la magie » et « les sectes ») n’hériteront point 
le royaume de Dieu » (Galates 5:20-21). Il a écrit aux Éphésiens : « Qu’il ne sorte de votre bouche 
aucune parole mauvaise, mais, s’il y a lieu, quelque bonne parole, qui serve à l’édification et 
communique une grâce à ceux qui l’entendent » (Éphésiens 4:29). 

Remarquez que Luther parle d’abord du mauvais usage du nom de Dieu, à savoir la malédiction, les 
jurons, le sortilège, le mensonge et l’hypocrisie par le nom de Dieu. Il évoque ensuite le bon usage du 
nom de Dieu : invoquer son nom dans la détresse, le prier, le louer et lui rendre grâce. 

La malédiction au nom de Dieu comprend la malédiction de Dieu lui-même et la malédiction d’autrui 
au nom de Dieu, c’est-à-dire en demandant à Dieu de leur faire du mal d’une manière ou d’une autre, 
comme lorsqu’une personne dit à une autre personne : « Que Dieu te maudisse » ou : « Va au diable » 
ou : « Va en enfer ». Le pharaon d’Égypte a maudit Dieu lorsqu’il a répondu à la demande faite par 
Moïse au nom de Dieu de laisser ses esclaves israélites partir adorer leur Dieu : « Qui est l’Éternel, 
pour que j’obéisse à sa voix ? » (Exode 5:2). Injurier Dieu de cette manière s’appelle un blasphème. 

Le nom de Dieu est souvent mal employé dans les conversations humaines, lorsque le nom de Dieu 
est invoqué pour faire du mal à quelqu’un. Mais nous devrions utiliser nos langues pour bénir les 
autres, c’est-à-dire invoquer Dieu pour faire du bien aux autres, et non pour les maudire (Jacques 3:8-
10). Il est si facile pour nous d’utiliser notre langue pour blesser les autres plutôt que pour les édifier 
dans leur foi. Mais ce n’est pas un mauvais usage du nom de Dieu lorsque nous répétons les 
malédictions de Dieu sur les incroyants et les faux enseignants quand il est approprié de le faire, 
comme Paul lui-même l’a fait : « Si quelqu’un n’aime pas le Seigneur, qu’il soit anathème ! » (1 
Corinthiens 16:22). « Quand nous-mêmes, quand un ange du ciel annoncerait un autre Évangile que 
celui que nous vous avons prêché, qu’il soit anathème ! » (Galates 1:8). 

On abuse du nom de Dieu en jurant un mensonge ou une fausse promesse, en jurant dans des affaires 
incertaines ou en jurant inutilement. Lorsqu’on jure par le nom de Dieu au tribunal, on ne doit dire 
que la vérité. Si l’on ment sous serment, cela s’appelle un parjure et c’est contraire à la volonté de Dieu. 
Jurer, c’est demander à Dieu d’être témoin de notre vérité et de punir notre mensonge. Il y a des 
moments où il convient de jurer et de faire un serment solennel au nom de Dieu pour dire la vérité. 
Jésus a juré devant le tribunal juif qu’il était le Messie et le Fils de Dieu. Lorsque « le souverain 
sacrificateur l’interrogea de nouveau, et lui dit : Es-tu le Christ, le Fils du Dieu béni ? Jésus répondit : 
Je le suis » (Marc 14:61-62). Matthieu nous apprend qu’à cette occasion, le souverain sacrificateur 
avait dit à Jésus : « Je t’adjure, par le Dieu vivant, de nous dire si tu es le Christ, le Fils de Dieu » 
(Matthieu 26:63). Puisque Jésus lui-même a juré de dire la vérité et que Paul et d’autres ont également 
juré dans des occasions solennelles, nous ne pouvons pas dire que tous les serments sont des péchés. 
Mais lorsque Pierre « se mit à faire des imprécations et à jurer » qu’il ne savait même pas qui était 
Jésus, il reniait honteusement son Seigneur (Matthieu 26:74).  

Il ne devrait certainement pas être nécessaire pour les chrétiens de jurer au nom de Dieu dans les 
conversations ordinaires. Comme l’a dit Jacques, nous devrions avoir une telle réputation de vérité et 
d’honnêteté que lorsque nous disons « oui » ou « non », nous n’avons pas besoin d’ajouter le nom de 
Dieu pour que les gens croient ce que nous disons. Jésus nous a mis en garde contre les jurons inutiles 
lorsqu’il a dit : « Que votre parole soit oui, oui, non, non ; ce qu’on y ajoute vient du malin » 



 
615 

(Matthieu 5:37).  

Le roi Hérode fournit un exemple terrible de serment en cas d’incertitude, lorsqu’il jura de donner à la 
fille d’Hérodias tout ce qu’elle voulait, jusqu’à la moitié de son royaume. Il ne savait pas ce qu’elle allait 
demander. Lorsqu’elle a demandé la tête de Jean-Baptiste, Hérode a regretté son serment. Mais il s’est 
senti obligé de le tenir et a ajouté ainsi un nouveau meurtre à sa liste de crimes. Le récit est rapporté 
dans Marc 6:21-28. 

Dans le contexte du Deuxième Commandement, les jurons et les malédictions se réfèrent à l’usage et 
à l’abus du nom de Dieu. Il est important que lorsque nous utilisons le nom de Dieu ou le nom de Jésus, 
nous nous demandions si nous utilisons ce nom pour prier, louer ou remercier, ou si nous l’utilisons 
inutilement ou sans réfléchir, ou même pour nuire à quelqu’un d’autre. Dieu lui-même entend chaque 
mot que nous prononçons et il sait pourquoi nous disons ce que nous disons. 

Le langage grossier ou les obscénités ne sont peut-être pas le meilleur langage à utiliser, mais ce n’est 
pas aussi grave que d’abuser du saint nom de Dieu. Aux Etats-Unis, la télévision et les films utilisent 
fréquemment le nom de Dieu en vain, même si certains mots considérés comme obscènes ne sont pas 
utilisés aussi fréquemment. Mais dans toutes nos paroles, nous devrions chercher à aider les gens et 
non à les blesser. « Que votre parole soit toujours accompagnée de grâce, assaisonnée de sel, afin 
que vous sachiez comment il faut répondre à chacun » (Colossiens 4:6). Tout comme les mors dans la 
bouche des chevaux et les gouvernails dans les bateaux, « de même, la langue est un petit membre, 
et elle se vante de grandes choses. Voici, comme un petit feu peut embraser une grande forêt ! La 
langue aussi est un feu ; c’est le monde de l’iniquité » (Jacques 3:5-6). 

Le nom ou la Parole de Dieu est également mal utilisé lorsqu’il est associé à la sorcellerie ou à la magie, 
ou à d’autres pratiques superstitieuses qui n’ont aucun fondement dans la Parole de Dieu. La Parole 
de Dieu condamne des pratiques telles que l’astrologie, la divination, le contact avec les morts et 
l’utilisation de charmes magiques. Les chrétiens d’Éphèse ont brûlé leurs livres de magie après avoir 
appris la puissance et la valeur réelles du nom de Jésus. Voir Actes 19:13-19.  

Il est dangereux pour nous d’expérimenter l’occultisme — les arts secrets des sorciers, des magiciens 
ou des mauvais esprits. Notre foi doit être placée dans le vrai Dieu, qui accomplit son œuvre 
merveilleuse par les moyens qu’il a choisis, à savoir sa Parole et ses sacrements. Nous ne devrions pas 
renoncer à notre foi en un Dieu auquel nous pouvons faire confiance au profit de fausses croyances 
encouragées par le diable et ses anges (c’est-à-dire les démons ou les mauvais esprits). L’apôtre Paul 
nous a prévenus que « l’apparition de cet impie (l’Antéchrist) se fera, par la puissance de Satan, avec 
toutes sortes de miracles, de signes et de prodiges mensongers » (2 Thessaloniciens 2:9). 

Le pire abus du nom et de la Parole de Dieu se produit lorsque des enseignants et des prédicateurs 
utilisent le nom de Dieu et prétendent parler au nom de Dieu pour ensuite enseigner des choses qui 
sont contraires ou au-delà de la Parole de Dieu. Ce que l’apôtre Jean a écrit un jour s’est certainement 
avéré vrai à notre époque : « Plusieurs faux prophètes sont venus dans le monde » (1 Jean 4:1). Cela 
a été vrai à toutes les époques et le restera jusqu’au dernier jour. Certains de ces faux enseignants ont 
simplement créé leur propre religion tout en prétendant être des messagers ou des prophètes de Dieu. 
Le bouddhisme, l’islam, le mormonisme, la science chrétienne, la scientologie, l’adventisme du 
septième jour, les témoins de Jéhovah et d’innombrables autres religions ont été inventées par ceux 
qui prétendaient être de véritables prophètes de Dieu — des hommes ou des femmes comme 
Gautama, Mahomet, Joseph Smith, Mary Baker Eddy et Ellen White. « Jusques à quand ces prophètes 
veulent-ils prophétiser le mensonge, prophétiser la tromperie de leur cœur ? Ils pensent faire 
oublier mon nom à mon peuple par les songes que chacun d’eux raconte à son prochain … Voici, dit 
l’Éternel, j’en veux aux prophètes qui prennent leur propre parole et la donnent pour ma parole » 
(Jérémie 23:26-27, 31). Jésus a dit : « Gardez-vous des faux prophètes. Ils viennent à vous en 
vêtements de brebis, mais au dedans ce sont des loups ravisseurs » (Matthieu 7:15). 



 
616 

Parfois, même de vrais chrétiens sont induits en erreur par Satan et écrivent ou disent des choses 
contraires à la Parole de Dieu. Par exemple, lorsque Jésus a dit à ses disciples qu’il fallait qu’il aille à 
Jérusalem et « qu’il souffrît beaucoup de la part des anciens, des principaux sacrificateurs et des 
scribes, qu’il fût mis à mort », son propre disciple, Pierre, s’est opposé à ce que Jésus a dit au sujet du 
plan de salut de Dieu. Jésus « se retournant, dit à Pierre : Arrière de moi, Satan ! tu m’es en scandale ; 
car tes pensées ne sont pas les pensées de Dieu, mais celles des hommes. » (Matthieu 16:21-23). 
Pourtant, peu de temps auparavant, Pierre avait confessé : « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant » et 
Jésus lui a répondu : « Ce ne sont pas la chair et le sang qui t’ont révélé cela, mais c’est mon Père qui 
est dans les cieux » (Matthieu 16:16-17). Les faux enseignements de toutes sortes sont si répandus 
dans le monde que l’apôtre Paul a mis en garde les chrétiens de Rome : « Je vous exhorte, frères, à 
prendre garde à ceux qui causent des divisions et des scandales, au préjudice de l’enseignement que 
vous avez reçu. Éloignez-vous d’eux » (Romains 16:17). 

Le nom et la parole de Dieu sont également mal employés par des hypocrites qui agissent comme s’ils 
étaient dévoués à Dieu mais qui, en réalité, sont des trompeurs. Ils utilisent le nom et la Parole de Dieu 
comme une couverture pour leur comportement pécheur. Par exemple, ils vont à l’église le dimanche 
matin, mais pendant la semaine, ils mènent une vie d’incroyants. Jésus n’a pas été trompé par les 
hypocrites, car il pouvait regarder dans leur cœur et connaître leur attitude. À plusieurs reprises, à la 
fin de son ministère, il a accusé les pharisiens et les scribes d’hypocrisie, en leur disant : « Malheur à 
vous, scribes et pharisiens hypocrites ! parce que vous ressemblez à des sépulcres blanchis, qui 
paraissent beaux au dehors, et qui, au dedans, sont pleins d’ossements de morts et de toute espèce 
d’impuretés » (Matthieu 23:27). Lisez tout Matthieu 23 pour savoir ce que Jésus pense de l’hypocrisie. 

Certains membres du peuple juif avaient tellement peur de mal utiliser le nom de Dieu qu’ils 
n’utilisaient pas du tout le nom sacré JAHVEH ou JEHOVAH, préférant lui substituer un autre mot. Mais 
Dieu veut certainement que nous utilisions son nom à bon escient. Comme Luther l’a écrit dans son 
Petit Catéchisme, nous devrions invoquer le nom de Dieu dans la détresse, nous devrions le prier, nous 
devrions louer son nom et lui rendre grâce, comme le montre clairement, par exemple, le livre des 
Psaumes. Presque tous les psaumes contiennent une utilisation appropriée du nom de Dieu. Dieu nous 
dit : « Invoque-moi au jour de la détresse ; Je te délivrerai, et tu me glorifieras » (Psaume 50:15). 
Psaume après psaume, nous trouvons David ou l’un des autres psalmistes en train d’invoquer Dieu 
dans leurs difficultés. 

Mais ce n’est pas seulement dans les moments difficiles que nous devons nous adresser à Dieu dans 
la prière. L’apôtre Paul nous encourage à prier en tout temps : « Priez sans cesse » (1 Thessaloniciens 
5:17); les lignes de communication entre Dieu et nous doivent toujours être ouvertes. Jésus a dit : 
« Demandez, et l’on vous donnera ; cherchez, et vous trouverez ; frappez, et l’on vous ouvrira » 
(Matthieu 7:7). L’Ancien et le Nouveau Testament fournissent de nombreux exemples de l’utilisation 
correcte du nom de Dieu dans la prière. 

L’Écriture nous incite à utiliser le nom de Dieu dans les mots de louange, en particulier dans les 
psaumes. David a écrit : « Mon âme, bénis l’Éternel ! Que tout ce qui est en moi bénisse son saint 
nom ! Mon âme, bénis l’Éternel, et n’oublie aucun de ses bienfaits ! » (Psaume 103:1-2). Louer Dieu, 
c’est dire à Dieu et au monde entier à quel point il est grand et merveilleux. Louer Dieu, c’est partager 
avec le monde entier la Bonne Nouvelle du salut qu’il a accompli. Le livre des Psaumes se termine par 
une série de psaumes qui commencent par ces mots : « Louez l’Éternel ! » (Psaumes 146-150). 
Alléluia ! 

L’Écriture nous dit aussi utiliser le nom de Dieu pour rendre grâce à Dieu : « Rendez continuellement 
grâces pour toutes choses à Dieu le Père, au nom de notre Seigneur Jésus-Christ » (Éphésiens 5:20). 

Le Deuxième Commandement nous condamne, tout comme le Premier Commandement. Nous nous 
sommes rendus coupables et nous nous rendons encore coupables de prendre le nom du Seigneur en 
vain. Mais nous ne péchons pas seulement par une mauvaise utilisation du nom et de la parole de 



 
617 

Dieu. Nous commettons de nombreux péchés d’omission en ne saisissant pas l’occasion d’invoquer le 
nom de Dieu dans nos difficultés, en ne le priant pas régulièrement et souvent en toute occasion, et 
surtout en ne louant pas son nom et en ne le remerciant pas pour toutes les bénédictions dont il nous 
a comblés. Notre seul espoir de salut est Jésus-Christ, qui n’a jamais abusé du nom de Dieu et n’a 
jamais manqué de l’invoquer dans la détresse, de le prier, de le louer et de le remercier. Chaque fois 
qu’il ouvrait la bouche, il louait le Seigneur. Même sur la croix, alors qu’il était abandonné de Dieu 
parce qu’il était puni pour le péché du monde, il a continué à appeler Dieu son Dieu et à crier vers lui 
dans sa misère. Ce n’est que par la foi en Jésus que nous recevons le pardon de nos péchés et sa justice 
parfaite. 

Questions 

1. Que signifie le nom de Dieu ? 
2. Quelles sont les cinq façons dont nous utilisons mal le nom de Dieu ? 
3. Quelles sont les quatre façons d’utiliser le nom de Dieu à bon escient ? 
4. Comment savons-nous que le Deuxième Commandement fait partie de la loi morale de Dieu ? 
5. Qu’entend-on par « maudire » ? 
6. Quel type de malédiction est permis aux chrétiens ? 
7. Quel type de juron est permis aux chrétiens ? 
8. Donnez quelques exemples de cas où jurer revient à mal employé le nom de Dieu. 
9. Qu’entend-on par sorcellerie ? 
10. Comment le prophète Jérémie a-t-il décrit les faux enseignants ? 
11. Pourquoi Jésus a-t-il qualifié les pharisiens et les scribes d’hypocrites ? 
12. Quelle est la différence entre la prière et la louange ? 
13. Quelle mauvaise utilisation du nom de Dieu est la plus courante dans votre région ? 
14. Pourquoi ne pouvons-nous pas être sauvés en respectant le Deuxième Commandement ? 
15. Qui est le seul à avoir respecté le Deuxième Commandement ? 



 
618 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.3 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi morale : Le Troisième Commandement 

Le Troisième Commandement a pour nous une signification différente de celle qu’il avait pour les 
Israélites. Dans son sens littéral, le Troisième Commandement ne s’applique pas aux chrétiens du 
Nouveau Testament.  

Mais examinons d’abord la formulation exacte par laquelle Dieu a énoncé le troisième commandement 
depuis le mont Sinaï : « Souviens-toi du jour du repos, pour le sanctifier. Tu travailleras six jours, et 
tu feras tout ton ouvrage. Mais le septième jour est le jour du repos de l’Éternel, ton Dieu : tu ne 
feras aucun ouvrage, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton serviteur, ni ta servante, ni ton bétail, ni 
l’étranger qui est dans tes portes. Car en six jours l’Éternel a fait les cieux, la terre et la mer, et tout 
ce qui y est contenu, et il s’est reposé le septième jour : c’est pourquoi l’Éternel a béni le jour du 
repos et l’a sanctifié » (Exode 20:8-11). 

Lorsque Moïse a répété ce troisième commandement alors que les Israélites s’apprêtaient à traverser 
le Jourdain pour entrer en Canaan, il n’a pas réitéré la base du septième jour de repos dans la création 
originelle de six jours de Dieu et le repos du septième jour. Mais voici ce qu’il a dit : « Observe le jour 
du repos, pour le sanctifier, comme l’Éternel, ton Dieu, te l’a ordonné. Tu travailleras six jours, et tu 
feras tout ton ouvrage. Mais le septième jour est le jour du repos de l’Éternel, ton Dieu : tu ne feras 
aucun ouvrage, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton serviteur, ni ta servante, ni ton bœuf, ni ton âne, ni 
aucune de tes bêtes, ni l’étranger qui est dans tes portes, afin que ton serviteur et ta servante se 
reposent comme toi. Tu te souviendras que tu as été esclave au pays d’Égypte, et que l’Éternel, ton 
Dieu, t’en a fait sortir à main forte et à bras étendu : c’est pourquoi l’Éternel, ton Dieu, t’a ordonné 
d’observer le jour du repos » (Deutéronome 5:12-15). 

Par l’intermédiaire de Moïse, Dieu a donné au peuple d’autres règles pour l’observation du sabbat, et 
la sanction en cas de désobéissance était sévère. « On travaillera six jours ; mais le septième jour est 
le sabbat, le jour du repos, consacré à l’Éternel. Celui qui fera quelque ouvrage le jour du sabbat, 
sera puni de mort » (Exode 31:15). Ce commandement imposait au peuple de Dieu de l’Ancien 
Testament de se reposer et de s’abstenir de travailler le samedi (c’est-à-dire du coucher du soleil du 
vendredi au coucher du soleil du samedi). L’obéissance à ce commandement était strictement 
appliquée en exigeant la peine de mort pour ceux qui le transgressaient.  

Entre le dernier prophète de l’Ancien Testament, Malachie, et la venue de Jésus, les maîtres juifs ont 
ajouté leurs interprétations et leurs définitions du travail au commandement originel de Dieu. Comme 
notre Rédempteur, qui a été « né sou la loi » (Galates 4:4), Jésus a obéi au Troisième Commandement 
de Dieu. Mais ses ennemis l’ont accusé de violer le sabbat parce qu’il refusait de suivre les 
interprétations traditionnelles que les chefs juifs avaient ajoutées à la loi de Dieu. Lorsque les 
pharisiens ont accusé les disciples de Jésus de travailler le jour du sabbat parce qu’ils arrachaient les 
épis en marchant dans les champs de blé, Jésus a expliqué : « Le sabbat a été fait pour l’homme, et 
non l’homme pour le sabbat » (Marc 2:27)  

Une autre fois, ses ennemis étaient présents lors d’un culte à la synagogue, où se trouvait également 
un homme à la main desséchée. Jésus a demandé à cet homme de s’avancer, puis il a demandé à ceux 
qui assistaient au culte : « Est-il permis, le jour du sabbat, de faire du bien ou de faire du mal, de 
sauver une personne ou de la tuer ? » (Marc 3:4). Lorsqu’ils ont refusé de répondre à sa question, 



 
619 

Jésus a été rempli d’indignation et en colère à cause de la dureté de leur cœur. Jésus a alors guéri 
l’homme, bien que ce soit le jour du sabbat, et il a répété cette action à de nombreuses reprises au 
cours de son ministère. 

Le but de la loi du sabbat était de donner au peuple de Dieu le repos de son travail physique, afin qu’il 
puisse louer son Dieu en écoutant sa Parole, en le priant et en méditant sur les grandes choses qu’il 
avait faites pour lui. Le corps des hommes et des animaux a besoin de repos. Mais ce sont surtout les 
personnes qui croient aux promesses de Dieu qui ont besoin d’entendre la Parole de Dieu et de le 
remercier pour ses bénédictions. Leur sabbat devait être « consacré à l’Éternel » (Exode 31:15). 

Le mot « sabbat » signifie « repos ». Dieu s’est reposé le septième jour du monde. C’est-à-dire qu’il 
s’est reposé de l’œuvre de la création. Il ne s’est jamais reposé de son œuvre de préservation, car Jésus 
a dit aux Juifs qui l’accusaient de travailler le jour du sabbat « Mon Père agit jusqu'à présent ; moi 
aussi, j'agis » (Jean 5:17). Le repos du samedi renvoyait au repos de Dieu le septième jour, mais aussi 
à un repos spirituel parfait à venir. 

Les Israélites ont connu un tel repos lorsqu’ils se sont reposés dans la terre promise de Canaan après 
leurs nombreuses années d’errance dans le désert. Mais certains n’ont pas profité de ce repos à cause 
de leur incrédulité. C’est ce qui est écrit dans le Psaume 95 : « Si vous pouviez écouter aujourd’hui sa 
voix ! N’endurcissez pas votre cœur, comme à Meriba, comme à la journée de Massa, dans le désert, 
… Pendant quarante ans j’eus cette race en dégoût, …  Aussi je jurai dans ma colère : Ils n’entreront 
pas dans mon repos ! » (Psaume 95:7-11). 

La lettre aux Hébreux se réfère au Psaume 95 et dit ensuite : « Craignons donc, tandis que la promesse 
d’entrer dans son repos subsiste encore, qu’aucun de vous ne paraisse être venu trop tard. Car cette 
bonne nouvelle nous a été annoncée aussi bien qu’à eux ; mais la parole qui leur fut annoncée ne 
leur servit de rien, parce qu’elle ne trouva pas de la foi chez ceux qui l’entendirent » (Hébreux 4:1-
2). Remarquez que ce repos est obtenu en écoutant la Parole de Dieu et en y croyant. Certains Israélites 
n’ont pas obtenu le reste de la terre promise de Canaan parce qu’ils ne croyaient pas que Dieu leur 
donnerait ou pourrait leur donner cette terre. 

Nous avons aussi une terre promise, celle du pardon, du salut et du repos éternel dans le ciel. 
Comment atteindre ce repos ? En écoutant la parole de l’Évangile et en y croyant. « Il y a donc un 
repos de sabbat réservé au peuple de Dieu. … Efforçons-nous donc d’entrer dans ce repos, afin que 
personne ne tombe en donnant le même exemple de désobéissance » (Hébreux 4:9-11). Dieu nous 
donne le repos spirituel par l’Évangile de Jésus, car dans l’Évangile, le Saint-Esprit nous parle de l’amour 
de Dieu pour nous en Christ, de ce que Christ a accompli pour nous par sa vie, sa mort et sa 
résurrection, et de ce qu’il nous offre maintenant : le pardon des péchés et la vie éternelle par la foi 
en Christ. Nous jouissons du repos spirituel par la foi en l’Évangile, et nous attendons la jouissance 
totale et parfaite de ce repos dans le monde à venir. Jésus nous dit : « Venez à moi, vous tous qui êtes 
fatigués et chargés, et je vous donnerai du repos. Prenez mon joug sur vous et recevez mes 
instructions, car je suis doux et humble de cœur ; et vous trouverez du repos pour vos âmes » 
(Matthieu 11:28-29). 

Le Troisième Commandement, dans sa formulation originale, ne s’applique pas à nous aujourd’hui. 
L’apôtre Paul a écrit : « Que personne donc ne vous juge au sujet du manger ou du boire, ou au sujet 
d’une fête, d’une nouvelle lune, ou des sabbats : c’était l’ombre des choses à venir, mais le corps est 
en Christ » (Colossiens 2:16-17). 

C’est pourquoi l’explication du troisième commandement dans le Petit Catéchisme de Luther ne se 
réfère pas du tout au jour du sabbat, mais au repos spirituel du pardon des péchés et de la vie éternelle 
que Dieu nous donne par sa Parole. Nous pourrions reformuler le troisième commandement de la 
manière suivante pour les chrétiens du Nouveau Testament : « Souviens-toi du repos spirituel que Dieu 
te donne par sa Parole ». 



 
620 

Voici la traduction française du Troisième Commandement et de l’explication de Luther dans son Petit 
Catéchisme : 

Le Troisième Commandement 

Souviens-toi du jour de repos, pour le sanctifier. 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

 Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point mépriser sa Parole et la prédication ; 
mais d’avoir pour sa Parole un saint respect et de prendre plaisir à l’entendre et à l’étudier. 

Le Grand Catéchisme de Luther ajoute : 

“Ce commandement, quant à la forme extérieure, ne concernait que les Israélites, et, de même 
que les autres institutions de l’ancienne alliance qui sont liées à des usages, des personnes, des 
temps et des lieux particuliers, il a été aboli par Christ. » (p. 22).  

“La Parole de Dieu seule peut sanctifier et doit être notre plus grand trésor. Soit donc que nous 
la prêchions ou que nous l’écoutions, soit que nous la lisions ou que nous la méditions, elle seule 
peut nous rendre saints. Ce n’est pas en tant que nous faisons une œuvre extérieure que nous 
sommes sanctifiés, la Parole elle-même nous sanctifie » (p. 23). 

En dépit de la parole claire de Dieu dans Colossiens 2:16-17 et dans d’autres passages, il y a encore 
aujourd’hui des personnes qui nous disent qu’il faut sanctifier le samedi et ne pas travailler le samedi. 
D’autres nous disent que nous devons sanctifier le dimanche et ne pas travailler le dimanche. Mais 
personne ne devrait faire de la stricte observation du sabbat une question de conscience pour les 
chrétiens d’aujourd’hui. Néanmoins, voici ce qu’enseignent les Adventistes du septième jour : « Le 
septième jour de la semaine est le jour du Seigneur. ... Il doit être observé du coucher du soleil le 
vendredi au coucher du soleil le samedi ». La Confession de foi de Westminster de 1646, suivie 
aujourd’hui par certaines églises presbytériennes et réformées, déclare que le dimanche est le sabbat 
du Nouveau Testament : « Dieu a aussi spécialement désigné, par un commandement positif, moral et 
perpétuel de sa Parole, … un jour sur sept comme Sabbat à lui consacrer, … ce jour fut le dernier de la 
semaine ; ... Ce Sabbat est vraiment consacré au Seigneur lorsque les hommes ... non seulement 
observent tout le jour un saint repos ... mais occupent tout leur temps aux exercices publics et privés 
du culte et à des devoirs d’obligation et de miséricorde » (§21 ¶7 et ¶8). 

Mais il n’y a pas de commandement de Dieu selon lequel le samedi ou le dimanche ou tout autre 
jour doit être observé comme un jour saint de repos sans travail ni récréation. La plupart des chrétiens 
célèbrent leur culte le dimanche par tradition et par commodité, et non en vertu d’un commandement 
divin. Chaque dimanche est un anniversaire de la résurrection de Jésus et de l’effusion miraculeuse du 
Saint-Esprit. Le véritable repos sabbatique du Nouveau Testament est le repos spirituel offert par Jésus 
à travers sa parole évangélique de pardon et la promesse de la vie éternelle. C’est le sabbat ou le repos 
dont nous devons nous souvenir à tout moment. Lorsque Marie, la sœur de Marthe, était assise aux 
pieds de Jésus et écoutait son enseignement, Jésus dit : « Une seule chose est nécessaire. Marie a 
choisi la bonne part, qui ne lui sera point ôtée » (Luc 10:42). En une autre occasion, il a dit : « Heureux 
… ceux qui écoutent la parole de Dieu, et qui la gardent ! » (Luc 11:28). 

Puisque Dieu nous a donné sa Parole, à la fois la loi et l’Évangile, pour notre bien, c’est certainement 
un péché de mépriser sa Parole ou de la traiter à la légère. Dieu veut certainement que nous lisions, 
réfléchissions et étudiions sa Parole. Le long psaume (Psaume 119) nous demande et nous encourage 
sans cesse à utiliser la Parole de Dieu. C’est également le cas de nombreux autres passages de la Bible. 
Écoutez ces mots tirés de la lettre aux Hébreux : « Nous devons d’autant plus nous attacher aux 
choses que nous avons entendues, de peur que nous ne soyons emportés loin d’elles. Car, si la parole 
annoncée par des anges a eu son effet, et si toute transgression et toute désobéissance a reçu une 
juste rétribution, comment échapperons-nous en négligeant un si grand salut, qui, annoncé d’abord 



 
621 

par le Seigneur, nous a été confirmé par ceux qui l’ont entendu » (Hébreux 2:1-3). La loi de Dieu était 
donnée par les anges, et la désobéissance à cette loi était punie. Mais maintenant, Dieu nous a donné 
l’Évangile de Jésus-Christ. Quelle insulte à Dieu si nous ne prêtons pas attention à cet Évangile ! Dieu 
lui-même a envoyé son Fils pour proclamer cet Évangile, et ses apôtres ont risqué leur vie pour 
l’annoncer dans le monde. C’est cette Parole d’Évangile qui nous sauve. Nous ne pouvons pas nous en 
sortir si nous méprisons cette Parole, car seul celui qui croit en cet Évangile sera sauvé. 

La Parole de Dieu est méprisée lorsque les gens l’écoutent dans un esprit négligent, comme s’ils étaient 
venus uniquement pour se divertir. Nous devons écouter la Parole de Dieu avec sérieux et nous efforcer 
de la conserver dans notre esprit et dans notre cœur, et nous devons réfléchir à ce que nous avons 
entendu et le mettre en pratique. Le Seigneur Dieu a dit à son prophète Ézéchiel : « ils se rendent en 
foule auprès de toi, et mon peuple s’assied devant toi ; ils écoutent tes paroles, mais ils ne les 
mettent point en pratique, car leur bouche en fait un sujet de moquerie, et leur cœur se livre à la 
cupidité. Voici, tu es pour eux comme un chanteur agréable, possédant une belle voix, et habile dans 
la musique. Ils écoutent tes paroles, mais ils ne les mettent point en pratique » (Ézéchiel 33:31-32). 

Jacques, le frère de notre Seigneur, disait à ses auditeurs : « Rejetant toute souillure et tout excès de 
malice, recevez avec douceur la parole qui a été plantée en vous, et qui peut sauver vos âmes. Mettez 
en pratique la parole, et ne vous bornez pas à l’écouter, en vous trompant vous-mêmes par de faux 
raisonnements » (Jacques 1:21-22). L’apôtre Pierre a donné des instructions similaires : « Rejetant 
donc toute malice et toute ruse, la dissimulation, l’envie, et toute médisance, désirez, comme des 
enfants nouveau-nés, le lait spirituel et pur, afin que par lui vous croissiez » (1 Pierre 2:1-2). 

Puisque nous croyons que la Bible est la Parole de Dieu, Dieu peut nous parler non seulement pendant 
les cultes, lorsque la Parole de Dieu nous est adressée, mais aussi lorsque nous lisons la Bible 
régulièrement. Aujourd’hui, de nombreuses églises ne croient plus que la Bible est la véritable Parole 
de Dieu. S’ils lisent la Bible, ils n’en acceptent que les parties qui sont en accord avec leur pensée. Mais 
nous ne pourrons pas conserver longtemps le véritable Évangile de Jésus-Christ si nous ne considérons 
plus la Bible qui contient cet Évangile comme la Parole de Dieu, comme absolument digne de confiance 
et inerrante dans tout ce qu’elle nous déclare, même dans son histoire, ses miracles et sa géographie. 

Nous ne devons pas mépriser ou négliger la Parole de Dieu, mais la considérer comme la véritable 
Parole de Dieu et l’écouter et l’apprendre avec plaisir. C’est ce que Dieu nous demande de faire avec 
sa Parole. « Que la parole de Christ habite parmi vous abondamment ; instruisez-vous et exhortez-
vous les uns les autres en toute sagesse, par des psaumes, par des hymnes, par des cantiques 
spirituels, chantant à Dieu dans vos cœurs sous l’inspiration de la grâce » (Colossiens 3:16).  

Puisqu’il y a tant de faux enseignants dans le monde, ainsi que d’églises faussement enseignantes, il 
est important que nous assistions aux cultes des églises orthodoxes (correctement enseignants), celles 
qui sont fidèles à l’enseignement de la Bible dans tous les domaines. Les confessions luthériennes sont 
en accord avec la Parole de Dieu, et il est donc bon que nous recherchions des Églises luthériennes 
confessionnelles et que nous écoutions la Parole de Dieu telle qu’elle est enseignée par elles. Lorsque 
nous trouvons une telle église et un tel culte, nous devrions nous joindre à eux et écouter 
attentivement la prédication et l’enseignement qui viennent de cette église. La lettre aux Hébreux nous 
le dit : « Retenons fermement la profession de notre espérance, car celui qui a fait la promesse est 
fidèle. Veillons les uns sur les autres, pour nous exciter à la charité et aux bonnes œuvres. 
N’abandonnons pas notre assemblée, comme c’est la coutume de quelques-uns ; mais exhortons-
nous réciproquement, et cela d’autant plus que vous voyez s’approcher le jour » (Hébreux 10:23-25). 

Lorsque nous trouvons des prédicateurs et des enseignants fidèles à la Parole de Dieu, il est important 
non seulement de les écouter et d’apprendre d’eux, mais aussi de les soutenir par nos prières et nos 
dons et de les honorer pour l’œuvre de Dieu qu’ils accomplissent. Paul a écrit aux Thessaloniciens : 
« Nous vous prions, frères, d’avoir de la considération pour ceux qui travaillent parmi vous, qui vous 
dirigent dans le Seigneur, et qui vous exhortent. Ayez pour eux beaucoup d’affection, à cause de leur 
œuvre » (1 Thessaloniciens 5:12-13). 



 
622 

L’apôtre Paul a écrit aux chrétiens de Corinthe : « Dieu n’est pas un Dieu de désordre, mais de paix. … 
Que tout se fasse avec bienséance et avec ordre » (1 Corinthiens 14:33, 40). Puisque notre Seigneur 
veut la paix, et non le désordre, lorsque les chrétiens se réunissent pour le culte, il est généralement 
bon de fixer une heure précise pour le culte de la congrégation et de suivre une sorte d’ordre de culte 
régulier (ou liturgie). 

Les chrétiens ont l’habitude de suivre un certain modèle de culte au cours de l’année, afin de se 
souvenir et de célébrer tous les grands actes de Dieu. Par exemple, nous nous souvenons de la venue 
du Christ à son peuple au mois de décembre, de la naissance du Christ le 25 décembre, de la souffrance 
et de la mort du Christ et de sa résurrection au printemps, généralement en avril, et quelques semaines 
plus tard, nous commémorons l’effusion spéciale du Saint-Esprit le dimanche de la Pentecôte. Dieu ne 
nous a pas ordonné d’observer ces fêtes, mais elles servent à aider les chrétiens à se souvenir, dans un 
certain ordre, des choses merveilleuses que notre Dieu a faites pour nous. 

Le respect de la Parole de Dieu nous conduit également à partager cette Parole avec ceux qui ne la 
connaissent pas encore et à fortifier ceux qui l’ont entendue afin qu’ils grandissent dans leur 
compréhension et leur engagement. Jésus nous a donné à nous tous, chrétiens, nos ordres de marche : 
« Allez par tout le monde, et prêchez la bonne nouvelle à toute la création » (Marc 16:15). L’apôtre 
Pierre s’adresse à tous les chrétiens lorsqu’il dit : « Vous êtes une race élue, un sacerdoce royal, une 
nation sainte, un peuple acquis, afin que vous annonciez les vertus de celui qui vous a appelés des 
ténèbres à son admirable lumière » (1 Pierre 2:9). 

Ce Troisième Commandement, tel qu’il s’applique aujourd’hui, nous condamne et nous maudit tous. 
Car nous n’avons pas toujours eu la bonne attitude à l’égard de la Parole de Dieu et du culte chrétien. 
N’avons-nous pas parfois négligé la lecture de la Parole de Dieu ? Même si nous avons assisté 
régulièrement à des cultes chrétiens, avons-nous toujours été attentifs à ce qui s’y disait ? Avons-nous 
été des pratiquants de la Parole et pas seulement des auditeurs ? 

Notre seul espoir de salut est Jésus-Christ, dont l’attitude à l’égard de la Parole de Dieu a toujours été 
parfaite. Il a enseigné la Parole de Dieu fidèlement pendant son ministère. À l’âge de douze ans, on l’a 
trouvé dans le temple de Jérusalem en train d’apprendre activement la Parole de Dieu. Il est resté 
fidèle jusqu’à la fin, citant les Écritures de mémoire alors qu’il était suspendu à la croix et apportant le 
réconfort de la Parole de Dieu au malfaiteur repentant suspendu à côté de lui. Il n’y avait pas de péché 
en lui, et c’est sa sainte souffrance à notre place et son sang précieux en tant que Fils de Dieu qui ont 
expié tous nos péchés concernant la façon dont nous avons utilisé ou mal utilisé la Parole de Dieu. 
Nous ne sommes sauvés qu’en faisant confiance à notre fidèle Sauveur. 



 
623 

Questions 

1. En quoi le Troisième Commandement est-il différent des autres ? 
2. Que demandait le Troisième Commandement aux Israélites ? 
3. Quelle était la punition pour ceux qui ne sanctifiaient pas le sabbat ? 
4. Comment savons-nous que le Troisième Commandement a une signification différente pour 

nous ? Justifiez votre réponse en vous appuyant sur les Écritures. 
5. Que signifie le mot « sabbat » ? 
6. Quelle sorte de repos notre Seigneur veut-il nous donner aujourd’hui ? 
7. Comment nous donne-t-il ce repos ? 
8. Quel enseignement erroné sur le sabbat les Adventistes du septième jour et la Confession de 

Westminster promeuvent-ils ? 
9. Pourquoi Luther n’a-t-il pas mentionné le repos du travail dans son explication ? 
10. Pourquoi Jésus a-t-il félicité Marie pour ce qu’elle faisait ? 
11. Quelles sont les façons dont nous pouvons honorer la Parole de Dieu de nos jours ? 
12. Quelles sont les façons dont nous pouvons mépriser la Parole de Dieu ? 
13. Pourquoi est-il important d’avoir de la bienséance et de l’ordre dans notre culte ? 
14. Pourquoi ne pouvons-nous pas être sauvés en observant le Troisième Commandement ? 
15. Quelle est la seule voie de salut ? Pourquoi en est-il ainsi ? 



 
624 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.4 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi morale – Le Quatrième Commandement 

Les trois premiers des Dix Commandements font partie de la Première Table de la Loi : « Tu aimeras le 
Seigneur, ton Dieu, de tout ton cœur, de toute ton âme, et de toute ta pensée » (Matthieu 22:37). 
Les sept autres commandements relèvent de la Deuxième Table : « Tu aimeras ton prochain comme 
toi-même » (Matthieu 22:39). Nos prochains les plus proches depuis notre naissance sont nos parents. 
Nous devons les aimer comme nous nous aimons nous-mêmes. Mais le Quatrième Commandement 
nous enjoint non seulement d’aimer nos parents, mais aussi de les honorer en tant que représentants 
de Dieu, que Dieu lui-même a placés au-dessus de nous pour notre bien. 

Voici comment Dieu a énoncé le Quatrième Commandement au mont Sinaï et comment Moïse a 
répété les Dix Commandements dans le Deutéronome : 

• « Honore ton père et ta mère, afin que tes jours se prolongent dans le pays que l’Éternel, ton 
Dieu, te donne » (Exode 20:12).  

• « Honore ton père et ta mère, comme l’Éternel, ton Dieu, te l’a ordonné, afin que tes jours 
se prolongent et que tu sois heureux dans le pays que l’Éternel, ton Dieu, te donne » 
(Deutéronome 5:16).  

Ce Quatrième Commandement fait partie de la loi morale de Dieu qui s’applique encore à nous 
aujourd’hui, car il est répété et expliqué dans le Nouveau Testament. Jésus a inclus ce commandement 
lorsqu’il a répondu à la question d’un certain chef qui l’interrogeait sur la possibilité d’hériter de la vie 
éternelle. Jésus lui a dit : « Tu connais les commandements : … honore ton père et ta mère » (Luc 
18:20). Jésus a accusé les scribes et les pharisiens d’annuler le Quatrième Commandement par leurs 
traditions. Il a dit : « Pourquoi transgressez-vous le commandement de Dieu au profit de votre 
tradition ? Car Dieu a dit : Honore ton père et ta mère ; et : Celui qui maudira son père ou sa mère 
sera puni de mort. Mais vous, vous dites : Celui qui dira à son père ou à sa mère : Ce dont j’aurais pu 
t’assister est une offrande à Dieu, n’est pas tenu d’honorer son père ou sa mère. Vous annulez ainsi 
la parole de Dieu au profit de votre tradition » (Matthieu 15:3-6). Ces chefs juifs enseignaient au 
peuple qu’il était bon de donner en cadeau à Dieu pour son culte l’argent qu’ils auraient dû donner à 
leurs parents, mais Jésus a dit que le commandement de Dieu d’honorer ses parents devait être placé 
au-dessus des traditions des chefs. 

L’apôtre Paul a également répété ce commandement en écrivant aux Éphésiens : « Enfants, obéissez 
à vos parents, selon le Seigneur, car cela est juste. Honore ton père et ta mère (c’est le premier 
commandement avec une promesse), afin que tu sois heureux et que tu vives longtemps sur la 
terre » (Éphésiens 6:1-3). Paul a écrit aux Colossiens : « Enfants, obéissez en toutes choses à vos 
parents, car cela est agréable dans le Seigneur » (Colossiens 3:20). Paul a également inclus le fait 
d’être des « rebelles à leurs parents » (Romains 1:30) dans sa longue liste des « choses indignes » 
(Romains 1:28). 

Voici la traduction française du Quatrième Commandement et de l’explication de Luther dans son Petit 
Catéchisme : 



 
625 

Le Quatrième Commandement 

Honor ton père et ta mère, afin que tu sois heureux et que tu vivres longtemps sur la terre. 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

 Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point mépriser ou irriter nos parents et 
nos supérieurs, mais de les honorer, de les servir, de leur obéir avec amour et respect. 

En plus de nous avoir donné nos parents comme représentants, Dieu a également placé d’autres 
personnes au-dessus de nous pour notre bénéfice temporel et éternel. Les personnes qui remplacent 
les parents à la maison, comme les tuteurs, les beaux-parents, les enseignants et les frères et sœurs 
plus âgés, sont toutes des personnes que nous devons honorer et auxquelles nous devons obéir. Ceux 
qui sont au-dessus de nous dans l’Église sont des pères et des mères spirituels, et ceux qui sont au-
dessus de nous dans le gouvernement, dans les écoles et dans notre emploi sont également des dons 
de Dieu par lesquels il souhaite nous bénir. 

La Bible montre clairement le mécontentement de Dieu à l’égard de ceux qui méprisent les parents et 
les supérieurs, et qui les provoquent à la colère. Prenons l’exemple du grand prêtre Eli à l’époque des 
juges. Ses deux fils, Hophni et Phinées, « étaient des hommes pervers, ils ne connaissaient point 
l’Éternel » (1 Samuel 2:12). « Ces jeunes gens se rendaient coupables devant l’Éternel d’un très grand 
péché » (1 Samuel 2:17). Eli leur a parlé : « Pourquoi faites-vous de telles choses ? car j’apprends de 
tout le peuple vos mauvaises actions. Non, mes enfants, ce que j’entends dire n’est pas bon » (1 
Samuel 2:23-24). « Et ils n’écoutèrent point la voix de leur père » (1 Samuel 2:25). Dieu envoie un 
homme de Dieu pour annoncer à Eli la mauvaise nouvelle : « Tu auras pour signe ce qui arrivera à tes 
deux fils, Hophni et Phinées ; ils mourront tous les deux le même jour » (1 Samuel 2:34). C’est ainsi 
que lors d’une bataille contre les Philistins « les deux fils d’Éli, Hophni et Phinées, moururent » (1 
Samuel 4:11).  

Lorsque David est devenu roi d’Israël, ses fils lui ont causé beaucoup de chagrin. Son fils Amnon a violé 
sa demi-sœur Tamar, puis son fils Absalom a tué Amnon pour venger ce crime. Absalom a été ensuite 
banni du pays, mais lorsqu’il a été autorisé à revenir, il a comploté contre son père et a fini par lui voler 
le royaume. Tout d’abord, il « gagnait le cœur des gens d’Israël » en disant au peuple qu’il serait un 
meilleur roi que son père (2 Samuel 15:6). Il s’est ensuite déclaré publiquement roi, et David a dû 
s’enfuir. Absalom a publiquement déshonoré son père en commettant ouvertement l’adultère avec les 
concubines de David (épouses d’un rang inférieur). Lorsqu’Absalom a poursuivi David, il a été tué au 
combat. Pire encore, Absalom n’a donné aucun signe de repentir, et c’est pourquoi David a pleuré 
amèrement sa mort, en s’écriant : « Mon fils Absalom ! mon fils, mon fils Absalom ! » (2 Samuel 
18:33). Cela nous rappelle le proverbe : « L’œil qui se moque d’un père Et qui dédaigne l’obéissance 
envers une mère, Les corbeaux du torrent le perceront, Et les petits de l’aigle le mangeront » 
(Proverbes 30:17).  

Jacob avait douze fils, mais il préférait Joseph, le fils de Rachel, sa femme préférée. En conséquence, 
les autres fils de Jacob ont détesté Joseph et, dès qu’ils en ont eu l’occasion, ils l’ont vendu comme 
esclave et ont fait croire à leur père qu’il avait été tué par un animal sauvage. Et Jacob « déchira ses 
vêtements, il mit un sac sur ses reins, et il porta longtemps le deuil de son fils. Tous ses fils et toutes 
ses filles vinrent pour le consoler ; mais il ne voulut recevoir aucune consolation » (Genèse 37:34-
35). Pendant de nombreuses années, ils ont poursuivi cette tromperie, jusqu’à ce qu’enfin, en temps 
de famine, Dieu ait fait en sorte que les frères soient obligés d’aller en Égypte pour acheter de la 
nourriture. À ce moment-là, Dieu avait fait de Joseph le commandant en second en Égypte, et Joseph 
a profité de cette occasion pour amener ses frères à prendre conscience du grand péché qu’ils avaient 
commis en lui faisant du mal et en mentant à leur père. 

Le récit biblique contient d’autres exemples du jugement soudain de Dieu sur les personnes, jeunes ou 
âgées, qui se moquent de leurs parents ou des dirigeants de l’église ou du gouvernement. Élisée était 



 
626 

un prophète de Dieu à l’époque des rois d’Israël. Un jour « des petits garçons sortirent de la ville, et 
se moquèrent de lui. Ils lui disaient : Monte, chauve ! monte, chauve ! … Alors deux ours sortirent 
de la forêt, et déchirèrent quarante-deux de ces enfants » (2 Rois 2:23-24). Selon la promesse de Dieu, 
les enfants obéissants vivent généralement mieux et plus longtemps que les jeunes qui manquent de 
respect à leurs aînés et à leurs supérieurs. 

L’apôtre Paul a fait remarquer aux Romains que la désobéissance à l’autorité gouvernementale 
entraînera un jugement de Dieu sur les désobéissants : « Celui qui s’oppose à l’autorité résiste à 
l’ordre que Dieu a établi, et ceux qui résistent attireront une condamnation sur eux-mêmes. … Mais 
si tu fais le mal, crains ; car ce n’est pas en vain qu’il porte l’épée, étant serviteur de Dieu pour exercer 
la vengeance et punir celui qui fait le mal » (Romains 13:2-4). 

Même si les parents et autres supérieurs ont autorité sur leurs subordonnés, ils restent eux-mêmes 
soumis à Dieu. C’est pourquoi Dieu demande aussi aux parents et aux supérieurs d’assumer certaines 
responsabilités. L’apôtre Paul a écrit aux parents, en particulier aux pères : « Vous, pères, n’irritez pas 
vos enfants, mais élevez-les en les corrigeant et en les instruisant selon le Seigneur » (Éphésiens 6:4). 
De une même similaire, Paul a écrit aux Colossiens : « Pères, n’irritez pas vos enfants, de peur qu’ils 
ne se découragent » (Colossiens 3:21).  

Prendre soin de sa propre famille est important pour Dieu. L’apôtre Paul a écrit à Timothée : « Si une 
veuve a des enfants ou des petits-enfants, qu’ils apprennent avant tout à exercer la piété envers leur 
propre famille, et à rendre à leurs parents ce qu’ils ont reçu d’eux ; car cela est agréable à Dieu. … Si 
quelqu’un n’a pas soin des siens, et principalement de ceux de sa famille, il a renié la foi, et il est pire 
qu’un infidèle » (1 Timothée 5:4, 8). Les parents doivent subvenir aux besoins de leurs enfants et les 
enfants à ceux de leurs parents. Il s’agit aussi bien de l’aspect spirituel que de l’aspect matériel. 

Les devoirs des parents comprennent également la réprimande et la discipline des enfants qui se 
conduisent mal. Le souverain sacrificateur Eli a parlé à ses deux fils rebelles, mais il s’est contenté de 
leur parler. Il n’a pas pris de mesures disciplinaires sérieuses. C’est pourquoi le Seigneur dit à Samuel 
au sujet d’Éli : « Je veux punir sa maison à perpétuité, à cause du crime dont il a connaissance, et par 
lequel ses fils se sont rendus méprisables, sans qu’il les ait réprimés » (1 Samuel 3:13). De nos jours, 
beaucoup de gens pensent qu’il n’est pas bon de discipliner physiquement les enfants. Mais Dieu lui-
même approuve la discipline corporelle lorsqu’elle est nécessaire. Le livre des Proverbes contient de 
nombreux encouragements aux parents pour qu’ils utilisent la punition corporelle sur les enfants 
indisciplinés. Par exemple, nous lisons : « N’épargne pas la correction à l’enfant ; si tu le frappes de la 
verge, il ne mourra point » (Proverbes 23:13). Nous lisons à nouveau : « La verge et la correction 
donnent la sagesse, mais l’enfant livré à lui-même fait honte à sa mère » (Proverbes 29:15). 

Mais une telle discipline peut aller trop loin ; c’est pourquoi l’apôtre Paul a averti les pères de ne pas 
provoquer la colère de leurs enfants, afin qu’ils ne se découragent pas. La maltraitance des enfants est 
également un péché, surtout lorsque les parents punissent leurs enfants par ennui personnel et non 
en tant que représentants aimants de Dieu. Paul a dit à Timothée que « dans les derniers jours » les 
enfants seraient « rebelles à leurs parents », les gens, y compris les parents, seraient « insensibles, 
déloyaux, … intempérants, cruels » (2 Timothée 3:1-3). Les enfants devraient avoir une affection 
naturelle pour leurs parents, et les parents devraient avoir une affection naturelle pour leurs enfants, 
mais dans les derniers jours que nous vivons actuellement, même cela fait parfois défaut. 

Le rôle des mères dans l’éducation des enfants est particulièrement important. C’est pourquoi Paul a 
demandé à Tite d’enseigner aux femmes âgées de sa congrégation à être afin « qu’elles doivent 
donner de bonnes instructions, dans le but d’apprendre aux jeunes femmes à aimer leurs maris et 
leurs enfants, à être retenues, chastes, occupées aux soins domestiques, bonnes, soumises à leurs 
maris, afin que la parole de Dieu ne soit pas blasphémée » (Tite 2:3-5). Paul charge Timothée 
d’encourager les jeunes veuves pour qu’elles « se marient, qu’elles aient des enfants, qu’elles dirigent 
leur maison » (1 Timothée 5:14).  



 
627 

Ce qui est vrai pour la famille l’est aussi pour le gouvernement. Tant ceux qui gouvernent que ceux qui 
leur sont soumis ont des devoirs en vertu du quatrième commandement. Les fonctionnaires sont au-
dessus des citoyens, mais ils sont sous l’autorité de Dieu. L’apôtre Pierre résume leurs devoirs en disant 
qu’ils sont envoyés « pour punir les malfaiteurs et pour approuver les gens de bien » (1 Pierre 2:14). 
Les citoyens, quant à eux, reçoivent cette instruction : « Soyez soumis, à cause du Seigneur, à toute 
autorité établie parmi les hommes » (1 Pierre 2:13). Paul a dit à Tite : « Rappelle-leur d’être soumis 
aux magistrats et aux autorités, d’obéir, d’être prêts à toute bonne œuvre » (Tite 3:1).  

Ces mêmes principes s’appliquent à ceux qui sont dans une relation de maître à serviteur ou 
d’employeur à employé. Dans sa lettre aux Éphésiens, Paul a écrit : « Serviteurs, obéissez à vos maîtres 
selon la chair, avec crainte et tremblement, dans la simplicité de votre cœur, comme à Christ, non 
pas seulement sous leurs yeux, comme pour plaire aux hommes, mais comme des serviteurs de 
Christ, qui font de bon cœur la volonté de Dieu. Servez-les avec empressement, comme servant le 
Seigneur et non des hommes, sachant que chacun, soit esclave, soit libre, recevra du Seigneur selon 
ce qu’il aura fait de bien. Et vous, maîtres, agissez de même à leur égard, et abstenez-vous de 
menaces, sachant que leur maître et le vôtre est dans les cieux, et que devant lui il n’y a point 
d’acception de personnes » (Éphésiens 6:5-9). L’essentiel est de se rappeler que, quel que soit le travail 
ou la tâche qui nous a été confié, nous devons travailler pour le Seigneur, et donc faire de notre mieux 
dans tout ce que nous entreprenons. Et, comme le dit Pierre, cela implique l’obéissance et le service 
volontaire « non seulement à ceux qui sont bons et doux, mais aussi à ceux qui sont d’un caractère 
difficile » (1 Pierre 2:18). 

La seule fois où nous sommes dispensés d’obéir à nos supérieurs terrestres, c’est lorsque leurs ordres 
contredisent ceux de notre Dieu. Dans ce cas, la règle de Pierre s’applique : « Il faut obéir à Dieu plutôt 
qu’aux hommes » (Actes 5:29) et ensuite accepter les conséquences de notre désobéissance avec joie 
et sans se plaindre, étant « joyeux » avec les apôtres de Jésus « d’avoir été jugés dignes de subir des 
outrages pour le nom de Jésus » (Actes 5:41). 

Comme nous l’avons vu, Dieu prend tellement au sérieux son Quatrième Commandement qu’il a 
même promis des bénédictions terrestres aux obéissants. Comme l’a dit Paul : « c’est le premier 
commandement avec une promesse » (Éphésiens 6:2-3). 

Lorsque Jésus a dit à un « chef » qu’il devait honorer son père et sa mère, le chef a répondu : « J’ai … 
observé toutes ces choses dès ma jeunesse » (Luc 18:21). Mais bien sûr, il n’avait pas respecté ce 
commandement ni aucun autre, et nous non plus. Nous devons plutôt dire avec David : « Voici, je suis 
né dans l’iniquité, Et ma mère m’a conçu dans le péché » (Psaume 51:7), et : « Ne te souviens pas 
des fautes de ma jeunesse ni de mes transgressions ; souviens-toi de moi selon ta miséricorde, à 
cause de ta bonté, ô Éternel! » (Psaume 25:7).  

Ce Quatrième Commandement, comme tous les autres, souligne nos manquements, nous maudit et 
nous condamne pour ces manquements. Notre seul espoir est Jésus-Christ, qui a parfaitement obéi au 
Seigneur et à ses parents terrestres dans sa petite enfance, dans son enfance, dans son adolescence 
et même jusqu’au moment de sa mort sur la croix. Il a obéi à notre place et, par son obéissance, il a 
effacé nos péchés et nous a donné sa justice parfaite, de sorte que, par la foi en lui, nous nous tenons 
devant Dieu comme ses enfants bien-aimés et obéissants. 



 
628 

Questions 

1. Quels sont les commandements qui relèvent de la première table et ceux qui relèvent de la 
deuxième table ? 

2. Qui sont les premiers prochains avec lesquels nous entrons en contact sur cette terre ? 
3. Pourquoi devons-nous honorer nos parents et nos supérieurs et les aimer ? 
4. Démontrez que le quatrième commandement fait partie de la loi morale de Dieu. 
5. Quels mauvais exemples les fils d’Eli, de David et de Jacob ont-ils donnés ? 
6. Quels sont les devoirs des parents envers leurs enfants ? 
7. Quels sont les devoirs des représentants du gouvernement ? 
8. Quels sont les devoirs des maîtres ou employeurs terrestres ? 
9. Quelles sont les choses dont il faut se souvenir lorsqu'on discipline les enfants ? 
10. Comment les mères contribuent-elles à l’éducation de leurs enfants ? 
11. Quand avons-nous le droit de désobéir à nos supérieurs ? 
12. Comment les apôtres de Jésus ont-ils réagi lorsqu’ils ont été punis à tort ? 
13. Pourquoi ne pouvons-nous pas être sauvés en obéissant au Quatrième Commandement ? 
14. Quel est le seul moyen d’être sauvé ? 
15. Quelle est la manière la plus courante dont les enfants désobéissent à leurs parents dans votre 

région ? 
16. Quelle est la manière la plus courante dont les citoyens désobéissent à leur gouvernement 

dans votre région ? 



 
629 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.5 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi morale : Le Cinquième Commandement 

Le Cinquième Commandement, tel que Dieu l’a énoncé depuis le Mont Sinaï, est très court : « Tu ne 
tueras point » (Exode 20:13). Lorsque Moïse a répété ce commandement à la génération suivante, il 
n’y a rien ajouté, mais il a dit simplement : « Tu ne tueras point » (Deutéronome 5:17).  

Le Cinquième Commandement est toujours la volonté de Dieu pour nous aujourd’hui, car il est répété 
dans le Nouveau Testament. Dans son Sermon sur la montagne, Jésus a dit : « Vous avez entendu qu’il 
a été dit aux anciens : Tu ne tueras point ; celui qui tuera mérite d’être puni par les juges. Mais moi, 
je vous dis que quiconque se met en colère contre son frère mérite d’être puni par les juges ; que 
celui qui dira à son frère : Raca ! mérite d’être puni par le sanhédrin ; et que celui qui lui dira : 
Insensé ! mérite d’être puni par le feu de la géhenne » (Matthieu 5:21-22). Ce n’est pas seulement 
l’action d’ôter la vie d’une autre personne qui est condamnée, mais aussi tout péché du cœur ou de la 
bouche qui dévalorise la vie d’une autre personne. 

L’apôtre Paul l’a expliqué aux chrétiens de Rome : « Ne devez rien à personne, si ce n’est de vous aimer 
les uns les autres ; car celui qui aime les autres a accompli la loi. En effet, les commandements … se 
résument dans cette parole : Tu aimeras ton prochain comme toi-même. L’amour ne fait point de 
mal au prochain : l’amour est donc l’accomplissement de la loi » (Romains 13:8-10). En d’autres 
termes, tout ce que nous pensons, faisons ou disons pour nuire à notre prochain est un péché contre 
le Cinquième Commandement, car l’amour ne fait pas de mal au prochain. 

C’est la raison pour laquelle Martin Luther a expliqué le Cinquième Commandement de cette manière 
dans son Petit Catéchisme : 

Le Cinquième Commandement 

Tu ne tueras point. 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

 Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point porter atteinte à la vie ou à la santé 
de notre prochain, mais de le secourir dans le péril et dans le besoin. 

Par le Cinquième Commandement, Dieu protège ce qui est le plus grand bien terrestre de l’homme : 
sa propre vie. Il faut noter ici que Dieu fait une grande distinction entre la vie humaine et la vie animale. 
Dieu n’interdit pas de tuer des animaux si cela n’entraîne pas de perte pour notre prochain. Mais la vie 
humaine est différente de la vie animale, car seuls les êtres humains ont été créés à l’origine à l’image 
de Dieu. Nous lisons dans la Genèse : « Dieu créa l’homme à son image, il le créa à l’image de Dieu, 
il créa l’homme et la femme » (Genèse 1:27).  

Après le grand déluge de l’époque de Noé, Dieu a permis aux êtres humains d’utiliser les animaux pour 
se nourrir. Il a dit : « Tout ce qui se meut et qui a vie vous servira de nourriture : je vous donne tout 
cela comme l’herbe verte » (Genèse 9:3). Mais Dieu a ajouté : « Si quelqu’un verse le sang de 
l’homme, par l’homme son sang sera versé ; car Dieu a fait l’homme à son image » (Genèse 9:6). Par 
ces mots, Dieu a institué la peine de mort pour ceux qui ôtent la vie à un homme. En d’autres termes, 
tout meurtre n’est pas un péché. Il n’y a pas de péché à tuer un animal pour se nourrir. Ce n’est même 



 
630 

pas un péché de tuer un être humain coupable de meurtre. En fait, en raison du caractère sacré de la 
vie humaine, ceux qui se rendent coupables d’un tel acte renoncent à leur propre vie. C’est pour cette 
même raison que Dieu a donné aux gouvernements humains « l’épée », car ils sont « serviteur de Dieu 
pour exercer la vengeance et punir celui qui fait le mal » (Romains 13:4). 

Ôter la vie humaine est contraire à la volonté de Dieu parce que la vie terrestre d’une personne est 
son temps de grâce pendant lequel elle peut avoir l’occasion d’entendre la Parole de Dieu, à la fois la 
loi et l’Évangile, et être amenée à se repentir de ses péchés et à faire confiance à Jésus en tant que son 
Sauveur. Abréger le temps de grâce d’une personne peut conduire à sa mort éternelle en enfer. Paul a 
dit au peuple d’Athènes : Dieu « donne à tous la vie, la respiration, et toutes choses … (afin) qu’ils 
cherchassent le Seigneur, et qu’ils s’efforçassent de le trouver en tâtonnant » (Actes 17:25-27). 

Dieu est celui qui donne la vie, et Dieu est celui qui ôte la vie. « Je fais vivre et je fais mourir, Je blesse 
et je guéris » (Deutéronome 32:39). Le Psaume 31 dit : « Mes destinées sont dans ta main » (Psaume 
31:15). Mais Dieu donne également le droit d’ôter la vie au gouvernement humain, tout comme il 
donne le droit aux parents et aux supérieurs d’utiliser la discipline physique sur leurs subordonnés 
dans le cadre de leur fonction. Il est donc normal que le gouvernement humain inflige la peine de mort 
aux transgresseurs provocants de la Deuxième Table de la loi afin de remplir son devoir de protection 
des citoyens respectueux des lois. De même, il n’est pas contraire au Cinquième Commandement que 
les soldats infligent des souffrances et même la mort en temps de guerre afin de protéger les citoyens 
d’une nation contre les attaques ennemies, ou que les policiers et autres fonctionnaires utilisent la 
force physique dans l’exercice de leurs fonctions. 

De nombreuses personnes bien intentionnées et respectueuses de la vie humaine ne croient pas en la 
peine capitale (la peine de mort). Elles prétendent qu’une telle punition est en réalité un meurtre, ou 
que les gouvernements humains sont sujets à l’erreur, ou encore que de telles punitions ne dissuadent 
pas les criminels et ne réduisent pas la criminalité. Mais selon la loi civile de l’Ancien Testament, la 
peine capitale est un moyen de dissuasion contre le crime, comme il est dit plus d’une fois : « Il en sera 
ainsi, afin que tout Israël entende et craigne, et que l’on ne commette plus un acte aussi criminel au 
milieu de toi » (Deutéronome 13:11). 

Les chrétiens qui servent dans le gouvernement en tant que juges, jurés, bourreaux, policiers et soldats 
ne pèchent pas contre le Cinquième Commandement lorsqu’ils infligent la peine de mort ou des peines 
moins sévères aux malfaiteurs ou aux ennemis de leur pays afin de préserver la paix civile. Remarquez 
que lorsque des soldats sont venus voir Jean-Baptiste pour lui demander comment ils devaient faire la 
preuve de leur repentance, il ne leur a pas dit de quitter leur emploi de soldat. Il leur a plutôt dit : « Ne 
commettez ni extorsion ni fraude envers personne, et contentez-vous de votre solde » (Luc 3:14). 

Néanmoins, ce qui n’est pas interdit aux gouvernements humains l’est à nous, en tant qu’individus. 
Quelles sont les façons dont les individus pèchent contre le Cinquième Commandement ? Ôter la vie 
d’un autre être humain, comme Caïn a tué son frère Abel, est interdit ; c’est un meurtre. Dieu dit à 
Caïn : « Qu’as-tu fait ? La voix du sang de ton frère crie de la terre jusqu’à moi. Maintenant, tu seras 
maudit de la terre » (Genèse 4:10-11). 

Le fait d’ôter indirectement la vie à quelqu’un d’autre est également un meurtre. Le roi David n’a pas 
tué Urie de ses propres mains, mais il s’est néanmoins rendu coupable d’un meurtre, car il a demandé 
à son général Joab de placer Urie en première ligne, afin que les ennemis ammonites le tuent au 
combat. Son plan diabolique a réussi, mais le récit biblique dit : « Ce que David avait fait déplut à 
l’Éternel » (2 Samuel 11:27). 

La vie d’un être humain est si précieuse qu’une personne doit essayer d’éviter, autant que possible, de 
faire quoi que ce soit qui puisse mettre en danger la vie de quelqu’un. Par exemple, deux lois civiles 
de l’Ancien Testament visaient à prévenir les blessures ou les pertes de vie. Moïse a dit au peuple sur 
le point d’entrer dans le pays de Canaan : « Si tu bâtis une maison neuve, tu feras une balustrade 



 
631 

autour de ton toit, afin de ne pas mettre du sang sur ta maison, dans le cas où il en tomberait 
quelqu’un » (Deutéronome 22:8). Une autre règle : « Si le bœuf était auparavant sujet à frapper, et 
qu’on en ait averti le maître, qui ne l’a point surveillé, le bœuf sera lapidé, dans le cas où il tuerait 
un homme ou une femme, et son maître sera puni de mort » (Exode 21:29). 

Dans le monde d’aujourd’hui, la conduite imprudente ou le non-respect des mesures de sécurité sont 
des exemples de mise en danger de la vie d’autrui. Nous ne devrions pas vouloir blesser physiquement 
ou nuire à notre prochain de quelque manière que ce soit. 

Puisque notre destinée est entre les mains du Seigneur, et non entre les nôtres, nous ne devons rien 
faire qui puisse abréger notre vie, comme nous suicider, ou négliger notre santé par des imprudences, 
des excès de table, l’ivrognerie, l’abus de drogues, ou toute autre activité de ce genre. Il est écrit : « Ne 
savez-vous pas que votre corps est le temple du Saint-Esprit qui est en vous, que vous avez reçu de 
Dieu, et que vous ne vous appartenez point à vous-mêmes ? Car vous avez été rachetés à un grand 
prix. Glorifiez donc Dieu dans votre corps et dans votre esprit, qui appartiennent à Dieu » (1 
Corinthiens 6:19-20). Le geôlier de Philippes, pensant que ses prisonniers s’étaient échappés, était sur 
le point de se suicider. Mais l’apôtre Paul s’est écrié : « Ne te fais point de mal, nous sommes tous ici » 
(Actes 16:28). 

Puisque tous les êtres humains ont été créés à l’image de Dieu, y compris les bébés qui ne sont pas 
encore nés, il est contraire à la volonté de Dieu d’ôter la vie à un enfant à naître. La vie humaine 
commence dès la conception, comme l’a dit David : « Voici, je suis né dans l’iniquité, et ma mère m’a 
conçu dans le péché » (Psaume 51:5). Remarquez que dès sa conception, David existe en tant 
qu’individu ; il s’appelle lui-même « me » depuis le moment de sa conception. Il est tragique que tant 
de pays soi-disant éclairés, tels que les États-Unis, la Russie et la Chine, autorisent et même 
encouragent l’avortement, si bien qu’au cours des cinquante dernières années environ, des millions de 
bébés dans le ventre de leur mère ont été assassinés. Une mère devrait être la dernière à mettre fin à 
la vie de son propre enfant à naître. 

De nos jours, de plus en plus de pays autorisent l’euthanasie, c’est-à-dire le meurtre par compassion, 
qui vise à mettre fin à la vie d’une personne lorsque celle-ci est considérée comme ne valant plus la 
peine d’être sauvée en raison de son âge avancé ou d’une maladie grave. Mais comment cela peut-il 
être juste puisque notre destinée est entre les mains du Seigneur ? 

Il y a bien d’autres façons de pécher contre le Cinquième Commandement. Au lieu d’attendre que le 
gouvernement agisse contre un criminel, nous pouvons faire justice nous-mêmes. Personne ne nous a 
donné ce droit. Nous pouvons délibérément blesser quelqu’un d’autre en lui infligeant des blessures 
corporelles. Nous pouvons également rendre la vie de quelqu’un misérable en l’insultant ou en le 
trompant. Nous commençons également à pécher contre le Cinquième Commandement lorsque nous 
gardons la colère dans notre cœur, que nous nous vengeons de quelqu’un qui nous a fait du mal ou 
que nous gardons de la rancune. Tout cela est contraire à la loi de l’amour. L’apôtre Jean nous dit : 
« Quiconque hait son frère est un meurtrier, et vous savez qu’aucun meurtrier n’a la vie éternelle 
demeurant en lui » (1 Jean 3:15). L’apôtre Paul nous avertit : « Que toute amertume, toute animosité, 
toute colère, toute clameur, toute calomnie, et toute espèce de méchanceté, disparaissent du milieu 
de vous » (Éphésiens 4:31). « Que le soleil ne se couche pas sur votre colère » (Éphésiens 4:26). « A 
moi la vengeance, à moi la rétribution, dit le Seigneur » (Romains 12:19). 

Nous péchons contre le Cinquième Commandement non seulement par ce que nous faisons, mais 
aussi par ce que nous ne faisons pas. Nous devons faire tout ce qui est en notre pouvoir pour aider 
notre prochain, en particulier lorsque ce dernier est dans le besoin et que nous avons les moyens de 
l’aider. Jacques écrit : « Celui donc qui sait faire ce qui est bien, et qui ne le fait pas, commet un 
péché » (Jacques 4:17). Dans la description que Jésus fait du jugement dernier dans Matthieu 25, les 
incroyants de la main gauche (les boucs) sont condamnés non pour ce qu’ils ont fait, mais pour ce 
qu’ils n’ont pas fait. Le juge dira : « J’ai eu faim, et vous ne m’avez pas donné à manger ; j’ai eu soif, 



 
632 

et vous ne m’avez pas donné à boire ; j’étais étranger, et vous ne m’avez pas recueilli ; j’étais nu, et 
vous ne m’avez pas vêtu ; j’étais malade et en prison, et vous ne m’avez pas visité » (Matthieu 25:42-
43). Jésus a expliqué ses paroles : « Toutes les fois que vous n’avez pas fait ces choses à l’un de ces 
plus petits, c’est à moi que vous ne les avez pas faites » (Matthieu 25:45). 

L’amour que nous manifestons à notre prochain en l’aidant dans ses besoins corporels n’est que le 
reflet de l’amour que Dieu nous a témoigné en nous aidant et en nous sauvant. Paul dit : « Soyez bons 
les uns envers les autres, compatissants, vous pardonnant réciproquement, comme Dieu vous a 
pardonné en Christ » (Éphésiens 4:32). L’amour de Dieu s’étend jusqu’aux extrémités de la terre, 
voulant sauver chaque âme. C’est aussi ce que nous dit Jésus lui-même : « Aimez vos ennemis, 
bénissez ceux qui vous maudissent, faites du bien à ceux qui vous haïssent, et priez pour ceux qui 
vous maltraitent et qui vous persécutent, afin que vous soyez fils de votre Père qui est dans les 
cieux ; car il fait lever son soleil sur les méchants et sur les bons, et il fait pleuvoir sur les justes et 
sur les injustes » (Matthieu 5:44-45). 

Le Cinquième Commandement, comme tous les autres, nous montre notre péché et notre culpabilité. 
Il souligne que chacun d’entre nous est en fait un meurtrier aux yeux de Dieu, parce que nous avons 
blessé notre prochain d’une manière ou d’une autre, par la pensée, la parole ou l’action, et que nous 
ne l’avons pas aidé dans toutes les situations de la vie. En fait, Jacques nous enseigne que faire preuve 
de favoritisme à l’égard d’une personne plutôt qu’à l’égard d’une autre est un péché qui va à l’encontre 
du Cinquième Commandement. Il écrit : « Si vous faites acception de personnes, vous commettez un 
péché, vous êtes condamnés par la loi comme des transgresseurs. Car quiconque observe toute la 
loi, mais pèche contre un seul commandement, devient coupable de tous. En effet, celui qui a dit : 
Tu ne commettras point d’adultère, a dit aussi : Tu ne tueras point. Or, si tu ne commets point 
d’adultère, mais que tu commettes un meurtre, tu deviens transgresseur de la loi » (Jacques 2:9-11). 

Notre seul espoir de salut est Jésus-Christ, qui a fait preuve d’un amour parfait pour ses semblables en 
tout temps, en tout lieu et dans toutes les situations. L’apôtre Pierre a résumé la vie de Jésus en disant 
qu’il « allait de lieu en lieu faisant du bien » (Actes 10:38). Non seulement Jésus a parfaitement obéi 
à ce Cinquième Commandement tout au long de sa vie, mais dans sa souffrance sur la croix, il a pris 
sur lui la pleine punition pour toutes les transgressions humaines contre le Cinquième 
Commandement et tous les autres commandements. Car il est écrit : « Christ aussi a souffert pour 
vous, vous laissant un exemple, afin que vous suiviez ses traces, Lui qui n’a point commis de péché, 
Et dans la bouche duquel il ne s’est point trouvé de fraude ; lui qui, injurié, ne rendait point d’injures, 
maltraité, ne faisait point de menaces, mais s’en remettait à celui qui juge justement ; lui qui a porté 
lui-même nos péchés en son corps sur le bois » (1 Pierre 2:21-24). Ce n’est que par la foi en Jésus que 
nous pouvons être considérés comme justes aux yeux de Dieu, lavés de tous nos péchés. 



 
633 

Questions 

1. Qu’est-ce que le meurtre aux yeux de Dieu ? 
2. Qu’est-ce que Dieu protège par le Cinquième Commandement ? 
3. Quand l’acte de tuer quelqu’un n’est-il pas un meurtre aux yeux de Dieu ? 
4. Quelle distinction Dieu fait-il entre la vie humaine et la vie animale ? 
5. Que signifie l’expression « temps de grâce » ? 
6. Qui a le droit d’ôter la vie ou de punir physiquement ? 
7. Comment savons-nous que Dieu approuve la peine capitale ? 
8. Qu’est-ce que Dieu a dit à propos des actes meurtriers de Caïn et de David ? 
9. Quel type d’imprudence met la vie en danger dans votre région ? 
10. Pourquoi le suicide est-il un péché contre Dieu ? 
11. Qu’est-ce qui fait de l’avortement un péché contre le Cinquième Commandement ? 
12. Pourquoi de nombreuses personnes pensent-elles que l’avortement n’est pas un péché ? 
13. Comment les gens pèchent-ils contre le Cinquième Commandement par leurs paroles ? 
14. Comment pouvons-nous pécher contre le Cinquième Commandement en ne faisant rien ? 
15. Combien de personnes ont péché contre le Cinquième Commandement ? Avez-vous péché 

contre le Cinquième Commandement ? 
16. Quel est notre seul espoir de salut et de vie éternelle ? 



 
634 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.6 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi morale : Le Sixième Commandement 

Par le Cinquième Commandement, Dieu protège notre vie et celle de notre prochain. Par le Sixième 
Commandement, Dieu protège notre femme ou notre mari et la femme ou le mari de notre voisin. 
Ainsi, Dieu protège le mariage qui, après notre vie, est la bénédiction la plus importante que nous 
ayons sur cette terre. 

Le commandement lui-même est très court : « Tu ne commettras point d’adultère » (Exode 20:14; 
Deutéronome 5:18). Dieu était certainement sérieux au sujet de ce commandement, car dans la loi 
civile d’Israël, il exigeait la peine de mort pour ceux qui se rendaient ouvertement coupables 
d’adultère : « Si un homme commet un adultère avec une femme mariée, s’il commet un adultère 
avec la femme de son prochain, l’homme et la femme adultères seront punis de mort. Si un homme 
couche avec la femme de son père, et découvre ainsi la nudité de son père, cet homme et cette 
femme seront punis de mort : leur sang retombera sur eux. Si un homme couche avec sa belle-fille, 
ils seront tous deux punis de mort ; ils ont fait une confusion : leur sang retombera sur eux. Si un 
homme couche avec un homme comme on couche avec une femme, ils ont fait tous deux une chose 
abominable ; ils seront punis de mort : leur sang retombera sur eux. Si un homme prend pour 
femmes la fille et la mère, c’est un crime : on les brûlera au feu, lui et elles, afin que ce crime n’existe 
pas au milieu de vous. Si un homme couche avec une bête, il sera puni de mort ; et vous tuerez la 
bête. Si une femme s’approche d’une bête, pour se prostituer à elle, tu tueras la femme et la bête ; 
elles seront mises à mort : leur sang retombera sur elles » (Lévitique 20:10-16).  

Il y a une grande différence entre ces lois et les lois civiles de la plupart des pays aujourd’hui. Le péché 
d’adultère est devenu si courant parmi nous qu’il est presque attendu des jeunes et des moins jeunes 
qu’ils pratiquent ou au moins approuvent les relations sexuelles avec quelqu’un qui n’est pas leur mari 
ou leur femme. 

Au sens strict, l’adultère est un péché commis par des personnes mariées qui ne sont pas fidèles à leur 
conjoint. Mais au sens large, l’adultère est toute pensée, parole ou acte qui déshonore l’institution 
divine du mariage. Les termes « fornication », « impudicité », et « immoralité sexuelle » sont utilisés 
pour les relations sexuelles entre des personnes qui ne sont pas mariées l’une à l’autre. 

Même si le monde n’accorde que peu d’attention au Sixième Commandement dans la plupart des pays 
modernes, ce commandement est toujours la volonté de Dieu pour nous aujourd’hui. Il fait partie de 
la loi morale de Dieu parce qu’il est répété dans le Nouveau Testament. Jésus a dit : « Ce qui sort de 
l’homme, c’est ce qui souille l’homme. Car c’est du dedans, c’est du cœur des hommes, que sortent 
les mauvaises pensées, les adultères, les impudicités, les meurtres, les vols, les cupidités, les 
méchancetés, la fraude, le dérèglement, le regard envieux, la calomnie, l’orgueil, la folie. Toutes ces 
choses mauvaises sortent du dedans, et souillent l’homme » (Marc 7:20-23). 

Ceux qui pèchent ouvertement contre le Sixième Commandement, sans regret ni repentir, peuvent 
être considérés comme des citoyens respectueux de la loi par le gouvernement civil, mais ce n’est pas 
le verdict de Dieu. L’apôtre Paul a écrit : « Ne vous y trompez pas : ni les impudiques, ni les idolâtres, 
ni les adultères, ni les efféminés, ni les infâmes, ni les voleurs, ni les cupides, ni les ivrognes, ni les 
outrageux, ni les ravisseurs, n’hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10).  



 
635 

Paul a également écrit : « Or, les œuvres de la chair sont manifestes, ce sont l’impudicité, l’impureté, 
la dissolution, l’idolâtrie, la magie, les inimitiés, les querelles, les jalousies, les animosités, les 
disputes, les divisions, les sectes, l’envie, l’ivrognerie, les excès de table, et les choses semblables. 
Je vous dis d’avance, comme je l’ai déjà dit, que ceux qui commettent de telles choses n’hériteront 
point le royaume de Dieu » (Galates 5:19-21). 

Il est également écrit : « Que le mariage soit honoré de tous, et le lit conjugal exempt de souillure, 
car Dieu jugera les impudiques et les adultères » (Hébreux 13:4). 

Martin Luther a donné cette explication du sixième commandement dans son Petit Catéchisme : 

Le Sixième Commandement 

Tu ne commettras point adultère. 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

 Nous devons craindre et aimer Dieu, afin d’être chastes et purs dans nos pensées, dans 
nos paroles et dans nos actions, et de nous aimer et nous honorer dans le mariage. 

Pour mieux comprendre le péché d’adultère, il est bon de contempler tout d’abord les bénédictions 
du mariage. Nous devons comprendre que Dieu a institué le mariage et qu’il est le seul à pouvoir nous 
dire ce qu’est le mariage et comment il doit être mis en pratique. De nos jours, les gens pensent que 
le mariage tel qu’il existe aujourd’hui a progressivement évolué avec l’humanité à partir d’une sorte 
de notion primitive développée par l’homme lui-même. C’est pourquoi ils pensent que chacun a le 
droit de changer le mariage d’aujourd’hui pour en faire ce qu’il voudrait qu’il soit. 

Mais Dieu lui-même a institué le mariage au sixième jour de l’histoire du monde, dans le jardin d’Eden, 
lorsqu’il a créé la femme à partir de l’homme et l’a donnée à l’homme pour qu’il en fasse sa femme. 
Dès le début, Dieu a voulu que le mariage soit une union à vie entre un homme et une femme. 
« L’Éternel Dieu dit : Il n’est pas bon que l’homme soit seul ; je lui ferai une aide semblable à lui » 
(Genèse 2:18). « Alors l’Éternel Dieu fit tomber un profond sommeil sur l’homme, qui s’endormit ; il 
prit une de ses côtes, et referma la chair à sa place. L’Éternel Dieu forma une femme de la côte qu’il 
avait prise de l’homme, et il l’amena vers l’homme » (Genèse 2:21-22). 

Il n’est pas clair qui a prononcé les paroles de Genèse 2:24, mais que ce soit Adam ou Moïse, c’est la 
parole de Dieu à travers l’un d’eux : « C’est pourquoi l’homme quittera son père et sa mère, et 
s’attachera à sa femme, et ils deviendront une seule chair » (Genèse 2:24). Jésus s’est référé à ce 
passage lorsqu’il a dit aux Pharisiens : « N’avez-vous pas lu que le créateur, au commencement, fit 
l’homme et la femme et qu’il dit : C’est pourquoi l’homme quittera son père et sa mère, et 
s’attachera à sa femme, et les deux deviendront une seule chair ? Ainsi ils ne sont plus deux, mais 
ils sont une seule chair. Que l’homme donc ne sépare pas ce que Dieu a joint » (Matthieu 19:4-6). 

Adam était un mâle biologique et Ève une femelle biologique, et c’est eux, et aucun autre, que Dieu a 
joint dans le premier mariage. Après l’entrée du péché dans le monde, il n’a pas fallu longtemps pour 
qu’un homme nommé Lémec prenne sur lui de définir le mariage à sa manière : « Lémec prit deux 
femmes » (Genèse 4:19). Mais ce n’était pas le plan de Dieu. 

Dans les années qui ont suivi le déluge, le fait d’avoir plus d’une femme (polygamie) est devenu une 
pratique courante parmi les incroyants dans certaines régions, et il est prouvé que certains croyants 
ayant reçu la promesse du Sauveur ont également suivi cette pratique. Par exemple, Jacob, Elkana et 
David avaient plus d’une femme. Même si Dieu n’est pas intervenu dans ces mariages et que la loi 
civile israélien autorisait les épouses multiples (Deutéronome 21:1-17), cela n’a pas altéré l’institution 
originelle du mariage de Dieu. Les paroles de Jésus aux pharisiens concernant le divorce : « Au 
commencement, il n’en était pas ainsi » (Matthieu 19:8), s’appliquent certainement aussi à la pratique 
de la polygamie. 



 
636 

Dans le Nouveau Testament, la polygamie n’est pas une option pour les croyants en Christ, comme l’a 
écrit l’apôtre Paul : « Pour éviter l’impudicité, que chacun ait sa femme, et que chaque femme ait 
son mari » (1 Corinthiens 7:2). Puis Paul a ajouté ces mots : « Que le mari rende à sa femme ce qu’il 
lui doit, et que la femme agisse de même envers son mari. La femme n’a pas autorité sur son propre 
corps, mais c’est le mari ; et pareillement, le mari n’a pas autorité sur son propre corps, mais c’est la 
femme. Ne vous privez point l’un de l’autre, si ce n’est d’un commun accord pour un temps, afin de 
vaquer à la prière ; puis retournez ensemble, de peur que Satan ne vous tente par votre 
incontinence » (1 Corinthiens 7:3-5). Suivre ces instructions serait impossible dans un mariage plural. 

La mort de l’un des conjoints met fin au mariage. Dans le même chapitre, Paul écrit : « Une femme est 
liée aussi longtemps que son mari est vivant ; mais si le mari meurt, elle est libre de se marier à qui 
elle veut » (1 Corinthiens 7:39). Il en va de même pour un mari. 

Il ressort clairement du récit de la Genèse que la première bénédiction du mariage est la camaraderie. 
Les paroles de Dieu sont claires : « Il n’est pas bon que l’homme soit seul ; je lui ferai une aide 
semblable à lui » (Genèse 2:18). Un homme et une femme unis par le mariage pour la vie sont bons 
l’un pour l’autre. Ils s’aident mutuellement, s’encouragent et se réconfortent. La mère du roi Lemuel 
lui a enseigné ces paroles sur le mariage : « Qui peut trouver une femme vertueuse ? Elle a bien plus 
de valeur que les perles. Le cœur de son mari a confiance en elle, Et les produits ne lui feront pas 
défaut. Elle lui fait du bien, et non du mal, Tous les jours de sa vie » (Proverbes 31:10-12).  

La chute de l’homme dans le péché a rendu le mariage loin d’être idéal dans de nombreux cas. Des 
hommes ont maltraité leurs femmes et des femmes ont rendu la vie de leurs maris misérable. Abigaïl 
était mariée à un homme très stupide nommé Nabal. Son serviteur lui a parlé de son mari : « Il est si 
méchant qu’on n’ose lui parler » (1 Samuel 25:17). Abigaïl elle-même dit à David : « Que mon seigneur 
ne prenne pas garde à ce méchant homme, à Nabal, car il est comme son nom ; Nabal (qui signifie 
« fou » en hébreu) est son nom, et il y a chez lui de la folie » (1 Samuel 25:25). Un peu plus tard, la 
Bible rapporte que Nabal « était complètement dans l’ivresse » et « Environ dix jours après, l’Éternel 
frappa Nabal, et il mourut » (1 Samuel 25:36-38). Il y a aussi des épouses dont l’attitude et le 
comportement donnent raison à ce proverbe : « Mieux vaut habiter dans une terre déserte, qu’avec 
une femme querelleuse et irritable » (Proverbes 21:19). « Mieux vaut habiter à l’angle d’un toit, que 
de partager la demeure d’une femme querelleuse » (Proverbes 25:24). 

L’intention de Dieu pour le mariage était que chaque personne soit une bénédiction pour l’autre. Outre 
la camaraderie, une autre bénédiction essentielle du mariage est la bénédiction des enfants et la 
bénédiction de la vie de famille. « Voici, des fils sont un héritage de l’Éternel, Le fruit des entrailles 
est une récompense. Comme les flèches dans la main d’un guerrier, Ainsi sont les fils de la jeunesse. 
Heureux l’homme qui en a rempli son carquois ! » (Psaume 127:3-5). Avant même que le péché 
n’entre dans le monde, Dieu a dit à Adam et Eve : « Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre, et 
l’assujettissez » (Genèse 1:28).  

Dans le monde d’aujourd’hui, nombreux sont ceux qui ne sont pas d’accord avec le fait que les enfants 
sont une bénédiction. Certains couples se marient même avec l’intention de ne pas avoir d’enfants. 
Mais à quelques exceptions près, les parents devraient se réjouir d’avoir des enfants. Si le contrôle des 
naissances n’est pas en soi un péché, toutes les méthodes de contrôle des naissances peuvent faire 
l’objet d’abus. Les chrétiens qui limitent délibérément leur nombre d’enfants doivent se demander si 
les raisons qui les poussent à agir ainsi plaisent à Dieu. 

Outre les bienfaits de la camaraderie et de la vie de famille, le mariage est une bénédiction de Dieu 
car il permet à un homme et à une femme d’avoir une relation sexuelle l’un avec l’autre sans culpabilité 
ni honte. Dieu lui-même est à l’origine du plaisir sexuel, car il a créé l’homme et la femme pour qu’ils 
jouissent du corps de l’autre sexe, comme nous le lisons dans le passage de 1 Corinthiens 7:3-5 cité ci-
dessus. Les relations sexuelles sans péché sont en effet une bénédiction du Seigneur. Il est écrit : « Bois 
les eaux de ta citerne, Les eaux qui sortent de ton puits. Tes sources doivent-elles se répandre au 



 
637 

dehors ? Tes ruisseaux doivent ils couler sur les places publiques ? Qu’ils soient pour toi seul, Et non 
pour des étrangers avec toi. Que ta source soit bénie, Et fais ta joie de la femme de ta jeunesse, Biche 
des amours, gazelle pleine de grâce : Sois en tout temps enivré de ses charmes, Sans cesse épris de 
son amour » (Proverbes 5:15-19). Les hommes ou les femmes célibataires qui désirent avoir un 
partenaire sexuel doivent demander à Dieu de les guider vers un partenaire de mariage convenable. 
L’apôtre Paul, qui était lui-même célibataire, a conseillé : « S’ils manquent de continence, qu’ils se 
marient ; car il vaut mieux se marier que de brûler » (1 Corinthiens 7:9). 

Il est faux d’exiger le mariage de tout le monde, et il est faux d’interdire le mariage à qui que ce soit. 
Certains peuvent rester chastes et sexuellement purs sans se marier, comme l’apôtre Paul et notre 
Seigneur Jésus. Paul dit : « Chacun tient de Dieu un don particulier, l’un d’une manière, l’autre d’une 
autre » (1 Corinthiens 7:7). Mais il dit aussi que c’est une doctrine diabolique que d’interdire le 
mariage : « l’Esprit dit expressément que, dans les derniers temps, quelques-uns abandonneront la 
foi, pour s’attacher à des esprits séducteurs et à des doctrines de démons, par l’hypocrisie de faux 
docteurs portant la marque de la flétrissure dans leur propre conscience, prescrivant de ne pas se 
marier » (1 Timothée 4:1-3). L’Église catholique romaine est coupable d’une telle fausse doctrine, 
interdisant à ses prêtres, moines et nonnes le privilège du mariage. Cette règle n’a fait qu’aggraver le 
péché. 

Les péchés contre le Sixième Commandement sont fréquents de nos jours. Examinons d’abord les 
différentes façons dont les personnes mariées pèchent contre ce commandement. Les personnes 
mariées commettent l’adultère lorsque l’un des conjoints est infidèle à l’autre en ayant des relations 
sexuelles avec une personne étrangère au mariage. David a péché contre le Sixième Commandement 
lorsqu’il a invité la femme d’un voisin chez lui et qu’il a eu des relations sexuelles avec elle. Cette 
femme, Bath-Schéba, avait un mari auquel elle aurait dû être fidèle. David a péché encore plus en 
faisant tuer son mari Urie au combat et en arrangeant ensuite un mariage rapide avec Bath-Schéba. 
La Bible dit : « Ce que David avait fait déplut à l’Éternel » (2 Samuel 11:27). Dieu envoie le prophète 
Nathan à David pour l’appeler à la repentance : « Pourquoi donc as-tu méprisé la parole de l’Éternel, 
en faisant ce qui est mal à ses yeux ? » (2 Samuel 12:9). 

Jean-Baptiste a dénoncé avec audace son propre souverain, Hérode Antipas, en lui disant : « Il ne t’est 
pas permis d’avoir la femme de ton frère » (Marc 6:18). Hérode avait abandonné sa propre femme 
pour prendre celle de son frère Philippe. Cette femme, Hérodias, a ensuite veillé à ce que Jean-Baptiste 
soit tué pour avoir condamné son mariage avec Hérode. 

Le Sixième Commandement est transgressé par ce que l’on appelle la « désertion malveillante ». Cela 
se produit lorsqu’un mari ou une femme quitte tout simplement le mariage et ne revient pas. Les 
exigences professionnelles obligent parfois les conjoints à vivre séparés l’un de l’autre pendant un 
certain temps, par exemple lorsqu’un soldat est appelé à faire son service militaire. Mais la désertion 
malveillante implique une désertion sans raison valable, contraire à la Parole claire de Dieu. C’est ce 
que dit Paul : « Que la femme ne se sépare point de son mari … et que le mari ne répudie point sa 
femme » (1 Corinthiens 7:10-11).  

Si une désertion malveillante se produit et qu’il n’y a pas de possibilité de rétablir le mariage, celui qui 
reste n’est plus lié au partenaire qui a déserté. C’est ce que dit Paul : « Si le non-croyant se sépare, 
qu’il se sépare ; le frère ou la soeur ne sont pas liés dans ces cas-là » (1 Corinthiens 7:15). En d’autres 
termes, le partenaire qui a abandonné l’autre a mis fin au mariage, et le partenaire qui a été 
abandonné n’est plus lié au mariage et est libre d’épouser quelqu’un d’autre.  

Dans de rares cas, à cause du péché, il peut être difficile pour un mari ou une femme de rester dans le 
mariage. Dans de tels cas, la parole de Dieu par l’intermédiaire de son apôtre Paul peut s’appliquer : 
« Que la femme ne se sépare point de son mari (si elle est séparée, qu’elle demeure sans se marier 
ou qu’elle se réconcilie avec son mari) » (1 Corinthiens 7:10-11). 



 
638 

Le mariage étant destiné à être une union à vie entre un homme et une femme, chaque fois qu’il y a 
divorce, il y a péché. Lorsqu’on a posé à Jésus une question sur le mariage et le divorce, il a répondu : 
« Je vous dis que celui qui répudie sa femme, sauf pour infidélité, et qui en épouse une autre, 
commet un adultère » (Matthieu 19:9). Seules deux situations présentées dans l’Écriture autorisent le 
divorce. Une exception, comme le souligne Jésus, est le cas d’immoralité sexuelle ou d’infidélité 
sexuelle. En d’autres termes, le conjoint victime de l’infidélité peut divorcer de son partenaire infidèle. 
La victime n’est pas obligée de divorcer, mais elle peut le faire sans commettre d’adultère. L’autre 
exception est qu’une personne qui a été abandonnée peut obtenir un divorce légal du déserteur, 
comme nous l’avons expliqué ci-dessus.  

Les lois civiles de la plupart des pays autorisent aujourd’hui le divorce pour de nombreuses raisons qui 
ne sont pas en accord avec l’enseignement de la Bible. Mais en tant que croyants en Jésus, nous 
devrions être prêts à suivre une norme plus élevée que celle du monde. 

Outre les transgressions extérieures susmentionnées contre le Sixième Commandement, tout ce qu’un 
partenaire marié fait en pensée, en parole ou en acte pour nuire au mariage est un péché. Il est évident 
qu’il n’y a jamais eu de conjoint qui ait été un partenaire parfait en tout temps et de toutes les 
manières. Toutes les personnes mariées ont besoin d’un sauveur qui les libère du péché : Jésus-Christ, 
le seul à avoir toujours été sans péché. 

Mais les personnes mariées ne sont pas les seules à pécher contre le Sixième Commandement. Les 
personnes non mariées peuvent également pécher contre ce commandement. Les personnes non 
mariées, tout comme les personnes mariées, pèchent contre le Sixième et le Cinquième 
Commandement en commettant des agressions sexuelles ou des viols. Le propre fils de David, Amnon, 
a violé sa demi-sœur Tamar. Le récit biblique dit : « il la saisit et lui dit : Viens, couche avec moi, ma 
sœur. Elle lui répondit : Non, mon frère, ne me déshonore pas, car on n’agit point ainsi en Israël ; … 
Mais il ne voulut pas l’écouter ; il lui fit violence, la déshonora et coucha avec elle » (2 Samuel 13:11-
14). 

Même s’ils ne sont pas forcés, les rapports sexuels entre personnes qui ne sont pas mariées l’une à 
l’autre sont de la « fornication » (également appelée « immoralité sexuelle » ou « impudicité »). Cela 
inclut les rapports sexuels avec des prostituées, des étrangers et entre des personnes qui prévoient de 
se marier dans le futur mais qui ne se sont pas encore mariées l’une à l’autre. La prostitution sous 
toutes ses formes est condamnée par la Parole de Dieu. Une vie sexuelle active en dehors du mariage 
est condamnée par la Parole de Dieu. Les relations sexuelles avant le mariage ne sont pas tolérées par 
Dieu dans sa Parole. L’utilisation de la pilule contraceptive et d’autres moyens de contraception, ainsi 
que l’utilisation généralisée d’antibiotiques pour lutter contre les maladies vénériennes, ont rendu les 
gens moins préoccupés par le péché sexuel. Mais on ne se moque pas de Dieu. Les fornicateurs 
impénitents seront jugés. 

L’immoralité sexuelle était courante chez les Grecs auxquels l’apôtre Paul apportait l’Évangile du Christ. 
Ses lettres contiennent donc de nombreuses mises en garde contre l’immoralité sexuelle (la 
fornication). Aux Corinthiens, il écrit : « Ne savez-vous pas que vos corps sont des membres de Christ ? 
Prendrai-je donc les membres de Christ, pour en faire les membres d’une prostituée ? Loin de là ! 
Ne savez-vous pas que celui qui s’attache à la prostituée est un seul corps avec elle ? Car, est-il dit, 
les deux deviendront une seule chair. Mais celui qui s’attache au Seigneur est avec lui un seul esprit. 
Fuyez l’impudicité. Quelque autre péché qu’un homme commette, ce péché est hors du corps ; mais 
celui qui se livre à l’impudicité pèche contre son propre corps » (1 Corinthiens 6:15-18). 

De nos jours, il y a même des dirigeants d’église qui défendent et même encouragent les relations 
sexuelles entre deux ou plusieurs hommes ou entre deux ou plusieurs femmes ou toute combinaison 
de partenaires. Mais Dieu condamne un tel péché dans le Nouveau Testament comme il l’avait fait 
dans l’Ancien Testament. Parlant des idolâtres dans le monde païen, l’apôtre Paul dit : « C’est pourquoi 
Dieu les a livrés à l’impureté, selon les convoitises de leurs cœurs ; en sorte qu’ils déshonorent eux-



 
639 

mêmes leurs propres corps ; eux qui ont changé la vérité de Dieu en mensonge, et qui ont adoré et 
servi la créature au lieu du Créateur, qui est béni éternellement. Amen ! C’est pourquoi Dieu les a 
livrés à des passions infâmes : car leurs femmes ont changé l’usage naturel en celui qui est contre 
nature ; et de même les hommes, abandonnant l’usage naturel de la femme, se sont enflammés 
dans leurs désirs les uns pour les autres, commettant homme avec homme des choses infâmes » 
(Romains 1:24-27).  

Dieu condamne toutes les activités sexuelles et les convoitises en dehors du mariage, telles que le 
lesbianisme, l’homosexualité, la sodomie et l’inceste. Paul a écrit aux Éphésiens : « Que l’impudicité, 
qu’aucune espèce d’impureté, et que la cupidité, ne soient pas même nommées parmi vous, ainsi 
qu’il convient à des saints. Qu’on n’entende ni paroles déshonnêtes, ni propos insensés, ni 
plaisanteries, choses qui sont contraires à la bienséance ; qu’on entende plutôt des actions de 
grâces. Car, sachez-le bien, aucun impudique, ou impur, ou cupide, c’est-à-dire, idolâtre, n’a 
d’héritage dans le royaume de Christ et de Dieu » (Éphésiens 5:3-5). Il ne peut y avoir de mariage 
pieux entre personnes du même sexe. 

Les tentations de péché sexuel sont nombreuses de nos jours : les blagues qui se moquent du mariage, 
les livres et les magazines indécents qui encouragent le péché sexuel, les films et les photographies 
indécents, la pornographie facilement accessible sur Internet et à la télévision ou au cinéma, la 
publicité indécente et les danses indécentes, qui tendent toutes à dégrader le mariage ou à susciter la 
convoitise. L’alcool et certaines drogues conduisent également les gens à perdre leurs inhibitions et à 
faire des choses qu’ils ne feraient pas autrement. Jésus a dit que l’adultère commence dans le cœur 
par des pensées de convoitise, car il a dit : « Je vous dis que quiconque regarde une femme pour la 
convoiter a déjà commis un adultère avec elle dans son cœur » (Matthieu 5:28). 

Comme la luxure peut être excitée par une exposition indécente, telle que la nudité totale ou partielle, 
le déshabillage ou les vêtements impudiques, tant pour les hommes que pour les femmes, nous avons 
cette parole de l’apôtre Paul : « Je veux … que les femmes, vêtues d’une manière décente, avec 
pudeur et modestie » (1 Timothée 2:9). Nous devons nous rappeler que le grand péché de David, à 
savoir l’adultère et le meurtre, a commencé par la convoitise dans son cœur. « Comme il se promenait 
sur le toit de la maison royale, il aperçut de là une femme qui se baignait, et qui était très belle de 
figure » (2 Samuel 11:2). 

Dieu a voulu que le plaisir sexuel soit une bénédiction, et c’est une bénédiction dans le cadre d’un 
mariage d’amour. Mais il est important que le mariage et les relations entre les hommes et les femmes 
soient conduits selon les principes de Dieu. La plupart des églises chrétiennes d’aujourd’hui ont mis 
de côté ces principes qu’elles considèrent comme démodés et obsolètes dans la société d’aujourd’hui. 
Dès le début de la création, Dieu a établi le principe du chef, car il a créé l’homme en premier, et il a 
créé la femme pour qu’elle soit l’aide de l’homme. C’est pourquoi Paul a écrit à Timothée : « Je ne 
permets pas à la femme d’enseigner, ni de prendre de l’autorité sur l’homme ; mais elle doit 
demeurer dans le silence. Car Adam a été formé le premier, Eve ensuite ; et ce n’est pas Adam qui a 
été séduit, c’est la femme qui, séduite, s’est rendue coupable de transgression » (1 Timothée 2:12-
14). Nos congrégations luthériennes confessionnelles suivent ce principe en n’autorisant pas les 
femmes à être pasteurs ou à enseigner aux hommes, ni à avoir autorité sur les hommes dans les 
assemblées d’électeurs. Les femmes de la congrégation peuvent enseigner aux femmes et aux enfants 
et aider les hommes de différentes manières. 

Il en va de même pour le mariage. Paul a écrit aux Corinthiens : « Je veux cependant que vous sachiez 
que Christ est le chef de tout homme, que l’homme est le chef de la femme, et que Dieu est le chef 
de Christ » (1 Corinthiens 11:3). Il l’explique en ces termes : « En effet, l’homme n’a pas été tiré de la 
femme, mais la femme a été tirée de l’homme ; et l’homme n’a pas été créé à cause de la femme, 
mais la femme a été créée à cause de l’homme » (1 Corinthiens 11:8-9). De même que les hommes 
et les femmes ne sont pas biologiquement identiques, ils n’ont pas non plus reçu les mêmes rôles dans 



 
640 

le mariage ou dans l’Église. Paul a écrit aux Éphésiens : « Le mari est le chef de la femme, comme 
Christ est le chef de l’Église » (Éphésiens 5:23).  

En ce qui concerne le péché et le salut, les hommes et les femmes sont égaux. En effet, Paul a écrit aux 
Galates : « Il n’y a plus ni Juif ni Grec, il n’y a plus ni esclave ni libre, il n’y a plus ni homme ni femme ; 
car tous vous êtes un en Jésus-Christ » (Galates 3:28).  

Il est également vrai que, tout comme les femmes ont besoin des hommes, les hommes ont besoin 
des femmes, comme le dit Paul : « La femme n’est point sans l’homme, ni l’homme sans la femme. 
Car, de même que la femme a été tirée de l’homme, de même l’homme existe par la femme, et tout 
vient de Dieu » (1 Corinthiens 11:11-12).  

Il est important pour les maris et les femmes chrétiens de prêter une attention particulière aux 
instructions du Seigneur à leur égard. Remarquez que le modèle du mari est le Christ lui-même, et que 
le modèle de la femme est l’Église du Christ. Ce sont les mots de Paul : « Femmes, soyez soumises à 
vos maris, comme au Seigneur ; car le mari est le chef de la femme, comme Christ est le chef de 
l’Église, qui est son corps, et dont il est le Sauveur. Or, de même que l’Église est soumise à Christ, les 
femmes aussi doivent l’être à leurs maris en toutes choses. Maris, aimez vos femmes, comme Christ 
a aimé l’Église, et s’est livré lui-même pour elle, afin de la sanctifier par la parole, après l’avoir 
purifiée par le baptême d’eau, afin de faire paraître devant lui cette Église glorieuse, sans tache, ni 
ride, ni rien de semblable, mais sainte et irrépréhensible. C’est ainsi que les maris doivent aimer 
leurs femmes comme leurs propres corps. Celui qui aime sa femme s’aime lui-même. Car jamais 
personne n’a haï sa propre chair ; mais il la nourrit et en prend soin, comme Christ le fait pour l’Église, 
… que chacun de vous aime sa femme comme lui-même, et que la femme respecte son mari » 
(Éphésiens 5:22-33). 

De la même manière, Paul a écrit aux chrétiens de Colosses : « Femmes, soyez soumises à vos maris, 
comme il convient dans le Seigneur. Maris, aimez vos femmes, et ne vous aigrissez pas contre elles » 
(Colossiens 3:18-19). L’apôtre Pierre était tout à fait d’accord et a écrit : « Femmes, soyez de même 
soumises à vos maris. … Maris, montrez à votre tour de la sagesse dans vos rapports avec vos 
femmes, comme avec un sexe plus faible ; honorez-les, comme devant aussi hériter avec vous de la 
grâce de la vie. Qu’il en soit ainsi, afin que rien ne vienne faire obstacle à vos prières » (1 Pierre 3:1-
7). 

Ainsi, les femmes respectent le Sixième Commandement en se soumettant à leur mari dans l’amour 
et en l’honorant et le respectant comme le chef que Dieu leur a donné. Les maris respectent le Sixième 
Commandement en aimant leurs femmes de manière désintéressée et en les honorant en tant que 
compagnes données par Dieu. 

Le mariage étant un lien d’amour et de respect mutuel qui dure toute la vie, le chrétien doit être très 
prudent dans le choix de son conjoint. Il doit demander l’avis et le consentement de ses parents. La 
beauté extérieure, l’attrait ou la richesse ne sont pas aussi importants que l’esprit intérieur. L’unité de 
la foi en Christ est de la plus haute importance. Et n’oubliez pas la prière. 

Les coutumes en matière de mariage peuvent varier considérablement d’un pays à l’autre. Bien que le 
mariage soit une institution divine, de nombreux gouvernements ont leurs propres exigences en 
matière de mariage légal. Parmi les chrétiens de notre Église américaine, la pratique habituelle pour 
les couples qui ont l’intention de se marier est la suivante : ils se fiancent, ce qui est une promesse 
solennelle non forcée de se marier à l’avenir qu’un chrétien ne peut pas prendre à la légère, obtiennent 
une licence de mariage de l’État, puis ont une cérémonie de mariage par un représentant agréé de 
l’État. 

Les personnes non mariées doivent se préparer au mariage en se rappelant que leur corps est le temple 
du Saint-Esprit, comme l’a dit l’apôtre Paul : « Ne savez-vous pas que votre corps est le temple du 
Saint-Esprit qui est en vous, que vous avez reçu de Dieu, et que vous ne vous appartenez point à 



 
641 

vous-mêmes ? Car vous avez été rachetés à un grand prix. Glorifiez donc Dieu dans votre corps et 
dans votre esprit, qui appartiennent à Dieu » (1 Corinthiens 6:19-20). 

Joseph était un beau jeune homme dans la maison de Potiphar. Il fut tenté par la femme de Potiphar, 
qui lui dit : « Couche avec moi ! » Mais Joseph a résisté à son invitation et lui a dit des mots que les 
gens d’aujourd’hui peuvent dire dans des circonstances similaires : « Comment ferais-je un aussi grand 
mal et pécherais-je contre Dieu ? » (Genèse 39:7-9). Elle a persisté dans sa séduction, jusqu’à ce que 
finalement « elle le saisit par son vêtement, en disant : Couche avec moi ! Il lui laissa son vêtement 
dans la main, et s’enfuit au dehors » (Genèse 39:12).  

Comme Joseph, nous devons aujourd’hui fuir les tentations sexuelles, nous occuper de 
divertissements propres et décents et travailler dur (sports, projets scolaires, passe-temps, emplois), 
et prier pour que Dieu nous aide à rester chastes et décents. Paul a écrit : « Que tout ce qui est vrai, 
tout ce qui est honorable, tout ce qui est juste, tout ce qui est pur, tout ce qui est aimable, tout ce 
qui mérite l’approbation, ce qui est vertueux et digne de louange, soit l’objet de vos pensées » 
(Philippiens 4:8). 

Lorsque nous considérons tout ce qu’implique le fait de vivre selon le Sixième Commandement, il 
devrait être clair pour chacun d’entre nous que nous avons péché contre ce commandement en 
pensée, en parole et en action. Tous les adultères et les fornicateurs méritent la peine de mort 
éternelle. Par conséquent, ce commandement, comme tous les autres, nous montre notre péché et 
notre désespoir sous la loi. Notre seul espoir est Jésus-Christ, qui était pur et sans tache en pensée, en 
parole et en action, comme il est écrit : Jésus « lui-même est pur. … Il n’y a point en lui de péché » (1 
Jean 3:3, 5). Dans l’Évangile, il nous offre sa justice parfaite et il a été puni pour nos nombreux péchés 
contre le Sixième Commandement. « Par la parole … par le baptême d’eau » le Christ nous présente 
à lui-même « cette Église glorieuse, sans tache, ni ride, ni rien de semblable, mais sainte et 
irrépréhensible » (Éphésiens 5:26-27). La saleté de nos pensées, de nos paroles et de nos actes est 
pardonnée, et nous prions avec David le pénitent : « Crée en moi un cœur pur, renouvelle en moi un 
esprit bien disposé » (Psaume 51:12). Rappelez-vous : « Le sang de Jésus son Fils nous purifie de tout 
péché » (1 Jean 1:7), y compris le péché sexuel. 

Questions 

1. Que protège Dieu par le biais du Sixième Commandement ? 
2. Comment savons-nous que le Sixième Commandement fait partie de la loi morale de Dieu ? 
3. Que nous apprend la Parole de Dieu sur la polygamie ? 
4. Pourquoi les êtres humains n’ont-ils pas le droit de modifier le mariage à leur guise ? 
5. Quelles sont les trois principales bénédictions que Dieu nous donne par le biais du mariage ? 
6. Dieu ordonne-t-il ou interdit-il le mariage ? Expliquez votre réponse. 
7. En quoi David a-t-il péché contre le Sixième Commandement ? 
8. Qu’entend-on par désertion malveillante ? 
9. Dans quelles circonstances le divorce est-il autorisé ? 
10. Citez quelques-unes des tentations qui égarent les célibataires. 
11. Que dit Dieu de l’homosexualité ? 
12. Pourquoi est-il contraire à la volonté de Dieu que les femmes soient pasteurs ? 
13. Quel bon exemple Joseph a-t-il donné à tous les croyants ? 
14. Quels sont les principaux devoirs des maris et des femmes ? 
15. Pourquoi ne pouvons-nous pas être sauvés en respectant le Sixième Commandement ? 
16. Quel est notre seul espoir de salut ? Pourquoi est-ce vrai ? 



 
642 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.7 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi morale : Le Septième Commandement 

Par le Cinquième Commandement, Dieu protège nos vies et nos corps, ainsi que les vies et les corps 
de nos voisins. Par le Sixième Commandement, Dieu protège nos mariages et ceux de nos voisins. Par 
le Septième Commandement, Dieu protège nos biens et ceux de nos voisins. Dieu a prononcé ces 
paroles depuis le mont Sinaï et Moïse les a répétées aux Israélites alors qu’ils s’apprêtaient à entrer 
dans la terre promise de Canaan : « Tu ne déroberas point » (Exode 20:15; Deutéronome 5:19).  

La loi civile israélite exigeait la peine de mort pour les personnes coupables d’avoir volé un être humain 
et de l’avoir vendu comme esclave : « Celui qui dérobera un homme, et qui l’aura vendu ou retenu 
entre ses mains, sera puni de mort » (Exode 21:16). Les personnes coupables d’avoir volé des animaux 
ou des biens devaient payer un dédommagement : « Si un homme dérobe un bœuf ou un agneau, et 
qu’il l’égorge ou le vende, il restituera cinq bœufs pour le bœuf et quatre agneaux pour l’agneau. Si 
le voleur est surpris dérobant avec effraction, et qu’il soit frappé et meure, on ne sera point coupable 
de meurtre envers lui » (Exode 22:1-2). D’autres lois similaires ont été promulguées pour punir tous 
ceux qui se rendaient coupables de vol (Exode 22:3-15). 

Le Septième Commandement est toujours la volonté de Dieu pour nous aujourd’hui car il est répété 
dans le Nouveau Testament. Jésus a dit : « C’est du dedans, c’est du cœur des hommes, que sortent 
les mauvaises pensées, les adultères, les impudicités, les meurtres, les vols, les cupidités, les 
méchancetés, la fraude, le dérèglement, le regard envieux, la calomnie, l’orgueil, la folie. Toutes ces 
choses mauvaises sortent du dedans, et souillent l’homme » (Marc 7:21-23).  

C’est aussi ce qu’a écrit l’apôtre Paul : « Ne vous y trompez pas : ni les impudiques, ni les idolâtres, ni 
les adultères, ni les efféminés, ni les infâmes, ni les voleurs, ni les cupides, ni les ivrognes, ni les 
outrageux, ni les ravisseurs, n’hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10). Paul a écrit aux 
Éphésiens : « Que celui qui dérobait ne dérobe plus ; mais plutôt qu’il travaille, en faisant de ses 
mains ce qui est bien, pour avoir de quoi donner à celui qui est dans le besoin » (Éphésiens 4:28). 

Martin Luther a donné cette explication du sixième commandement dans son Petit Catéchisme : 

Le Septième Commandement 

Tu déroberas point. 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

 Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne prendre ou nous approprier par des voies 
injustes les biens de notre prochain, mais de l’aider à conserver ce qu’il possède et à 
augmenter son bien-être. 

En réalité, Dieu est le propriétaire de tous les biens, de l’argent et des marchandises. L’homme très 
riche qu’était Job a perdu presque tous ses biens en un jour, mais il a reconnu que tout ce qu’il 
possédait était un prêt temporaire de Dieu, et que Dieu avait le droit de le lui reprendre. Il a dit : « Je 
suis sorti nu du sein de ma mère, et nu je retournerai dans le sein de la terre. L’Éternel a donné, et 
l’Éternel a ôté ; que le nom de l’Éternel soit béni ! » (Job 1:21). Si nous suivons le récit de Job jusqu’au 
bout, nous apprenons que « L’Éternel rétablit Job dans son premier état …. et l’Éternel lui accorda le 
double de tout ce qu’il avait possédé. … Job reçut de l’Éternel plus de bénédictions qu’il n’en avait 



 
643 

reçu dans les premières. Il posséda quatorze mille brebis, six mille chameaux, mille paires de bœufs, 
et mille ânesses » (Job 42:10-12).  

À tout moment, Dieu peut rendre quelqu’un riche, pauvre ou entre les deux. « A l’Éternel la terre et 
ce qu’elle renferme, Le monde et ceux qui l’habitent ! » (Psaume 24:1). « Tous les animaux des forêts 
sont à moi, toutes les bêtes des montagnes par milliers. … Si j’avais faim, je ne te le dirais pas, Car le 
monde est à moi et tout ce qu’il renferme » (Psaume 50:10-12). C’est pourquoi le proverbe dit : « Le 
riche et le pauvre se rencontrent ; c’est l’Éternel qui les a faits l’un et l’autre » (Proverbes 22:2). 

En un sens, tout ce que Dieu possède appartient à ceux qui croient en lui, car nous savons que Dieu 
utilise ce qu’il a pour le bénéfice de ceux qui l’aiment. Paul écrivait aux Corinthiens : « Car tout est à 
vous … soit le monde, soit la vie, soit la mort, soit les choses présentes, soit les choses à venir. Tout 
est à vous ; et vous êtes à Christ, et Christ est à Dieu » (1 Corinthiens 3:21-23). « Nous savons, du 
reste, que toutes choses concourent au bien de ceux qui aiment Dieu, de ceux qui sont appelés selon 
son dessein » (Romains 8:28). 

Mais le Septième Commandement nous enseigne qu’aucun d’entre nous n’a le droit de posséder ou 
d’utiliser ce que Dieu a donné à quelqu’un d’autre comme sa propriété. En d’autres termes, Dieu a 
établi le concept de propriété privée, de sorte que ce que Dieu a donné à un individu, à une famille ou 
à une société leur appartient et n’appartient à personne d’autre sur cette terre. 

Il est vrai que la première congrégation chrétienne de Jérusalem a volontairement pratiqué pendant 
un certain temps un type de vie communautaire dans lequel ce qui appartenait à l’un appartenait à 
tous. Nous lisons dans Actes 2 : « Tous ceux qui croyaient étaient dans le même lieu, et ils avaient 
tout en commun. Ils vendaient leurs propriétés et leurs biens, et ils en partageaient le produit entre 
tous, selon les besoins de chacun » (Actes 2:44-45). Cette pratique s’est poursuivie pendant un bon 
moment, puisque nous lisons dans Actes 4 : « La multitude de ceux qui avaient cru n’était qu’un cœur 
et qu’une âme. Nul ne disait que ses biens lui appartinssent en propre, mais tout était commun entre 
eux » (Actes 4:32). 

Mais même à Jérusalem, chacun conservait sa propriété s’il le souhaitait. C’est ce que nous apprend 
la tragédie d’un homme nommé Ananias et de sa femme Saphira. Alors que d’autres membres, comme 
Barnabas, vendaient leurs biens et en versaient le produit au trésor commun, Ananias et Saphira 
voulaient être loués pour avoir fait la même chose. Mais ils ne voulaient pas vraiment partager tout le 
produit de la vente avec l’assemblée ; ils voulaient cependant que l’assemblée pense qu’ils avaient tout 
donné, tout comme Barnabas. L’apôtre Pierre, ayant eu connaissance de ce qu’ils tramaient, dit à 
Ananias : « Ananias, pourquoi Satan a-t-il rempli ton cœur, au point que tu mentes au Saint-Esprit, 
et que tu aies retenu une partie du prix du champ ? S’il n’eût pas été vendu, ne te restait-il pas ? Et, 
après qu’il a été vendu, le prix n’était-il pas à ta disposition ? Comment as-tu pu mettre en ton cœur 
un pareil dessein ? Ce n’est pas à des hommes que tu as menti, mais à Dieu » (Actes 5:3-4).  

Remarquez que Pierre a défendu le concept de la propriété privée. Ananias possédait cette propriété 
et il n’était pas obligé de la vendre. Après l’avoir vendue, il n’était pas obligé de donner tout le produit 
de la vente à la congrégation. Le péché d’Ananias était qu’il voulait être honoré pour avoir tout donné 
à l’Église alors qu’il n’en avait donné qu’une partie. Saphira, sa femme, a également accepté cette 
tromperie, et Dieu a enseigné à toute l’assemblée ce qu’il pense de l’hypocrisie en provoquant la mort 
soudaine d’Ananias et de Saphira. « Une grande crainte s’empara de toute l’assemblée et de tous ceux 
qui apprirent ces choses » (Actes 5:11).  

Dieu est le propriétaire de toutes choses, mais il fait de chacun de nous un intendant ou un gardien 
d’une certaine partie de ses biens. Dieu a choisi différentes manières de nous donner nos biens et 
possessions temporaires. Il peut nous prêter ce que nous avons en amenant des personnes qui 
possèdent des biens à nous en donner une partie. Lorsque Jésus était encore un enfant, les mages 
venus d’Orient ont offert trois cadeaux à sa famille : « de l’or, de l’encens et de la myrrhe » (Matthieu 
2:11). Pendant un temps limité, Jésus et sa famille ont été en possession de ces trésors, qu’ils ont 
probablement utilisés pour leur subsistance pendant leur séjour en Égypte. 



 
644 

Le voisin du roi Achab, Naboth, possédait une vigne qu’il avait héritée de ses pères. Lorsque Achab a 
voulu l’acheter, Naboth a refusé de la vendre, car elle s’agissait de son héritage légitime. Mais Achab 
et Jézabel, sa femme, n’ont pas respecté le droit de Naboth à conserver son bien et ont comploté pour 
le lui enlever. Après avoir réussi à faire mourir Naboth et à lui voler sa vigne, le prophète de Dieu, Élie, 
dit à Achab : « N’es-tu pas un assassin et un voleur ? … Au lieu même où les chiens ont léché le sang 
de Naboth, les chiens lécheront aussi ton propre sang » (1 Rois 21:19). 

D’autres moyens légitimes d’acquérir une propriété sont l’achat. Par exemple, Abraham a acheté un 
lieu pour enterrer sa femme Sarah pour un montant de « quatre cents sicles d’argent » (Genèse 
23:16). Un autre moyen est le troc. Par exemple, lorsqu’une personne échange les produits de son 
jardin ou de son champ contre un vêtement. 

Mais la principale façon dont Dieu nous donne ou nous prête ce que nous avons, c’est par notre propre 
travail. Dieu a dit à Adam après qu’il est tombé dans le péché : « Le sol sera maudit à cause de toi. 
C’est à force de peine que tu en tireras ta nourriture tous les jours de ta vie, il te produira des épines 
et des ronces, et tu mangeras de l’herbe des champs. C’est à la sueur de ton visage que tu mangeras 
du pain » (Genèse 3:17-19).  

Dieu ne veut pas que nous soyons des mendiants paresseux et que nous vivions de la générosité des 
autres. L’apôtre Paul a écrit : « Nous vous exhortons, frères, … à vous occuper de vos propres affaires, 
et à travailler de vos mains, comme nous vous l’avons recommandé, en sorte que vous vous 
conduisiez honnêtement envers ceux du dehors, et que vous n’ayez besoin de personne » (1 
Thessaloniciens 4:10-12). Jésus a dit : « L’ouvrier mérite son salaire » (Luc 10:7).  

Non seulement nous devons travailler pour gagner ce que nous avons, mais nous avons besoin que 
Dieu bénisse notre travail pour que nous réussissions. Dieu a béni le travail de Jacob pour son oncle 
Laban pendant une période de vingt ans, de sorte qu’il a dit à son retour : « Dieu de mon père 
Abraham, Dieu de mon père Isaac, Éternel, qui m’as dit : Retourne dans ton pays et dans ton lieu de 
naissance, et je te ferai du bien ! Je suis trop petit pour toutes les grâces et pour toute la fidélité 
dont tu as usé envers ton serviteur ; car j’ai passé ce Jourdain avec mon bâton, et maintenant je 
forme deux camps » (Genèse 32:9-10). Dieu a enrichi Jacob en bénissant son travail difficile pour un 
patron difficile. 

Encore et encore, la Parole de Dieu nous assure que Dieu s’occupera de nos besoins terrestres grâce à 
notre travail. « Tu jouis alors du travail de tes mains, Tu es heureux, tu prospères » (Psaume 128:2). 
« Celui qui cultive son champ est rassasié de pain » (Proverbes 12:11). La paresse n’est pas une vertu. 
L’apôtre Paul a écrit : « Lorsque nous étions chez vous, nous vous disions expressément : Si quelqu’un 
ne veut pas travailler, qu’il ne mange pas non plus. Nous apprenons, cependant, qu’il y en a parmi 
vous quelques-uns qui vivent dans le désordre, qui ne travaillent pas, mais qui s’occupent de 
futilités. Nous invitons ces gens-là, et nous les exhortons par le Seigneur Jésus-Christ, à manger leur 
propre pain, en travaillant paisiblement » (2 Thessaloniciens 3:10-12). 

Une autre façon dont Dieu nous donne nos biens et nos possessions est par le biais des intérêts sur les 
investissements. En d’autres termes, nous prêtons ce que nous possédons à une banque ou à une 
autre entité et nous récupérons ensuite notre argent avec des intérêts. Jésus a raconté la parabole 
d’un noble qui avait prêté de l’argent à ses serviteurs et leur avait demandé de faire des affaires avec 
son argent. Mais l’un de ses serviteurs n’a rien fait de ce qui lui a été donné et l’a simplement gardé 
dans un linge. Lorsque le noble revint, il dit à ce serviteur : « Pourquoi donc n’as-tu pas mis mon argent 
dans une banque, afin qu’à mon retour je le retirasse avec un intérêt ? » (Luc 19:23). 

Après que Dieu nous a donné nos propriétés et nos biens par le biais d’un don d’autrui, d’un héritage, 
d’un achat ou d’un commerce, de notre travail ou des intérêts d’un prêt, il est de notre responsabilité 
d’être de bons intendants de ce qui nous a été donné.  

Tout d’abord, Dieu veut que nous utilisions nos biens et nos possessions pour subvenir à nos besoins 
et à ceux de notre famille. Il incombe aux membres de la famille de prendre soin les uns des autres, 



 
645 

comme l’a écrit Paul à Timothée : « Si quelqu’un n’a pas soin des siens, et principalement de ceux de 
sa famille, il a renié la foi, et il est pire qu’un infidèle » (1 Timothée 5:8) Cela s’applique également 
aux enfants par rapport à leurs parents : « Si une veuve a des enfants ou des petits-enfants, qu’ils 
apprennent avant tout à exercer la piété envers leur propre famille, et à rendre à leurs parents ce 
qu’ils ont reçu d’eux; car cela est agréable à Dieu » (1 Timothée 5:4) 

En tant que citoyens d’un pays doté d’un gouvernement, il nous incombe également d’utiliser une 
partie de ce que Dieu nous a donné pour soutenir notre nation ou notre État et ses services. Lorsque 
Jésus a été interrogé sur le paiement d’impôts au gouvernement romain, il a répondu : « Rendez donc 
à César ce qui est à César, et à Dieu ce qui est à Dieu » (Matthieu 22:21). C’est pourquoi l’apôtre Paul 
a écrit aux chrétiens de Rome au sujet de l’autorité gouvernementale : « Il porte l’épée, étant serviteur 
de Dieu pour exercer la vengeance et punir celui qui fait le mal. Il est donc nécessaire d’être soumis, 
non seulement par crainte de la punition, mais encore par motif de conscience. C’est aussi pour cela 
que vous payez les impôts. Car les magistrats sont des ministres de Dieu entièrement appliqués à 
cette fonction. Rendez à tous ce qui leur est dû : l’impôt à qui vous devez l’impôt, le tribut à qui vous 
devez le tribut, la crainte à qui vous devez la crainte, l’honneur à qui vous devez l’honneur » (Romains 
13:4-7). 

Les chrétiens doivent également soutenir ceux qui consacrent leur temps et leurs talents à la 
prédication et à l’enseignement de la Parole de Dieu. Paul a écrit aux Galates : « Que celui à qui l’on 
enseigne la parole fasse part de tous ses biens à celui qui l’enseigne » (Galates 6:6). Il a écrit aux 
Corinthiens : « Si nous avons semé parmi vous les biens spirituels, est-ce une grosse affaire si nous 
moissonnons vos biens temporels. … De même aussi, le Seigneur a ordonné à ceux qui annoncent 
l’Évangile de vivre de l’Évangile » (1 Corinthiens 9:11-14). Les prédicateurs de l’Évangile doivent être 
rémunérés pour leur travail.  

Certains affirment qu’il est nécessaire que les chrétiens donnent un dixième (ou dîme) de leurs revenus 
pour le travail de l’Église. Cela faisait partie de la loi civile de l’Ancien Testament, mais l’offrande de la 
dîme n’est ordonnée nulle part dans le Nouveau Testament. Elle fait partie de la loi de l’Ancien 
Testament qui ne s’applique plus à nous. Dans de nombreux cas, les chrétiens peuvent vouloir donner 
beaucoup plus qu’un dixième. Jésus a félicité la veuve qui avait jeté deux petites pièces de cuivre dans 
le trésor du temple, en disant à ses disciples : « Je vous le dis en vérité, cette pauvre veuve a donné 
plus qu’aucun de ceux qui ont mis dans le tronc ; car tous ont mis de leur superflu, mais elle a mis 
de son nécessaire, tout ce qu’elle possédait, tout ce qu’elle avait pour vivre » (Marc 12:43-44).  

Il fait également partie de notre responsabilité chrétienne d’utiliser une partie de nos ressources pour 
aider les pauvres et les nécessiteux. Paul a écrit aux Galates : « Pendant que nous en avons l’occasion, 
pratiquons le bien envers tous, et surtout envers les frères en la foi » (Galates 6:10). Solomon a dit : 
« Celui qui a pitié du pauvre prête à l’Éternel » (Proverbes 19:17). En fait, l’une de nos motivations 
pour travailler dur et gagner de l’argent devrait être la suivante : nous pouvons ensuite le donner pour 
aider les autres, comme l’a dit Paul : « Que celui qui dérobait ne dérobe plus; mais plutôt qu’il 
travaille, en faisant de ses mains ce qui est bien, pour avoir de quoi donner à celui qui est dans le 
besoin » (Éphésiens 4:28). Jésus lui-même a dit : « Donne à celui qui te demande, et ne te détourne 
pas de celui qui veut emprunter de toi » (Matthieu 5:42). 

Il y a des chrétiens pauvres, des chrétiens riches et beaucoup de chrétiens qui ne sont ni riches ni 
pauvres. Lorsque Dieu nous a donné plus que ce dont nous avons besoin, il est important que nous 
réfléchissions à ce que nous dépensons pour les loisirs, les divertissements et le luxe, plutôt que pour 
les nécessités de la vie. Dieu approuve-t-il la manière dont nous gérons notre argent et nos biens ? 

Comme dans tous les aspects de la vie chrétienne, l’attitude que nous adoptons à l’égard de nos biens 
et de nos possessions est plus importante que la taille de notre compte en banque ou les montants 
alloués à différentes fins. La volonté de Dieu est certainement que nous soyons honnêtes, travailleurs, 
économes, désintéressés, généreux et serviables aux autres. La Parole de Dieu a beaucoup à dire à ce 
sujet. En voici quelques exemples : 



 
646 

• « Mieux vaut le pauvre qui marche dans son intégrité, que celui qui a des voies 
tortueuses et qui est riche » (Proverbes 28:6).  

• « Mieux vaut peu, avec la justice, que de grands revenus, avec l’injustice » (Proverbes 
16:8).  

• « Celui qui est fidèle dans les moindres choses l’est aussi dans les grandes » (Luc 16:10). 

• « Tout ce que ta main trouve à faire avec ta force, fais-le » (Ecclésiaste 9:10).  

• « La porte tourne sur ses gonds, et le paresseux sur son lit » (Proverbes 26:14). 

• Lorsque Jésus a nourri les cinq mille personnes avec cinq pains et deux poissons, il restait 
un peu de nourriture. Jésus dit à ses disciples : « Ramassez les morceaux qui restent, afin 
que rien ne se perde » (Jean 6:12).  

• Jésus a raconté une parabole sur « un homme riche avait un économe, qui lui fut dénoncé 
comme dissipant ses biens » (Luc 16:1). Cet homme était un « économe infidèle » (Luc 
16:8).  

• Paul a écrit aux Corinthiens : « Que personne ne cherche son propre intérêt, mais que 
chacun cherche celui d’autrui » (1 Corinthiens 10:24). En d’autres termes, nous devons 
aimer notre prochain comme nous-mêmes, et même faire passer les besoins de notre 
prochain avant les nôtres. Abraham a donné le premier choix à Lot, son neveu, bien 
qu’Abraham soit le plus âgé des deux (Genèse 13:8-10).  

• Le bon Samaritain s’est mis en quatre pour aider l’homme à moitié mort au bord de la 
route. Après avoir raconté l’histoire de cet homme, Jésus a dit : « Va, et toi, fais de même » 
(Luc 10:37). 

Surtout, le Septième Commandement est respecté lorsque nous sommes reconnaissants pour ce que 
Dieu nous a donné, et que nous sommes pleinement satisfaits de ce que nous avons. La lettre aux 
Hébreux dit : « Contentez-vous de ce que vous avez ; car Dieu lui-même a dit : Je ne te délaisserai 
point, et je ne t’abandonnerai point » (Hébreux 13:5). L’apôtre Paul a écrit : « C’est, en effet, une 
grande source de gain que la piété avec le contentement ; car nous n’avons rien apporté dans le 
monde, et il est évident que nous n’en pouvons rien emporter ; si donc nous avons la nourriture et 
le vêtement, cela nous suffira » (1 Timothée 6:6-8).  

Il n’y a rien de mal à apprécier et à prendre plaisir aux dons que Dieu nous a faits. L’apôtre Paul a dit à 
Timothée que c’était une doctrine de démons que d’interdire de manger certains aliments, car ces 
aliments sont « aliments que Dieu a créés pour qu’ils soient pris avec actions de grâces par ceux qui 
sont fidèles et qui ont connu la vérité. Car tout ce que Dieu a créé est bon, et rien ne doit être rejeté, 
pourvu qu’on le prenne avec actions de grâces, parce que tout est sanctifié par la parole de Dieu et 
par la prière » (1 Timothée 4:3-5). 

Quelles sont les façons les plus courantes de transgresser le Septième Commandement ? Toute forme 
de vol et de cambriolage est interdite. Jésus a raconté l’histoire d’un homme qui « descendait de 
Jérusalem à Jéricho. Il tomba au milieu des brigands, qui le dépouillèrent, le chargèrent de coups, et 
s’en allèrent, le laissant à demi mort » (Luc 10:30). Dans ce cas, le Cinquième Commandement et le 
Septième Commandement ont été violés. Nous ne savons pas ce que les voleurs ont volé, à part les 
vêtements de l’homme, mais qu’il s’agisse d’un grand ou d’un petit objet, il s’agit bien d’un vol. 

Souvent, le vol est accompli sans recours à la force, comme dans le cas de Judas Iscariote, qui a profité 
de sa position de trésorier des disciples pour s’emparer d’une partie du contenu pour son usage 
personnel. L’Évangile de Jean rapporte : « Il était voleur, et que, tenant la bourse, il prenait ce qu’on 
y mettait » (Jean 12:6). Aujourd’hui, il y a les voleurs à l’étalage, les voleurs à la tire (les pickpockets), 
mais aussi les hommes d’affaires qui manipulent mal les comptes et les fonds de l’entreprise pour 



 
647 

s’enrichir. La destruction des biens d’autrui par le vandalisme est aussi une forme de vol. Mais la Parole 
de Dieu est très claire : « Que celui qui dérobait ne dérobe plus » (Éphésiens 4:28). 

Nous ne devons pas utiliser l’intelligence que Dieu nous a donnée pour imaginer des moyens de 
tromper ou d’escroquer les autres. Mais le proverbe dit : « La balance fausse est en horreur à l’Éternel, 
mais le poids juste lui est agréable » (Proverbes 11:1). Le serviteur d’Elisée, Gehazi, a essayé de 
s’enrichir par la ruse et la tromperie, en profitant de la bonne volonté de Naaman après qu’il a été 
guéri de la lèpre. Le prophète Élisée s’est rendu compte de ce que son serviteur avait fait, et il lui a dit : 
« I Est-ce le temps de prendre de l’argent et de prendre des vêtements, puis des oliviers, des vignes, 
des brebis, des bœufs, des serviteurs et des servantes ? La lèpre de Naaman s’attachera à toi et à ta 
postérité pour toujours » (2 Rois 5:26-27). Le monde peut admirer les pratiques commerciales 
astucieuses qui permettent de prendre l’avantage sur les autres, mais personne ne peut tromper le 
Seigneur. 

Une autre forme de vol est le refus de rembourser les dettes. Il est écrit : « Le méchant emprunte, et 
il ne rend pas ; le juste est compatissant, et il donne » (Psaume 37:21). De même, le fait de demander 
un taux d’intérêt excessif sur un prêt (ce qui est de l’usure) est condamné par la Parole de Dieu. « Celui 
qui augmente ses biens par l’intérêt et l’usure les amasse pour celui qui a pitié des pauvres » 
(Proverbes 28:8). 

Les employeurs volent leurs employés lorsqu’ils ne leur versent pas un salaire équitable pour leur 
travail. Le prophète Jérémie dit : « Malheur à celui qui bâtit sa maison par l’injustice, et ses chambres 
par l’iniquité ; qui fait travailler son prochain sans le payer, sans lui donner son salaire » (Jérémie 
22:13). D’autre part, les employés volent leurs employeurs lorsqu’ils traînent (sont paresseux) au 
travail et n’accomplissent pas une journée de travail convenable. « Celui qui se relâche dans son travail 
Est frère de celui qui détruit » (Proverbes 18:9). 

Les jeux d’argent sont peut-être légales dans de nombreux endroits, mais ils consistent à essayer 
d’obtenir ce qui appartient à notre voisin, sans se soucier de son bien-être, alors que Dieu dit : « Que 
personne ne cherche son propre intérêt, mais que chacun cherche celui d’autrui » (1 Corinthiens 
10:24). En outre, une bonne gestion de ce que Dieu nous a donné nous empêche de gaspiller nos biens 
et de jeter notre argent par les fenêtres en jouant à des jeux d'argent. 

La cause profonde de presque tous les types de vol est l’avidité, la convoitise ou le mécontentement. 
Pensez aux problèmes qu’a connus le peuple d’Israël lorsqu’un seul homme, Acan, a transgressé l’ordre 
clair de Dieu. Dans ses propres mots, il a admis que sa désobéissance avait été déclenchée par sa 
cupidité. Il a confessé : « Il est vrai que j’ai péché contre l’Éternel, le Dieu d’Israël, et voici ce que j’ai 
fait. J’ai vu dans le butin un beau manteau de Schinear, deux cents sicles d’argent, et un lingot d’or 
du poids de cinquante sicles ; je les ai convoités, et je les ai pris » (Josué 7:20-21). De façon similaire, 
l’avidité du roi Achab pour la vigne de Naboth a conduit au mensonge, au meurtre et à la prise de la 
vigne (1 Rois 21:1-16). 

L’apôtre Paul a écrit à Timothée : « Ceux qui veulent s’enrichir tombent dans la tentation, dans le 
piège, et dans beaucoup de désirs insensés et pernicieux qui plongent les hommes dans la ruine et 
la perdition. Car l’amour de l’argent est une racine de tous les maux ; et quelques-uns, en étant 
possédés, se sont égarés loin de la foi, et se sont jetés eux-mêmes dans bien des tourments » (1 
Timothée 6:9-10). Remarquez que ce n’est pas la possession d’argent qui est un péché, mais « l’amour 
de l’argent », et cela peut être un problème non seulement pour les riches, mais aussi pour les pauvres. 

Jésus nous a donné cet avertissement dans sa parabole du semeur et des terrains. Il a dit : « Ce qui est 
tombé parmi les épines, ce sont ceux qui, ayant entendu la parole, s’en vont, et la laissent étouffer 
par les soucis, les richesses et les plaisirs de la vie, et ils ne portent point de fruit qui vienne à 
maturité » (Luc 8:14). L’apôtre Paul a dit à Timothée : « Recommande aux riches du présent siècle de 
ne pas être orgueilleux, et de ne pas mettre leur espérance dans des richesses incertaines, mais de 
la mettre en Dieu, qui nous donne avec abondance toutes choses pour que nous en jouissions. 
Recommande-leur de faire du bien, d’être riches en bonnes œuvres, d’avoir de la libéralité, de la 



 
648 

générosité » (1 Timothée 6:17-18). Il est écrit : « Ne vous livrez pas à l’amour de l’argent; contentez-
vous de ce que vous avez » (Hébreux 13:5). 

Nous devons nous rappeler que le vol est souvent perpétré par des citoyens de bonne réputation. 
Martin Luther a dit dans son Grand Catéchisme : « Car tromper et surfaire, c’est le métier le plus 
répandu sur la terre ; et, si l’on examine avec soin les hommes, quel que soit le rang qu’ils occupent, on 
en viendra à conclure que le monde est un immense repaire de voleurs. Nous méprisons et jugeons 
dignes de châtiment les brigands, les voleurs de grands chemins, les larrons ; mais, pour ceux qui 
dupent leur prochain, soit en secret, soit ouvertement, nous les honorons et les appelons de grands 
seigneurs, d’honnêtes et pieux bourgeois ; car ils dérobent sous l’apparence de la bonne foi. » (p. 37). 
Jésus a accusé certains pharisiens de se comporter de la sorte : « Malheur à vous, scribes et pharisiens 
hypocrites ! parce que vous dévorez les maisons des veuves, et que vous faites pour l’apparence de 
longues prières ; à cause de cela, vous serez jugés plus sévèrement » (Matthieu 23:14). 

L’examen du Septième Commandement à la lumière de la Parole de Dieu révèle que nous avons péché 
contre ce commandement, comme nous avons péché contre tous les autres commandements, et que 
nous méritons donc une punition temporelle et éternelle. Si nous sommes enclins à nous excuser ou 
à nous défendre, il est bon d’entendre une fois de plus le verdict de Dieu sur chacun d’entre nous : 
« Tous ont péché et sont privés de la gloire de Dieu » (Romains 3:23). « Car quiconque observe toute 
la loi, mais pèche contre un seul commandement, devient coupable de tous » (Jacques 2:10). 

Notre seul espoir de salut est Jésus-Christ, qui seul a parfaitement respecté le Septième 
Commandement. Nous sommes sauvés par son obéissance parfaite à notre place, et par le fait qu’il a 
subi le châtiment de notre désobéissance à notre place, lorsqu’il a souffert et est mort sur la croix. 
Lorsque le Saint-Esprit nous amène à la foi en Christ, il crée également en nous l’homme nouveau, qui 
est en parfait accord avec le Septième Commandement. Par la foi en Christ, nous pouvons commencer 
à observer le septième commandement, mais à cause de notre chair pécheresse, ce n’est qu’un faible 
début. Mais dans l’au-delà, nous serons parfaitement contents et satisfaits à tous égards. 

Questions 

1. Donnez quelques exemples de la manière dont la loi civile de l’Ancien Testament punissait les 
voleurs. 

2. Pourquoi devons-nous considérer que le Septième Commandement fait partie de la loi morale 
de Dieu ? 

3. Pourquoi devrions-nous nous considérer comme des intendants plutôt que comme des 
propriétaires ? 

4. De quelles manières Dieu nous donne-t-il des biens et de l’argent ? 
5. Quelles sont les quatre façons dont nous pouvons utiliser nos biens pour plaire à Dieu ? 
6. Quelles sont certaines des attitudes que Dieu veut que nous ayons à l’égard de nos biens ? 
7. Quelle est la principale façon dont la plupart des gens obtiennent ce qu’ils possèdent ? 
8. Citez quelques-unes des façons dont les gens pèchent contre ce commandement. 
9. Quelles sont les formes de vol les plus répandues dans votre région ? 
10. Quelle est la cause profonde de la plupart des types de vol ? 
11. Quelle doit être notre confession après avoir étudié le Septième Commandement ? 
12. Quel est notre seul espoir de pardon et de vie éternelle ? 
13. Pourquoi devrions-nous nous efforcer d’être de bons intendants ? 



 
649 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.8 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi morale : Le Huitième Commandement 

Après avoir protégé nos vies, nos mariages et nos biens dans les commandements précédents, Dieu 
protège, dans le Huitième Commandement, notre bonne réputation et celle de notre prochain. C’est 
ce que Dieu a dit sur le mont Sinaï, et Moïse a répété ce commandement plus tard dans les mêmes 
termes : « Tu ne porteras point de faux témoignage contre ton prochain » (Exode 20:16, 
Deutéronome 5:20). 

Il peut sembler que notre réputation n’est pas aussi importante que les autres choses que Dieu 
protège, mais il n’en est pas ainsi, car il est écrit : « La réputation est préférable à de grandes 
richesses » (Proverbes 22:1), et : « Une bonne réputation vaut mieux que le bon parfum » (Ecclésiaste 
7:1). Le faux témoignage au tribunal, le mensonge pur et simple ou même le fait de dire la vérité sur 
quelqu’un pour lui nuire, tout cela contribue à détruire le bon renom et la réputation d’une personne 
et est interdit par ce commandement. 

Nous savons que le Huitième Commandement fait partie de la loi morale de Dieu pour nous 
aujourd’hui parce qu’il est répété dans le Nouveau Testament. Jésus a dit : « c’est du cœur que 
viennent les mauvaises pensées, les meurtres, les adultères, les impudicités, les vols, les faux 
témoignages, les calomnies » (Matthieu 15:19). De même, l’apôtre Paul a clairement indiqué que le 
faux témoignage ou le mensonge est un produit du vieil homme, et non de l’homme nouveau de 
l’Esprit. Il dit : « Renoncez au mensonge, et que chacun de vous parle selon la vérité à son prochain ; 
car nous sommes membres les uns des autres » (Éphésiens 4:25). La citation est tirée du prophète de 
l’Ancien Testament Zacharie, qui a écrit : « Dites la vérité chacun à son prochain ; jugez dans vos 
portes selon la vérité et en vue de la paix » (Zacharie 8:16). Paul a écrit aux Colossiens : « Ne mentez 
pas les uns aux autres, vous étant dépouillés du vieil homme et de ses œuvres, et ayant revêtu 
l’homme nouveau, qui se renouvelle, dans la connaissance, selon l’image de celui qui l’a créé » 
(Colossiens 3:9-10). 

Martin Luther a donné cette explication du Huitième Commandement dans son Petit Catéchisme : 

Le Huitième Commandement 

Tu ne diras pas de faux témoignage contre ton prochain. 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

 Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point mentir à notre prochain, le trahir, 
calomnier ou diffamer, mais de l’excuser, de dire du bien de lui et de juge charitablement sa 
conduite. 

La réputation d’une personne est atteinte par un faux témoignage ou toute autre injustice devant un 
tribunal, comme la corruption, l’obstruction à la justice, les préjugés et le respect des personnes 
(favoritisme), qu’ils soient commis par des témoins, des jurés, des juges ou des avocats. La loi de 
l’Ancien Testament fournit quelques exemples. « Tu ne répandras point de faux bruit. Tu ne te joindras 
point au méchant pour faire un faux témoignage. Tu ne suivras point la multitude pour faire le mal ; 
et tu ne déposeras point dans un procès en te mettant du côté du grand nombre, pour violer la 



 
650 

justice. Tu ne favoriseras point le pauvre dans son procès. … Tu ne porteras point atteinte au droit 
du pauvre dans son procès. Tu ne prononceras point de sentence inique, et tu ne feras point mourir 
l’innocent et le juste ; car je n’absoudrai point le coupable. Tu ne recevras point de présent ; car les 
présents aveuglent ceux qui ont les yeux ouverts et corrompent les paroles des justes » (Exode 23:1-
8). 

Lorsque le roi Achab a convoité la vigne de Naboth, la reine Jézabel a demandé aux chefs de la ville de 
Naboth de trouver deux « méchants hommes » pour témoigner contre lui. Ils ont suivi ses ordres, 
« ces méchants hommes déposèrent ainsi devant le peuple contre Naboth » et le résultat final a été 
qu’« ils le menèrent hors de la ville, ils le lapidèrent, et il mourut » (1 Rois 21:9-13). 

Une situation similaire s’est produite lors du procès de Jésus. « Les principaux sacrificateurs et tout le 
sanhédrin cherchaient quelque faux témoignage contre Jésus, suffisant pour le faire mourir » 
(Matthieu 26:59). Lorsque les chefs juifs de Jérusalem n’ont pas pu résister au témoignage d’Étienne 
sur Jésus, « ils subornèrent des hommes qui dirent : Nous l’avons entendu proférer des paroles 
blasphématoires contre Moïse et contre Dieu » (Actes 6:11). Le résultat final était le même : Ils « le 
traînèrent hors de la ville, et le lapidèrent » (Actes 7:58). Mais le verdict final sera celui de Dieu. Il dit : 
« Le faux témoin ne restera pas impuni, et celui qui dit des mensonges n’échappera pas » (Proverbes 
19:5). « Le faux témoin ne restera pas impuni, et celui qui dit des mensonges périra » (Proverbes 
19:9).  

Un faux témoignage au tribunal s’appelle un parjure. Lorsque le nom de Dieu est utilisé dans un faux 
témoignage, le Deuxième Commandement est également transgressé. Mais d’autres mensonges sont 
également contraires à la volonté de Dieu. La femme de Potiphar a péché contre son mari, contre 
Joseph et contre Dieu lorsqu’elle a prétendu que Joseph avait essayé de la séduire, alors que c’était le 
contraire qui s’était produit (Genèse 39:7-20). Guéhazi, le serviteur d’Élisée, a donné à Naaman une 
mauvaise impression d’Élisée par les mensonges qu’il a proférés (2 Rois 5:20-27).  

La réputation d’une personne peut être ruiné par la trahison de secrets par un ou plusieurs amis 
supposés. On parle de commérage lorsqu’une personne dit des choses blessantes sur une autre. La loi 
de l’Ancien Testament stipulait : « Tu ne répandras point de calomnies parmi ton peuple » (Lévitique 
19:16). « Celui qui répand la calomnie dévoile les secrets, mais celui qui a l’esprit fidèle les garde » 
(Proverbes 11:13). Le secret de Samson était qu’il était naziréen et qu’un naziréen n’avait pas le droit 
de se couper les cheveux. La femme philistine que Samson aimait s’appelait Dalila. Mais elle a révélé 
par traîtrise le secret de Samson à ses ennemis, ce qui non seulement a ruiné sa réputation mais a 
détruit sa vie (Juges 16:15-30).  

L’un des disciples de Jésus, Judas Iscariote, l’a livré à ses ennemis et a révélé la cachette de Jésus. Judas 
a dit la vérité sur Jésus, mais il l’a dite pour lui nuire, et il est mort en traître (Matthieu 26:47-49). Tout 
ce que nous disons qui diffame notre prochain est un péché, qu’il s’agisse d’un mensonge pur et 
simple, d’une demi-vérité, d’une insinuation ou même de la vérité totale, si notre intention est de lui 
faire du mal. Absalom, le fils de David, a déformé la vérité sur son père afin de se faire des partisans et 
d’enlever le royaume à son père (2 Samuel 15:1-6).  

Le Psalmiste Asaph a témoigné contre de tels propos malveillants : « Tu livres ta bouche au mal, Et ta 
langue est un tissu de tromperies. Tu t’assieds, et tu parles contre ton frère, Tu diffames le fils de ta 
mère. … Je vais te reprendre » (Psaume 50:19-21). Jacques, le frère de notre Seigneur, a écrit : « Ne 
parlez point mal les uns des autres, frères » (Jacques 4:11). Dieu juge les paroles qui sortent de nos 
bouches non seulement en fonction de leur véracité, mais aussi en fonction des intentions de nos 
cœurs en les prononçant. Même lorsque nous pensons aider notre prochain, il se peut que nous ne 
soyons pas conscients de nos véritables intentions. Le prophète Jérémie a écrit : « Le cœur est 
tortueux par-dessus tout, et il est méchant : Qui peut le connaître ? Moi, l’Éternel, j’éprouve le cœur, 
je sonde les reins » (Jérémie 17:9-10). 



 
651 

Le père du mensonge est le diable lui-même. Il a menti à Adam et Eve dans le jardin d’Eden. C’est 
pourquoi Jésus a dit : « Le diable… ne se tient pas dans la vérité, parce qu’il n’y a pas de vérité en lui. 
Lorsqu’il profère le mensonge, il parle de son propre fonds ; car il est menteur et le père du 
mensonge » (Jean 8:44). David parlait peut-être de son traître conseiller Achitophel lorsqu’il a dit : « Sa 
bouche est plus douce que la crème, Mais la guerre est dans son cœur ; Ses paroles sont plus 
onctueuses que l’huile, Mais ce sont des épées nues » (Psaume 55:22). Tout comme David avait son 
Achitophel, Jésus avait son Judas Iscariote. Les paroles mielleuses de Judas sur l’aide aux pauvres, alors 
qu’en réalité il ne pensait qu’à gagner plus d’argent pour lui-même. (Jean 12:4-6) ! Hérode le Grand a 
utilisé des mots doux lorsqu’il a demandé aux mages de lui annoncer la naissance du roi des Juifs. Il a 
dit qu’il voulait adorer ce roi, mais en réalité il voulait le tuer (Matthieu 2:7-8, 16). Les Pharisiens ont 
utilisé des mots flatteurs dans leurs efforts pour piéger Jésus et l’amener à pécher dans ses paroles 
(Matthieu 22:15-18). Il est sage de ne pas se laisser influencer par la flatterie. 

La langue est un tout petit membre du corps, mais elle peut faire beaucoup de dégâts. Les mots qui 
s’échappent de notre bouche ne peuvent jamais y être remis. C’est pourquoi le sage Salomon a écrit : 
« Ne te presse pas d’ouvrir la bouche, et que ton cœur ne se hâte pas d’exprimer une parole devant 
Dieu ; car Dieu est au ciel, et toi sur la terre : que tes paroles soient donc peu nombreuses. … La voix 
de l’insensé se fait entendre dans la multitude des paroles » (Ecclésiaste 5:1-2). C’est Jacques en 
particulier qui a attiré son attention sur les péchés de la langue. Il a dit : « La langue est un petit 
membre, et elle se vante de grandes choses. Voici, comme un petit feu peut embraser une grande 
forêt ! … La langue, aucun homme ne peut la dompter ; c’est un mal qu’on ne peut réprimer ; elle 
est pleine d’un venin mortel » (Jacques 3:5-8). Dans son Grand Catéchisme, Martin Luther s’exprime 
ainsi sur les commérages : « Les médisants ne se contentent pas de savoir le mal, ils empiètent sur la 
justice en ce que, lorsqu’ils ont appris la faute d’un autre, ils s’empressent de la répéter dans tous les 
coins et éprouvent souvent un plaisir secret à faire naître contre le coupable la haine dans le cœur de 
ceux auxquels ils font des rapports, et se complaisent dans cette noirceur, comme les animaux 
immondes aiment à se vautrer dans la fange » (p. 41). 

Le proverbe nous enseigne que Dieu déteste la langue mensongère : « Il y a six choses que hait 
l’Éternel, Et même sept qu’il a en horreur ; Les yeux hautains, la langue menteuse, Les mains qui 
répandent le sang innocent, Le cœur qui médite des projets iniques, Les pieds qui se hâtent de courir 
au mal, Le faux témoin qui dit des mensonges, Et celui qui excite des querelles entre frères » 
(Proverbes 6:16-19). 

Nous ne devons pas nous réjouir des maux qui frappent les autres. Les Proverbes disent : « Ne te 
réjouis pas de la chute de ton ennemi, et que ton cœur ne soit pas dans l’allégresse quand il 
chancelle » (Proverbes 24:17). Le péché de faux témoignage commence, comme tous les autres 
péchés, dans le cœur. Ainsi, le fait même de penser du mal de notre frère est déjà un péché. Il est 
écrit : « Que nul en son cœur ne pense le mal contre son prochain » (Zacharie 8:17). 

Il y a quelque chose que nous pouvons faire dans l’amour lorsque nous nous rendons compte que 
notre prochain risque de perdre sa foi en Christ en continuant à pécher. Nous ne devons pas ignorer le 
péché de notre prochain, car cela ne l’aidera pas à lutter contre lui. Le livre de la Lévitique dit : « Tu ne 
haïras point ton frère dans ton cœur ; tu auras soin de reprendre ton prochain, mais tu ne te 
chargeras point d’un péché à cause de lui » (Lévitique 19:17). Si nous ne sommes pas disposés à leur 
parler de leur péché, nous ne devrions pas oser en parler à quelqu’un d’autre, c’est-à-dire que nous ne 
devrions pas faire de commérages à leur sujet. Notre Seigneur Jésus nous a dit ce que nous devions 
faire. « Si ton frère a péché, va et reprends-le entre toi et lui seul. S’il t’écoute, tu as gagné ton frère. 
Mais, s’il ne t’écoute pas, prends avec toi une ou deux personnes, afin que toute l’affaire se règle sur 
la déclaration de deux ou de trois témoins. S’il refuse de les écouter, dis-le à l’Église ; et s’il refuse 
aussi d’écouter l’Église, qu’il soit pour toi comme un païen et un publicain. Je vous le dis en vérité, 
tout ce que vous lierez sur la terre sera lié dans le ciel, et tout ce que vous délierez sur la terre sera 
délié dans le ciel » (Matthieu 18:15-18). Il est très difficile de parler de son péché à quelqu’un d’autre. 



 
652 

Priez pour trouver les mots justes. « Comme des pommes d’or sur des ciselures d’argent, ainsi est une 
parole dite à propos. Comme un anneau d’or et une parure d’or fin, ainsi pour une oreille docile est 
le sage qui réprimande » (Proverbes 25:11-12). 

En cas de péché public ou ouvert, il n’est pas toujours nécessaire de parler au pécheur en privé. Il est 
parfois nécessaire de le réprimander publiquement. Par exemple, Jean le Baptiste a parlé ouvertement 
de l’adultère d’Hérode Antipas, qui avait ouvertement volé la femme de son frère (Luc 3:19). Il fut un 
temps où l’apôtre Paul réprimanda publiquement Pierre pour ce qu’il faisait en public. Paul a écrit aux 
Galates : « Lorsque Céphas vint à Antioche, je lui résistai en face, parce qu’il était répréhensible. … 
Voyant qu’ils ne marchaient pas droit selon la vérité de l’Évangile, je dis à Céphas, en présence de 
tous » (Galates 2:11-14). Paul a écrit à Timothée : « Ceux qui pèchent, reprends-les devant tous, afin 
que les autres aussi éprouvent de la crainte » (1 Timothée 5:20). Paul a ouvertement témoigné contre 
les faux enseignants, en écrivant à Timothée : « Leur parole rongera comme la gangrène. De ce 
nombre sont Hyménée et Philète, qui se sont détournés de la vérité » (2 Timothée 2:16-18). 

Tous les usages de la langue à l’égard du prochain ne sont pas pécheurs. Le Petit Catéchisme de Luther 
mentionne trois bons usages de la langue : « de l’excuser, de dire du bien de lui et de juge 
charitablement sa conduite ». Le Proverbe dit : « Ouvre ta bouche pour le muet, pour la cause de tous 
les délaissés. Ouvre ta bouche, juge avec justice, et défends le malheureux et l’indigent » (Proverbes 
31:8-9). Nous devons défendre nos prochain contre les fausses accusations, en particulier ceux qui 
n’ont personne d’autre pour parler en leur nom. Lorsque les disciples de Jésus ont reproché à Marie, 
la sœur de Marthe, d’avoir oint le corps de Jésus avec un parfum précieux, Jésus l’a défendue : 
« Pourquoi faites-vous de la peine à cette femme ? Elle a fait une bonne action à mon égard ; … En 
répandant ce parfum sur mon corps, elle l’a fait pour ma sépulture. Je vous le dis en vérité, partout 
où cette bonne nouvelle sera prêchée, dans le monde entier, on racontera aussi en mémoire de cette 
femme ce qu’elle a fait » (Matthieu 26:10-13). Lorsque le roi Saül a accusé David à tort, Jonathan, le 
fils de Saül, a parlé en bien de lui et a sauvé la vie de David. Il est écrit : « Jonathan parla favorablement 
de David à Saül, son père : Que le roi, dit-il, ne commette pas un péché à l’égard de son serviteur 
David, car il n’en a point commis envers toi. … Pourquoi pécherais-tu contre le sang innocent, et 
ferais-tu sans raison mourir David ? Saül écouta la voix de Jonathan, et il jura, disant : L’Éternel est 
vivant ! David ne mourra pas » (1 Samuel 19:4-6).  

L’amour pour notre prochain nous conduira à faire ce que dit l’apôtre Paul : « Qu’il ne sorte de votre 
bouche aucune parole mauvaise, mais, s’il y a lieu, quelque bonne parole, qui serve à l’édification et 
communique une grâce à ceux qui l’entendent » (Éphésiens 4:29). Nous devrions construire le nom 
et la réputation de notre prochain plutôt que de les démolir. Pierre a écrit : « Avant tout, ayez les uns 
pour les autres une ardente charité, car La charité couvre une multitude de péchés » (1 Pierre 4:8). 

Lorsque le souverain sacrificateur Eli a vu la femme pieuse Anne prier en silence avec une grande 
angoisse de cœur, il n’a pas interprété ce qu’elle faisait de la meilleure façon possible. Au contraire, il 
a donné la pire interprétation possible à ses actions, en lui disant : « Jusques à quand seras-tu dans 
l’ivresse ? Fais passer ton vin » (1 Samuel 1:14). Mais nous ne devons pas tirer les pires conclusions 
possibles. Ce n’est pas ce que fait l’amour. Que fait l’amour ? La charité « ne fait rien de malhonnête, 
elle ne cherche point son intérêt, elle ne s’irrite point, elle ne soupçonne point le mal, elle ne se 
réjouit point de l’injustice, mais elle se réjouit de la vérité ; elle excuse tout, elle croit tout, elle 
espère tout, elle supporte tout » (1 Corinthiens 13:5-7). 

L’un d’entre nous a-t-il obéi au Huitième Commandement et utilisé sa langue sans pécher à chaque 
instant de sa vie ? Bien sûr que non. Jacques a écrit : « Si quelqu’un ne bronche point en paroles, c’est 
un homme parfait, capable de tenir tout son corps en bride. … Mais la langue, aucun homme ne peut 
la dompter ; c’est un mal qu’on ne peut réprimer; elle est pleine d’un venin mortel » (Jacques 3:2-8). 
Il n’y a pas d’homme ou de femme parfaits parmi nous. Il est facile pour nous de trouver des défauts 
aux autres et de leur montrer leurs péchés, à eux et au monde. Mais chaque fois que nous accusons 



 
653 

quelqu’un d’autre, nous nous accusons nous-mêmes, car nous sommes coupables des mêmes péchés 
que lui. L’apôtre Paul dit : « O homme, qui que tu sois, toi qui juges, tu es donc inexcusable ; car, en 
jugeant les autres, tu te condamnes toi-même, puisque toi qui juges, tu fais les mêmes choses. … Et 
penses-tu, ô homme, qui juges ceux qui commettent de telles choses, et qui les fais, que tu 
échapperas au jugement de Dieu ? » (Romains 2:1-3). « Il n’en est aucun qui fasse le bien, pas même 
un seul ; leur gosier est un sépulcre ouvert ; ils se servent de leurs langues pour tromper ; ils ont 
sous leurs lèvres un venin d’aspic ; leur bouche est pleine de malédiction et d’amertume » (Romains 
3:12-14). 

Il devrait être clair pour nous tous que nous avons péché contre le Huitième Commandement et que 
nous méritons donc une punition temporelle et éternelle. Notre seul espoir est Jésus-Christ, qui a 
parfaitement respecté ce commandement en notre nom. Il a dit lui-même : « Je suis venu dans le 
monde pour rendre témoignage à la vérité » (Jean 18:37). Il a toujours dit la vérité avec l’amour dans 
son cœur dans toutes les situations dans lesquelles il a été placé. Il a pu défier ses ennemis en leur 
posant la question : « Qui de vous me convaincra de péché ? » (Jean 8:46).  

Seul Jésus a parfaitement respecté ce commandement, de même qu’il a parfaitement respecté tous 
les autres commandements. Nous sommes sauvés par sa vie parfaite d’obéissance et par le fait qu’il a 
été puni pour notre désobéissance lorsqu’il a souffert et est mort sur la croix. Ce n’est que par la foi en 
lui et l’amour pour lui que nous pouvons commencer à respecter ce commandement. L’apôtre Paul 
nous encourage par ces mots : « Je vous exhorte donc, moi, le prisonnier dans le Seigneur, à marcher 
d’une manière digne de la vocation qui vous a été adressée, … afin que nous, … professant la vérité 
dans la charité, nous croissions à tous égards en celui qui est le chef, Chris » (Éphésiens 4:1, 15). 

Questions 

1. Que protège Dieu par le biais du Huitième Commandement ? 
2. Comment savons-nous que le Huitième Commandement fait partie de la loi morale de Dieu ? 
3. De quelle manière les gens pèchent-ils lorsqu’ils sont impliqués dans un tribunal ? 
4. Que s’est-il passé lors des procès de Naboth, d’Étienne et de Jésus ? 
5. Qu’est-ce qu’une personne qui répand la calomnie ? Donnez quelques exemples. 
6. En quoi Achitophel et Judas Iscariote étaient-ils semblables ? 
7. Avec quelles autres petites choses Jacques compare-t-il la langue (Jacques 3) ? 
8. Que ne devons-nous pas faire lorsque nous nous rendons compte du péché de quelqu’un 

d’autre ? 
9. Que devons-nous faire lorsque nous nous rendons compte du péché d’autrui ? 
10. Quand est-il approprié de réprimander quelqu’un en public plutôt qu’en privé ? 
11. Quel est le bon usage de notre langue ? Donnez quelques exemples. 
12. Quel genre de personnes sont capables de toujours utiliser leur langue correctement ? 
13. Citez des personnes que vous connaissez et qui utilisent toujours leur langue dans l’amour. 
14. Quel est le seul moyen pour vous et moi d’être sauvés du châtiment éternel ? 



 
654 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.9 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi morale : Les Neuvième et Dixième Commandements 

Lorsque Dieu a énoncé les Dix Commandements sur le mont Sinaï, il a conclu par deux 
commandements similaires que beaucoup considèrent comme un seul et même commandement. De 
tous les commandements, les neuvième et dixième nous condamnent le plus profondément parce 
qu’ils montrent que ce ne sont pas seulement les actes extérieurs, mais aussi les pensées et les 
intentions du cœur qui constituent le péché. Ces commandements vont au-delà de tous les 
commandements humains, car ils parlent des péchés de nos pensées et de nos désirs les plus profonds. 
Dieu a dit depuis le mont Sinaï : « Tu ne convoiteras point la maison de ton prochain ; tu ne 
convoiteras point la femme de ton prochain, ni son serviteur, ni sa servante, ni son bœuf, ni son âne, 
ni aucune chose qui appartienne à ton prochain » (Exode 20:17). Lorsque Moïse a répété les 
commandements de Dieu alors que les Israélites étaient sur le point de traverser le Jourdain et d’entrer 
en Canaan, il a inversé l’ordre de ces deux commandements. Il a dit : « Tu ne convoiteras point la 
femme de ton prochain ; tu ne désireras point la maison de ton prochain, ni son champ, ni son 
serviteur, ni sa servante, ni son bœuf, ni son âne, ni aucune chose qui appartienne à ton prochain » 
(Deutéronome 5:21). Moïse a poursuivi : « Telles sont les paroles que prononça l’Éternel à haute voix 
sur la montagne, du milieu du feu, des nuées et de l’obscurité, et qu’il adressa à toute votre 
assemblée, sans rien ajouter. Il les écrivit sur deux tables de pierre, qu’il me donna » (Deutéronome 
5:22). 

Nous allons considérer ces deux commandements ensemble parce qu’ils traitent du même péché, le 
péché de convoitise ou de désir pécheur. Dans le Nouveau Testament, Paul parle simplement d’un 
commandement : « Tu ne convoiteras point » (Romains 13:9). Ce commandement fait certainement 
partie de la loi morale de Dieu puisqu’il est répété dans le Nouveau Testament. Jésus a dit : « Gardez-
vous avec soin de toute avarice ; car la vie d’un homme ne dépend pas de ses biens, fût-il dans 
l’abondance » (Luc 12:15). He also said: « Ce qui sort de l’homme, c’est ce qui souille l’homme. Car 
c’est du dedans, c’est du cœur des hommes, que sortent les mauvaises pensées, les adultères, les 
impudicités, les meurtres, les vols, les cupidités, les méchancetés, la fraude, le dérèglement, le 
regard envieux, la calomnie, l’orgueil, la folie. Toutes ces choses mauvaises sortent du dedans, et 
souillent l’homme » (Marc 7:20-23). 

L’apôtre Paul a mis en garde les chrétiens de Corinthe : « Ne vous y trompez pas : ni les impudiques, 
ni les idolâtres, ni les adultères, ni les efféminés, ni les infâmes, ni les voleurs, ni les cupides, ni les 
ivrognes, ni les outrageux, ni les ravisseurs, n’hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10). 
Lorsqu’un membre a été excommunié en tant que pécheur impénitent, Paul a donné les instructions 
suivantes : « Ce que je vous ai écrit, c’est de ne pas avoir des relations avec quelqu’un qui, se 
nommant frère, est impudique, ou cupide, ou idolâtre, ou outrageux, ou ivrogne, ou ravisseur, de ne 
pas même manger avec un tel homme » (1 Corinthiens 5:11). Ces personnes ne devaient pas penser 
qu’elles pouvaient se dire chrétiennes tout en menant une vie ouvertement non chrétienne. 

Il est vrai que tous les désirs ne sont pas des péchés. L’apôtre Paul utilise le mot « désir » dans un bon 
sens également. Il dit par exemple : « Aspirez aux dons les meilleurs » lorsqu’il parle des dons du Saint-
Esprit (1 Corinthiens 12:31). Il dit : « Recherchez la charité. Aspirez aussi aux dons spirituels » (1 
Corinthiens 14:1). L’un de ces dons qu’ils devraient désirer est le don de prophétie. « Ainsi donc, frères, 
aspirez au don de prophétie » (1 Corinthiens 14:39). Paul a écrit à Timothée : « Si quelqu’un aspire à 



 
655 

la charge d’évêque, il désire une œuvre excellente » (1 Timothée 3:1). Il est bon pour les chrétiens de 
désirer une position ou une fonction dans laquelle ils peuvent servir le Seigneur et son Église. 

Ainsi, les Neuvième et Dixième Commandements n’interdisent pas tout désir, mais ils interdisent le 
désir pécheur — désirer quelque chose d’interdit par Dieu ou désirer quelque chose qui n’est pas 
mauvais en soi, mais le désirer avec un désir excessif qui devient de l’idolâtrie parce qu’il remplace 
Dieu comme ce qui est suprêmement important. 

Martin Luther a donné cette explication de ces commandements dans son Petit Catéchisme : 

Le Neuvième Commandement 

Tu ne convoiteras point la maison de ton prochain. 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

 Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point désirer l’héritage ou la maison de 
notre prochain, ni de cherche à les obtenir par ruse ou avec une apparence de droit, mais de 
mettre tous nos soins à lui en assurer la possession. 

Le Dixième Commandement 

Tu ne convoiteras point la femme de ton prochain, ni son serviteur, ni sa servante, ni son bétail, 
ni aucune chose qui soit à ton prochain. 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

 Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point détourner ou enlever la femme, les 
serviteurs ou le bétail de notre prochain, mais de les exhorter ou les obliger à demeurer avec 
lui et à s’acquitter fidèlement de leurs devoirs. 

L’Ancien Testament fournit quelques exemples de désirs pécheurs. Lorsque les Israélites s’emparèrent 
de la ville de Jéricho, Dieu les avertit avant la bataille que tous les biens de la ville devaient appartenir 
au Seigneur et qu’aucun d’entre eux ne devait s’approprier quoi que ce soit dans la ville. Mais un 
homme nommé Acan a désobéi à cet ordre et a finalement confessé son péché à Josué : « Il est vrai 
que j’ai péché contre l’Éternel, le Dieu d’Israël, et voici ce que j’ai fait. J’ai vu dans le butin un beau 
manteau de Schinear, deux cents sicles d’argent, et un lingot d’or du poids de cinquante sicles ; je les 
ai convoités, et je les ai pris ; ils sont cachés dans la terre au milieu de ma tente, et l’argent est 
dessous » (Josué 7:20-21). Le péché de vol et la désobéissance pure et simple au commandement de 
Dieu ont commencé par le péché de convoitise. 

Lorsque le roi David est resté chez lui au lieu d’aller au combat et qu’il s’est promené sur le toit de sa 
maison, « il aperçut de là une femme qui se baignait, et qui était très belle de figure ». Après avoir 
appris qu’elle était la femme d’Urie, l’un de ses soldats, il aurait dû penser au commandement 
interdisant de convoiter la femme de son prochain. Mais à ce moment-là, son désir pour la femme 
était plus grand que son amour pour le Seigneur, et c’est ainsi qu’il « envoya des gens pour la chercher. 
Elle vint vers lui, et il coucha avec elle « (2 Samuel 11:2-4). Dans ce cas, le péché de convoitise a 
conduit au vol, à la tromperie et finalement au meurtre. Mais la convoitise elle-même était déjà un 
péché. 

Il y avait aussi le roi Achab d’Israël, qui voulait que Naboth, son voisin, lui vende sa vigne. Ce désir 
d’acheter la vigne de son voisin n’était pas un péché en soi, mais lorsque Naboth a refusé de la vendre, 
« Achab rentra dans sa maison, triste et irrité … Et il se coucha sur son lit, détourna le visage, et ne 
mangea rien » (1 Rois 21:1-4). Le désir d’Achab pour cette vigne devenait de l’idolâtrie, c’est-à-dire 
qu’il aimait quelque chose plus que Dieu, et il ne s’est donc pas opposé à ce que sa femme Jézabel 
complote méchamment pour obtenir cette vigne pour lui. Son péché de convoitise a conduit au faux 
témoignage, au meurtre et au vol.  



 
656 

Dans de nombreux cas, les personnes qui se rendent coupables de convoitise sont déjà riches des biens 
de ce monde, mais elles ne sont pas satisfaites. Ils en veulent plus. Le prophète de Dieu Michée a dit 
ceci à propos de ces personnes : « Ils convoitent des champs, et ils s’en emparent, des maisons, et ils 
les enlèvent ; ils portent leur violence sur l’homme et sur sa maison, sur l’homme et sur son 
héritage » (Michée 2:2). Ils n’aiment pas leur prochain comme eux-mêmes. Ils veulent s’enrichir aux 
dépens de leur prochain. 

Les pharisiens de l’époque de Jésus aimaient prétendre qu’ils étaient plus saints que les autres. Mais 
Jésus connaissait leur cœur, et il leur a dit : « Malheur à vous, scribes et pharisiens hypocrites ! parce 
que vous dévorez les maisons des veuves, et que vous faites pour l’apparence de longues prières » 
(Matthieu 23:14). L’apôtre Paul écrit à Timothée : « Ceux qui veulent s’enrichir tombent dans la 
tentation, dans le piège, et dans beaucoup de désirs insensés et pernicieux qui plongent les hommes 
dans la ruine et la perdition. Car l’amour de l’argent est une racine de tous les maux ; et quelques-
uns, en étant possédés, se sont égarés loin de la foi, et se sont jetés eux-mêmes dans bien des 
tourments » (1 Timothée 6:9-10).  

Remarquez que dans le passage ci-dessus, le problème commence dans le cœur avec le désir, les 
convoitises, l’amour de l’argent et la cupidité. Ce sont des choses qui ne peuvent pas toujours être vues 
par les observateurs humains, mais Dieu connaît le cœur, et il peut punir à juste titre les péchés du 
cœur, même si ces péchés sont cachés aux autres. Le Seigneur a révélé à Ézéchiel l’hypocrisie de ses 
auditeurs : « Ils écoutent tes paroles, mais ils ne les mettent point en pratique, car leur bouche en 
fait un sujet de moquerie, et leur cœur se livre à la cupidité » (Ézéchiel 33:31).  

Il en est de même pour les pharisiens, car lorsque Jésus leur dit : « Vous ne pouvez servir Dieu et 
Mamon. Les pharisiens, qui étaient avares, écoutaient aussi tout cela, et ils se moquaient de lui. 
Jésus leur dit: Vous, vous cherchez à paraître justes devant les hommes, mais Dieu connaît vos 
cœurs ; car ce qui est élevé parmi les hommes est une abomination devant Dieu. » (Luc 16:13-15).  

Le commandement de Dieu contre la convoitise nous montre que Dieu se préoccupe non seulement 
des paroles et des actes pécheurs, mais aussi des pensées pécheresses. Les pensées pécheresses sont 
les racines et les causes de tous les autres péchés. Jacques dit : « Chacun est tenté quand il est attiré 
et amorcé par sa propre convoitise. Puis la convoitise, lorsqu’elle a conçu, enfante le péché ; et le 
péché, étant consommé, produit la mort » (Jacques 1:14-15). 

Où commence le meurtre ? La racine du meurtre est la haine dans le cœur. L’apôtre Jean a écrit : 
« Nous devons nous aimer les uns les autres, et ne pas ressembler à Caïn, qui était du malin, et qui 
tua son frère. Et pourquoi le tua-t-il ? parce que ses œuvres étaient mauvaises, et que celles de son 
frère étaient justes. … Celui qui n’aime pas demeure dans la mort. Quiconque hait son frère est un 
meurtrier, et vous savez qu’aucun meurtrier n’a la vie éternelle demeurant en lui » (1 Jean 3:11-15).  

Où commence l’adultère ? La racine de l’adultère est la convoitise dans le cœur. Jésus a dit : « Je vous 
dis que quiconque regarde une femme pour la convoiter a déjà commis un adultère avec elle dans 
son cœur » (Matthieu 5:28). 

Où commence le vol ? La racine du vol est l’avidité dans le cœur. « Ceux qui veulent s’enrichir tombent 
dans la tentation, dans le piège. … L’amour de l’argent est une racine de tous les maux » (1 Timothée 
6:9-10).  

Où commence le faux témoignage ? La racine du faux témoignage est la malice dans le cœur. Le 
prophète Zacharie a écrit : « Que nul en son cœur ne pense le mal contre son prochain » (Zacharie 
8:17). 

Bien que l’homme naturel ait la loi de Dieu écrite dans son cœur, il a encore du mal à croire que Dieu 
déteste même ses pensées pécheresses lorsqu’il ne les met pas en pratique. Lorsqu’il était pharisien, 
l’apôtre Paul ne voulait pas considérer ses désirs comme des péchés, mais le commandement de Dieu 



 
657 

l’a convaincu du contraire. Il s’est confessé lui-même : « Je n’aurais pas connu la convoitise, si la loi 
n’eût dit : Tu ne convoiteras point » (Romains 7:7). C’est précisément pour cette raison que Dieu a 
conclu son discours du mont Sinaï par ce commandement. Dieu voulait que son peuple sache que la 
loi de Dieu exige de nous une perfection et une pureté absolues dans nos pensées, nos paroles et nos 
actes. La norme de Dieu est donc beaucoup, beaucoup plus élevée que la plupart des gens ne le 
pensent. 

La norme de Dieu pour nous est sa propre sainteté. « Soyez saints, car je suis saint, moi, l’Éternel, 
votre Dieu » (Lévitique 19:2). Jésus a dit à ses disciples : « Soyez donc parfaits, comme votre Père 
céleste est parfait » (Matthieu 5:48). La perfection équivaut à l’amour parfait pour Dieu et le prochain. 
L’apôtre Paul a dit : « L’amour est donc l’accomplissement de la loi » (Romains 13:10). L’amour et la 
sainteté de Dieu se manifestent dans les pensées, les paroles et les actes de notre Seigneur Jésus. C’est 
pourquoi Paul dit : « Ayez en vous les sentiments qui étaient en Jésus-Christ » (Philippiens 2:5). C’est 
pourquoi il est important que nous luttions contre les mauvaises pensées qui pénètrent dans notre 
esprit. Pierre dit : « Bien-aimés, je vous exhorte, comme étrangers et voyageurs sur la terre, à vous 
abstenir des convoitises charnelles qui font la guerre à l’âme » (1 Pierre 2:11).  

Martin Luther a donc écrit dans son Grand Catéchisme une explication du commandement contre la 
convoitise : « Dieu veut surtout nous indiquer clairement qu’il veut que notre cœur soit pur. Mais nous 
ne pourrons jamais parvenir à cette pureté tant que nous vivrons, de sorte que, comme tous les autres 
commandements, celui-ci nous accuse sans cesse et nous fait connaître ce que nous sommes aux yeux 
de l’Éternel » (p. 46). En d’autres termes, nous ne sommes pas du tout justes. 

Les Neuvième et Dixième Commandements exigent de nous une attitude centrée sur Dieu en ce qui 
concerne les choses de ce monde. Dieu veut que nous soyons parfaitement satisfaits et contents de 
ce qu’il nous a donné : notre conjoint, nos serviteurs, nos biens, notre bétail, etc. L’insatisfaction, le 
mécontentement et l’envie des autres sont par essence identiques à la convoitise. Nous devons nous 
rendre compte que les médias et d’autres organisations humaines prospèrent en créant le 
mécontentement humain. Mais en tant qu’enfants de Dieu, nous ne devons pas laisser nos cœurs être 
capturés par l’insatisfaction du monde, comme les Israélites lors de leur voyage dans le désert, qui 
étaient toujours en train de grogner et de se plaindre de la façon dont Dieu les traitait. 

Deux psaumes nous mettent en garde contre l’envie lorsque nous voyons que d’autres sont tellement 
mieux lotis que nous dans ce monde. David dit dans le Psaume 37 : « Ne t’irrite pas contre les 
méchants, N’envie pas ceux qui font le mal. … Garde le silence devant l’Éternel, et espère en lui ; Ne 
t’irrite pas contre celui qui réussit dans ses voies. … Mieux vaut le peu du juste Que l’abondance de 
beaucoup de méchants ; … J’ai été jeune, j’ai vieilli ; et je n’ai point vu le juste abandonné, ni sa 
postérité mendiant son pain » (Psaume 37:1, 7, 16, 25). Asaph a admis qu’il était envieux, comme il 
le dit dans le Psaume 73 : « Je portais envie aux insensés, en voyant le bonheur des méchants. … 
Quand j’ai réfléchi là-dessus pour m’éclairer, la difficulté fut grande à mes yeux, jusqu’à ce que 
j’eusse pénétré dans les sanctuaires de Dieu, et que j’eusse pris garde au sort final des méchants » 
(Psaume 73:3, 16-17). En d’autres termes, le jugement de Dieu attend tous les méchants à la fin, car 
Dieu est un Dieu juste. 

En tant que croyants en Christ, nous avons l’assurance de la vie éternelle grâce à la mort et à la 
résurrection de Jésus. Par conséquent, nous devrions être pleinement satisfaits et contents de tout ce 
que notre Dieu d’amour nous a donné dans cette vie. L’apôtre Paul a écrit : « J’ai appris à être content 
de l’état où je me trouve. Je sais vivre dans l’humiliation, et je sais vivre dans l’abondance » 
(Philippiens 4:11-12). Il a dit à Timothée : « C’est, en effet, une grande source de gain que la piété 
avec le contentement ; car nous n’avons rien apporté dans le monde, et il est évident que nous n’en 
pouvons rien emporter ; si donc nous avons la nourriture et le vêtement, cela nous suffira » (1 
Timothée 6:6-8). Il est écrit : « Ne vous livrez pas à l’amour de l’argent ; contentez-vous de ce que 
vous avez; car Dieu lui-même a dit: Je ne te délaisserai point, et je ne t’abandonnerai point » 
(Hébreux 13:5). 



 
658 

Considérez ces exemples de croyants en Christ qui ont respecté le commandement de ne pas 
convoiter : Abraham a donné à son neveu Lot le premier choix de pâturages pour ses troupeaux. Plus 
tard, après avoir sauvé Lot et d’autres de leurs ennemis, il a refusé de prendre pour lui une partie du 
butin de la victoire, disant au roi de Sodome : « Je ne prendrai rien de tout ce qui est à toi, pas même 
un fil, ni un cordon de soulier, afin que tu ne dises pas : J’ai enrichi Abram. Rien pour moi ! » (Genèse 
14:23). Joseph était satisfait de son sort en tant qu’esclave de confiance de Potiphar et n’a pas profité 
de l’occasion offerte par la femme de Potiphar pour l’avoir comme amante (Genèse 39). Lorsque Paul 
était prisonnier, il a rencontré Onésime, un esclave en fuite, et l’a amené à Christ. Onésime s’est ensuite 
révélé être son fidèle serviteur. Mais dès qu’il en a eu l’occasion, il a renvoyé Onésime à son maître, 
Philémon, ne voulant pas priver Philémon du service de son esclave (Philémon).  

Cependant, même Abraham, Joseph ou l’apôtre Paul ne pouvaient pas dire qu’ils avaient parfaitement 
respecté les Neuvième et Dixième Commandements. La Bible nous rappelle sans cesse que nous avons 
tous péché contre tous les commandements, que ce soit en pensée, en parole ou en action. Seul notre 
Seigneur Jésus a parfaitement respecté ces commandements. Nous sommes sauvés uniquement par 
son obéissance, car son obéissance jusqu’à la mort couvre tous nos actes, paroles, pensées et désirs 
désobéissants. « Car, comme par la désobéissance d’un seul homme beaucoup ont été rendus 
pécheurs, de même par l’obéissance d’un seul beaucoup seront rendus justes. Or, la loi est 
intervenue pour que l’offense abondât, mais là où le péché a abondé, la grâce a surabondé » 
(Romains 5:19-20). Nous sommes sauvés uniquement par la confiance en celui qui a vécu, est mort et 
est ressuscité pour nous. 

Ce n’est que par la foi en Jésus que nous pouvons commencer à respecter ces commandements contre 
la convoitise, mais à chaque instant, nous avons à nouveau besoin du pardon du Christ pour nos échecs 
continus à garder nos pensées propres et pures. « Lui-même est pur » et lui seul (1 Jean 3:3). « Il n’y 
a point en lui de péché » (1 Jean 3:5). Pierre nous encourage : « Ayant purifié vos âmes en obéissant 
à la vérité pour avoir un amour fraternel sincère, aimez-vous ardemment les uns les autres, de tout 
votre cœur, puisque vous avez été régénérés, non par une semence corruptible, mais par une 
semence incorruptible, par la parole vivante et permanente de Dieu » (1 Pierre 1:22-23). 

Questions 

1. Qu’est-ce que Dieu interdit dans les Neuvième et Dixième Commandements ? 
2. Pourquoi pouvons-nous être sûrs que ces commandements font partie de la loi morale de 

Dieu ? 
3. Quelles sont les choses qu’il est bon de « convoiter » ? 
4. Comment Acan, David et Achab ont-ils péché contre ces commandements ? 
5. Comment les Pharisiens ont-ils essayé de dissimuler leur cupidité ? 
6. Pourquoi est-il difficile pour les gens de considérer la convoitise comme un péché ? 
7. Où commencent les péchés de meurtre, d’adultère, de vol et de faux témoignage ? 
8. Quelle est la hauteur de la norme de Dieu dans sa loi ? 
9. Que nous apprennent les Psaumes 37 et 73 sur l’envie ? 
10. Pourquoi les chrétiens peuvent-ils se contenter de ce qu’ils ont ? 
11. Pourquoi les Neuvième et Dixième Commandements ne peuvent-ils pas nous sauver ? 
12. Qui a parfaitement obéi aux Neuvième et Dixième Commandements ? 
13. Quel est notre seul espoir de salut ? 



 
659 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.10 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi morale : Dieu est sérieux 

Lorsque Dieu a énoncé les Dix Commandements sur le mont Sinaï, il a montré à quel point il prenait 
ces commandements au sérieux en ajoutant une menace sévère à l’encontre de ceux qui rejetteraient 
ses commandements avec haine. Mais il a également ajouté une parole de promesse et de bénédiction 
pour ceux qui commencent à vivre en accord avec ses commandements et qui, dans leur crainte, leur 
amour et leur confiance, se confient à lui. Comme nous l’avons vu, personne d’autre que Jésus lui-
même n’a gardé ou ne peut garder les commandements de Dieu tels qu’ils doivent être gardés. La loi 
de Dieu nous accuse tous de péché. Mais lorsque les gens ont été amenés à la foi dans la promesse du 
Sauveur à venir ou sont amenés à la foi dans le salut opéré par le Sauveur en accomplissement de sa 
promesse, ils commencent à aimer celui qui les a aimés en premier et, dans cet amour, commencent 
à faire ce que les commandements nous disent de faire. C’est à ces croyants que Dieu manifeste sa 
miséricorde, même s’ils continuent à pécher contre ses commandements à cause de leur chair 
pécheresse.  

Les paroles de menace et de promesse ont été prononcées par le Seigneur Dieu après qu’il eut énoncé 
le premier commandement : « Car moi, l’Éternel, ton Dieu, je suis un Dieu jaloux, qui punis l’iniquité 
des pères sur les enfants jusqu’à la troisième et la quatrième génération de ceux qui me haïssent, et 
qui fais miséricorde jusqu’en mille générations à ceux qui m’aiment et qui gardent mes 
commandements » (Exode 20:5-6). Lorsque Moïse a répété les commandements de Dieu à la 
génération suivante, il a utilisé exactement les mêmes mots (Deutéronome 5:9-10). 

Même si Dieu a prononcé ces paroles en rapport avec le premier commandement, elles s’appliquent 
certainement à tous les commandements. En se qualifiant de Dieu « jaloux », Dieu veut souligner 
l’extrême importance de prendre ses commandements au sérieux. Il est zélé et énergique dans la 
punition de ceux qui le haïssent et violent ses lois. Il est encore plus zélé et énergique lorsqu’il s’agit 
d’être miséricordieux envers ceux qui l’aiment et qui commencent à respecter ses commandements. 
Puisqu’il est le seul Dieu, il est sérieux lorsqu’il nous avertit de n’adorer que lui. De même qu’un mari 
veut et attend de sa femme qu’elle lui soit fidèle, de même Dieu, l’époux de son peuple, veut que son 
épouse, son peuple, lui soit fidèle et n’adore pas d’autres dieux ou ne considère pas d’autres personnes 
ou d’autres choses comme plus importantes que lui. L’honneur qui lui est dû ne peut aller à un autre. 
Dieu est l’époux, et l’épouse est son peuple. Ainsi, l’idolâtrie et toute forme de désobéissance est la 
même chose que l’adultère spirituel, le fait d’aller vers d’autres dieux ou d’autres amants. 

Dieu parle de faire « miséricorde jusqu’en mille générations ». Cela contraste avec les troisième et 
quatrième générations qu’il menace de punition. Ceci est renforcé par les paroles de Moïse dans 
Deutéronome 7:9-10 : « Sache donc que c’est l’Éternel, ton Dieu, qui est Dieu. Ce Dieu fidèle garde 
son alliance et sa miséricorde jusqu’à la millième génération envers ceux qui l’aiment et qui 
observent ses commandements. Mais il use directement de représailles envers ceux qui le haïssent, 
et il les fait périr ; il ne diffère point envers celui qui le hait, il use directement de représailles ». 

D’autres passages font également référence à la « jalousie » de Dieu. Le pays de Canaan que Dieu avait 
promis aux Israélites était alors occupé par des idolâtres qui n’adoraient pas l’Éternel, le Dieu d’Israël. 
C’est pourquoi Dieu dit à son people : « Garde-toi de faire alliance avec les habitants du pays où tu 
dois entrer, de peur qu’ils ne soient un piège pour toi. Au contraire, vous renverserez leurs autels, 



 
660 

vous briserez leurs statues, et vous abattrez leurs idoles. Tu ne te prosterneras point devant un autre 
dieu ; car l’Éternel porte le nom de jaloux, il est un Dieu jaloux. Garde-toi de faire alliance avec les 
habitants du pays » (Exode 34:12-15). 

Moïse a répété cette instruction en disant à la génération suivante : « Car l’Éternel, ton Dieu, est un 
feu dévorant, un Dieu jaloux » (Deutéronome 4:24; Hébreux 12:29), et aussi : « Vous n’irez point 
après d’autres dieux, d’entre les dieux des peuples qui sont autour de vous; car l’Éternel, ton Dieu, 
est un Dieu jaloux au milieu de toi. La colère de l’Éternel, ton Dieu, s’enflammerait contre toi, et il 
t’exterminerait de dessus la terre » (Deutéronome 6:14-15). 

Dieu a donné le même message à son prophète Ésaïe : « Je suis l’Éternel, c’est là mon nom ; Et je ne 
donnerai pas ma gloire à un autre, Ni mon honneur aux idoles. » (Ésaïe 42:8). L’apôtre Paul s’est 
attribué une jalousie similaire lorsqu’il a écrit aux chrétiens de Corinthe : « Je suis jaloux de vous d’une 
jalousie de Dieu, parce que je vous ai fiancés à un seul époux, pour vous présenter à Christ comme 
une vierge pure » (2 Corinthiens 11:2).  

Le Petit Catéchisme de Martin Luther conclut sa présentation des Dix Commandements par cette 
menace et cette promesse : 

Qu’est-ce que dit Dieu au sujet de tous ces commandements ? 

 Dieu dit : « Moi, l’Éternel, ton Dieu, je suis un Dieu jaloux, qui punis l’iniquité des pères sur 
les enfants jusqu’à la troisième et la quatrième génération de ceux qui me haïssent, et qui fais 
miséricorde jusqu’en mille générations à ceux qui m’aiment et qui gardent mes 
commandements ». 

 Quel est le sens de ces paroles ? 

 Dieu menace de punir tous ceux qui désobéissent à ces commandements. C’est pourquoi, 
nous devons craindre sa colère et ne pas agir contre sa Loi. D’autre part, il promet sa grâce et 
sa bénédiction à tous ceux qui obéissent à ces Commandements. C’est pourquoi, nous devons 
l’aimer, nous confier en lui et faire de bon cœur tout ce qu’il nous ordonne. 

Cette conclusion aux commandements comporte deux parties : La menace de Dieu de punir l’iniquité 
de ceux qui le haïssent, et la promesse de Dieu de faire de miséricorde envers ceux qui l’aiment. 
L’explication de Luther parle également de deux parties : La menace de Dieu de punir le péché et la 
promesse de grâce et de bénédiction de Dieu. 

Examinons quelques exemples de la manière dont Dieu a traité le péché humain dans l’histoire de la 
Bible. Adam et Ève, les premiers pécheurs sur terre, ont immédiatement pris conscience de leur péché. 
Ils avaient désormais mauvaise conscience, un sentiment de honte et une crainte de Dieu causée par 
leur culpabilité. Il est écrit : « Ils connurent qu’ils étaient nus, et ayant cousu des feuilles de figuier, 
ils s’en firent des ceintures. Alors ils entendirent la voix de l’Éternel Dieu, qui parcourait le jardin vers 
le soir, et l’homme et sa femme se cachèrent loin de la face de l’Éternel Dieu, au milieu des arbres 
du jardin » (Genèse 3:7-8). Adam a expliqué leurs actions : « J’ai eu peur, parce que je suis nu, et je 
me suis caché » (Genèse 3:10).  

Dieu leur a immédiatement dit clairement quelles seraient les conséquences de leur péché. Dieu dit à 
Eve : « J’augmenterai la souffrance de tes grossesses, tu enfanteras avec douleur, et tes désirs se 
porteront vers ton mari, mais il dominera sur toi » (Genèse 3:16). Cela était vrai non seulement pour 
Eve, mais aussi pour toutes ses filles. À Adam, Dieu a dit : « Le sol sera maudit à cause de toi. C’est à 
force de peine que tu en tireras ta nourriture tous les jours de ta vie, il te produira des épines et des 
ronces, et tu mangeras de l’herbe des champs. C’est à la sueur de ton visage que tu mangeras du 
pain » (Genèse 3:17-19). Cela a été le cas non seulement pour Adam, mais aussi pour tous ses fils. 



 
661 

Dieu avait prévenu Adam et Eve à l’avance : « Tu ne mangeras pas de l’arbre de la connaissance du 
bien et du mal, car le jour où tu en mangeras, tu mourras » (Genèse 2:17). Dieu a mis sa menace à 
exécution, car dès qu’ils ont enfreint l’ordre de Dieu, leur corps est devenu mortel, sujet à la mort, et 
ils sont immédiatement morts spirituellement, comme l’indiquent leur honte et leur peur. Avant que 
le péché n’entre dans le monde, la mort n’existait pas. Mais après leur péché, Dieu dit à Adam : « C’est 
à la sueur de ton visage que tu mangeras du pain, jusqu’à ce que tu retournes dans la terre, d’où tu 
as été pris ; car tu es poussière, et tu retourneras dans la poussière » (Genèse 3:19). 

Par la grâce de Dieu, la peur et la honte d’Adam et Ève se sont transformées en joie lorsque Dieu leur 
a donné la première promesse d’un Sauveur (Genèse 3:15) et Dieu a créé dans leurs cœurs une 
confiance dans cette promesse, comme le montre le fait qu’« Adam donna à sa femme le nom d’Eve: 
car elle a été la mère de tous les vivants » (Genèse 3:20). Néanmoins, les conséquences de leur péché 
sont restées en vigueur, non seulement pour Adam et Ève, mais aussi pour tous leurs descendants, 
même leurs descendants pieux qui ont été amenés à croire au Sauveur promis. À deux exceptions près 
(Hénoc et Élie), la mort temporelle a été le jugement de Dieu sur le péché humain depuis le premier 
péché. À cause de leur chair pécheresse, les croyants en Christ doivent eux aussi endurer des épreuves 
et des peines terrestres, et même la mort temporelle.  

Dans le cas des croyants en Christ, cependant, nous ne devrions pas considérer ces épreuves et ces 
peines comme une punition pour le péché, mais comme des réprimandes et des châtiments de la part 
d’un Dieu aimant, qu’il envoie afin d’accomplir des objectifs spirituels spécifiques. Nous lisons : « Le 
Seigneur châtie celui qu’il aime, Et il frappe de la verge tous ceux qu’il reconnaît pour ses fils. 
Supportez le châtiment : c’est comme des fils que Dieu vous traite ; car quel est le fils qu’un père ne 
châtie pas ? … Dieu nous châtie pour notre bien, afin que nous participions à sa sainteté. Il est vrai 
que tout châtiment semble d’abord un sujet de tristesse, et non de joie ; mais il produit plus tard 
pour ceux qui ont été ainsi exercés un fruit paisible de justice » (Hébreux 12:6-11). 

Lorsque les chrétiens de Corinthe participaient au repas du Seigneur d’une manière indigne, l’apôtre 
Paul les a mis en garde : « C’est pour cela qu’il y a parmi vous beaucoup d’infirmes et de malades, et 
qu’un grand nombre sont morts. Si nous nous jugions nous-mêmes, nous ne serions pas jugés. Mais 
quand nous sommes jugés, nous sommes châtiés par le Seigneur, afin que nous ne soyons pas 
condamnés avec le monde » (1 Corinthiens 11:30-32). Remarquez que le châtiment de Dieu envers 
ces chrétiens n’était pas une punition menant à l’enfer, mais un acte d’amour de la part de Dieu pour 
les amener à la repentance. 

Dieu a traité le péché de David, à savoir la luxure, l’adultère et le meurtre, en lui donnant mauvaise 
conscience, en le rendant agité, amer et désespéré, parce qu’il se rendait compte que Dieu était en 
colère contre lui. C’est dans cet état d’esprit qu’il a écrit : « Il n’y a rien de sain dans ma chair à cause 
de ta colère, Il n’y a plus de vigueur dans mes os à cause de mon péché. … Le trouble de mon cœur 
m’arrache des gémissements » (Psaume 38:4, 9). Mais Dieu a été patient avec David, lui envoyant son 
prophète Nathan pour l’amener à se repentir. 

Mais dans le cas de ceux qui se détournent de Dieu, qui le haïssent et qui continuent à pécher sans se 
repentir, les jugements de Dieu sont en fait une punition pour leur péché. À plusieurs reprises dans 
l’histoire, Dieu a puni ceux qui le haïssent par des calamités extraordinaires. Nous pensons au grand 
déluge de l’époque de Noé, lorsque « tout ce qui se mouvait sur la terre périt, tant les oiseaux que le 
bétail et les animaux, tout ce qui rampait sur la terre, et tous les hommes » (Genèse 7:21). « Il ne 
resta que Noé, et ce qui était avec lui dans l’arche » (Genèse 7:23). De même, la destruction de 
Sodome et de Gomorrhe était le jugement de Dieu sur les péchés des habitants de ces villes. S’il n’y 
avait eu que dix justes dans ces villes, la catastrophe aurait été évitée. Mais ce n’était pas le cas, et 
« l’Éternel fit pleuvoir du ciel sur Sodome et sur Gomorrhe du soufre et du feu, de par l’Éternel » 
(Genèse 19:24).  



 
662 

Bien que Dieu ait donné aux dirigeants et aux habitants de Jérusalem quarante ans pour se repentir 
du péché qu’ils avaient commis en crucifiant leur Messie, le jugement de Dieu est finalement tombé 
sur eux. Jésus savait que ce jour allait arriver pour Jérusalem, et c’est pourquoi il « pleura sur elle, et 
dit : Si toi aussi, au moins en ce jour qui t’est donné, tu connaissais les choses qui appartiennent à 
ta paix ! Mais maintenant elles sont cachées à tes yeux. Il viendra sur toi des jours où tes ennemis 
t’environneront de tranchées, t’enfermeront, et te serreront de toutes parts ; ils te détruiront, toi et 
tes enfants au milieu de toi » (Luc 19:41-44). Ce jugement était si sévère que Jésus a dit à ses disciples : 
« La détresse, en ces jours, sera telle qu’il n’y en a point eu de semblable depuis le commencement 
du monde que Dieu a créé jusqu’à présent, et qu’il n’y en aura jamais » (Marc 13:19). 

Le prophète Ésaïe a écrit : « Les méchants sont comme la mer agitée, Qui ne peut se calmer, Et dont 
les eaux soulèvent la vase et le limon. Il n’y a point de paix pour les méchants, dit mon Dieu » (Ésaïe 
57:20-21). Judas Iscariote en est un bon exemple ; il a reconnu son péché et regretté de l’avoir commis, 
mais, désespéré, il s’est suicidé (Matthieu 27:3-5). 

Parfois, Dieu punit les pécheurs en les laissant continuer à pécher sans rien faire. Il ne se préoccupe 
apparemment pas et semble totalement indifférent à la poursuite de leurs péchés. Il s’agit en fait d’une 
forme sévère de jugement, car ces pécheurs ont tendance à croire qu’ils s’en sortent impuni avec leurs 
péchés et qu’il n’y a pas de Dieu qui les punira. Asaph parle au nom de Dieu lorsqu’il dit aux méchants : 
« Si tu vois un voleur, tu te plais avec lui, Et ta part est avec les adultères. Tu livres ta bouche au mal, 
Et ta langue est un tissu de tromperies. Tu t’assieds, et tu parles contre ton frère, Tu diffames le fils 
de ta mère. Voilà ce que tu as fait, et je me suis tu. Tu t’es imaginé que je te ressemblais ; Mais je 
vais te reprendre, et tout mettre sous tes yeux » (Psaume 50:18-21). Le jugement finira par arriver, et 
il ne sera pas agréable. 

Lorsque les pécheurs ne prêtent pas attention à Dieu, il semble ne pas leur prêter attention. Asaph 
dit : « Mon peuple n’a point écouté ma voix, Israël ne m’a point obéi. Alors je les ai livrés aux 
penchants de leur cœur, et ils ont suivi leurs propres conseils » (Psaume 81:12-13). Par l’intermédiaire 
de son prophète Amos, Dieu a annoncé toutes sortes de jugements qu’il infligerait à son peuple égaré 
afin de l’amener à se repentir. Mais lorsque tous ces jugements n’ont pas réussi à les amener à la 
repentance, il a annoncé un nouveau jugement, pire que tous ceux qui l’ont précédé : « Voici, les jours 
viennent, dit le Seigneur, l’Éternel, où j’enverrai la famine dans le pays, non pas la disette du pain et 
la soif de l’eau, mais la faim et la soif d’entendre les paroles de l’Éternel. Ils seront alors errants d’une 
mer à l’autre, du septentrion à l’orient, ils iront çà et là pour chercher la parole de l’Éternel, Et ils ne 
la trouveront pas » (Amos 8:11-12). 

Le monde païen a persisté dans son idolâtrie en adorant des créatures plutôt que le Créateur, « c’est 
pourquoi Dieu les a livrés à l’impureté, selon les convoitises de leurs cœurs ; en sorte qu’ils 
déshonorent eux-mêmes leurs propres corps ; … C’est pourquoi Dieu les a livrés à des passions 
infâmes : car leurs femmes ont changé l’usage naturel en celui qui est contre nature ; et de même 
les hommes, abandonnant l’usage naturel de la femme, se sont enflammés dans leurs désirs les uns 
pour les autres, commettant homme avec homme des choses infâmes. … Dieu les a livrés à leur sens 
réprouvé, pour commettre des choses indignes » (Romains 1:24-28). Lorsque les anciens Grecs et 
Romains pratiquaient ouvertement le comportement homosexuel — des femmes avec des femmes et 
des hommes avec des hommes — Dieu a permis que cela se produise en guise de punition pour leur 
idolâtrie. 

De la même manière, Dieu a permis à l’Antéchrist d’émerger parmi les chrétiens et d’en séduire 
beaucoup, parce qu’ils n’aimaient plus la vérité de Dieu, son Évangile de la grâce. L’apôtre Paul l’a 
clairement indiqué aux Thessaloniciens en écrivant : « L’apparition de cet impie se fera, par la 
puissance de Satan, avec toutes sortes de miracles, de signes et de prodiges mensongers, et avec 
toutes les séductions de l’iniquité pour ceux qui périssent parce qu’ils n’ont pas reçu l’amour de la 
vérité pour être sauvés. Aussi Dieu leur envoie une puissance d’égarement, pour qu’ils croient au 



 
663 

mensonge, afin que tous ceux qui n’ont pas cru à la vérité, mais qui ont pris plaisir à l’injustice, soient 
condamnés » (2 Thessaloniciens 2:9-12). 

Dans certains cas de résistance obstinée à Dieu, Dieu peut infliger le châtiment connu sous le nom 
d’endurcissement du cœur. C’est ce qu’illustre le récit du Pharaon d’Égypte, qui refusa de laisser les 
enfants d’Israël quitter son pays. Pharaon a d’abord endurci son propre cœur, puis Dieu a finalement 
endurci son cœur, le rendant incapable de se repentir (Exode, chapitres 5-11). Il est écrit : « L’Éternel 
endurcit le cœur de Pharaon, et Pharaon n’écouta point Moïse et Aaron » (Exode 9:12). Voir la leçon 
16.6 pour plus de détails à ce sujet. 

Jésus mit les scribes en garde contre le péché contre le Saint-Esprit. Il a dit : « Je vous le dis en vérité, 
tous les péchés seront pardonnés aux fils des hommes, et les blasphèmes qu’ils auront proférés ; 
mais quiconque blasphémera contre le Saint-Esprit n’obtiendra jamais de pardon : il est coupable 
d’un péché éternel. Jésus parla ainsi parce qu’ils disaient : Il est possédé d’un esprit impur » (Marc 
3:28-30). Dans de tels cas, Dieu met fin au temps de grâce d’une personne dès cette vie, la rendant 
incapable de se repentir de ses péchés et d’être amenée à la foi en Christ. 

Il est important de se rappeler qu’il ne nous appartient pas de déterminer si une personne a endurci 
son cœur ou si elle est coupable du péché contre le Saint-Esprit. Il est juste que nous mettions en garde 
contre ces possibilités, comme Jésus et ses apôtres l’ont fait, mais nous ne pouvons pas lire dans les 
cœurs, ni déterminer quand Dieu a mis fin au temps de grâce d’une personne. Par conséquent, nous 
devons continuer à utiliser la loi et l’Évangile de Dieu de manière appropriée dans nos relations avec 
les pécheurs, dans la mesure où nous en avons l’occasion. 

Gardez à l’esprit que les menaces de punition de Dieu s’étendent au-delà de cette vie. La punition pour 
le péché doit inclure le châtiment final et éternel de la séparation éternelle de toutes les bénédictions 
de Dieu, tant terrestres que célestes. Jésus n’a nullement minimisé l’horreur du châtiment éternel en 
enfer. La mort du corps n’est rien en comparaison de la destruction du corps et de l’âme en enfer. Jésus 
a dit à ses disciples : « Ne craignez pas ceux qui tuent le corps et qui ne peuvent tuer l’âme ; craignez 
plutôt celui qui peut faire périr l’âme et le corps dans la géhenne » (Matthieu 10:28). 

Jésus en a dit plus sur l’enfer que n’importe quel prophète ou apôtre. Parlant de Judas Iscariote, son 
traître, Jésus a dit : « Malheur à l’homme par qui le Fils de l’homme est livré ! Mieux vaudrait pour 
cet homme qu’il ne fût pas né » (Marc 14:21). À une autre occasion, il a dit : « Mieux vaut pour toi 
entrer manchot dans la vie, que d’avoir les deux mains et d’aller dans la géhenne, dans le feu qui ne 
s’éteint point » (Marc 9:43-44). Dans sa description du jugement dernier, Jésus a prononcé les mots 
adressés à ceux qui iront en enfer : « Retirez-vous de moi, maudits ; allez dans le feu éternel qui a été 
préparé pour le diable et pour ses anges » (Matthieu 25:41). « Ceux-ci iront au châtiment éternel » 
(Matthieu 25:46). Dans son histoire de l’homme riche et du mendiant Lazare, Jésus explique qu’il n’y 
a pas d’échappatoire à l’enfer. Abraham au ciel dit à l’homme riche en enfer : « Il y a entre nous et 
vous un grand abîme, afin que ceux qui voudraient passer d’ici vers vous, ou de là vers nous, ne 
puissent le faire » (Luc 16:26). 

L’apôtre Paul a décrit ce qui se passera lorsque Jésus reviendra au dernier jour. Il « apparaîtra du ciel 
avec les anges de sa puissance, au milieu d’une flamme de feu, pour punir ceux qui ne connaissent 
pas Dieu et ceux qui n’obéissent pas à l’Évangile de notre Seigneur Jésus. Ils auront pour châtiment 
une ruine éternelle, loin de la face du Seigneur et de la gloire de sa force » (2 Thessaloniciens 1:7-9). 

L’apôtre Jean a décrit l’enfer comme « la seconde mort » (Apocalypse 20:6). Il a dit : « Le diable, qui 
les séduisait, fut jeté dans l’étang de feu et de soufre, où sont la bête et le faux prophète. Et ils seront 
tourmentés jour et nuit, aux siècles des siècles » (Apocalypse 20:10). « Pour les lâches, les incrédules, 
les abominables, les meurtriers, les impudiques, les enchanteurs, les idolâtres, et tous les menteurs, 
leur part sera dans l’étang ardent de feu et de soufre, ce qui est la seconde mort » (Apocalypse 21:8).  



 
664 

Lorsque Dieu a donné les dix commandements, il a également décidé de punir l’iniquité des pères sur 
les enfants jusqu’à la troisième et la quatrième génération. L’Ancien Testament en fournit plusieurs 
illustrations. Lorsque Cham, le fils de Noé, découvrit la nudité de son père après que Noé eut bu trop 
de vin, Noé prononça une malédiction sur Canaan, le fils de Cham, en disant : « Maudit soit Canaan ! 
qu’il soit l’esclave des esclaves de ses frères ! » (Genèse 9:25). Il ne fait aucun doute que Canaan a 
continué à avoir la même attitude et le même comportement que son père, et c’est ainsi que le péché 
de Cham a été puni dans son fils Canaan.  

Les péchés du roi Achab et de sa femme Jézabel ont été punis non seulement par ce qui est arrivé à 
Achab et à Jézabel, mais aussi par ce qui est arrivé à leurs descendants. Le serviteur du prophète Élisée 
a annoncé au commandant Jéhu : « Tu frapperas la maison d’Achab, ton maître, et je vengerai sur 
Jézabel le sang de mes serviteurs les prophètes et le sang de tous les serviteurs de l’Éternel. Toute la 
maison d’Achab périra ; j’exterminerai quiconque appartient à Achab, celui qui est esclave et celui 
qui est libre en Israël » (2 Rois 9:7-8). C’est exactement ce qui s’est passé. « Jéhu frappa tous ceux qui 
restaient de la maison d’Achab à Jizreel, tous ses grands, ses familiers et ses ministres, sans en laisser 
échapper un seul » (2 Rois 10:11).  

Les péchés des Juifs de Juda et de Jérusalem se sont poursuivis et multipliés au fil des générations, 
jusqu’à ce que le jugement de Dieu s’abatte sur leurs descendants. Il est écrit : « L’Éternel, le Dieu de 
leurs pères, donna de bonne heure à ses envoyés la mission de les avertir, car il voulait épargner son 
peuple et sa propre demeure. Mais ils se moquèrent des envoyés de Dieu, ils méprisèrent ses 
paroles, et ils se raillèrent de ses prophètes, jusqu’à ce que la colère de l’Éternel contre son peuple 
devînt sans remède » (2 Chroniques 36:15-16). Les péchés des pères ont été punis par le jugement 
qui s’est abattu sur leurs enfants. 

Jésus lui-même a témoigné à ses ennemis juifs : « vous êtes les fils de ceux qui ont tué les prophètes. 
Comblez donc la mesure de vos pères. Serpents, race de vipères ! comment échapperez-vous au 
châtiment de la géhenne ? C’est pourquoi, voici, je vous envoie des prophètes, des sages et des 
scribes. Vous tuerez et crucifierez les uns, vous battrez de verges les autres dans vos synagogues, et 
vous les persécuterez de ville en ville, afin que retombe sur vous tout le sang innocent répandu sur 
la terre, depuis le sang d’Abel le juste jusqu’au sang de Zacharie, fils de Barachie, que vous avez tué 
entre le temple et l’autel. Je vous le dis en vérité, tout cela retombera sur cette génération » 
(Matthieu 23:31-36). Les enfants ont beaucoup souffert à cause des péchés de leurs pères. 

Dans ce contexte, nous devons toutefois nous rappeler ce que le prophète Ézéchiel a enseigné : « Mais 
si un homme (méchant) a un fils qui voie tous les péchés que commet son père, qui les voie et 
n’agisse pas de la même manière ; … celui-là ne mourra pas pour l’iniquité de son père; il vivra » 
(Ézéchiel 18:14-18). Ézéchiel a également déclaré : « L’âme qui pèche, c’est celle qui mourra. Le fils ne 
portera pas l’iniquité de son père, et le père ne portera pas l’iniquité de son fils » (Ézéchiel 18:20). 
En d’autres termes, le jugement menaçant ne s’applique qu’à ceux qui continuent à commettre les 
péchés de leurs pères. 

La foule de Jérusalem qui réclamait la crucifixion de Jésus a été témoin de l’action de Ponce Pilate qui 
s’est lavé les mains et a dit bêtement : « Je suis innocent du sang de ce juste. Cela vous regarde. » 
Comment ont-ils réagi ? Ils ont prononcé les mots : « Que son sang retombe sur nous et sur nos 
enfants ! » (Matthieu 27:24-25). Les enfants qui ont suivi la voie de leurs pères ont connu la 
destruction de Jérusalem en 70 ap. J.-C., que Jésus a prédite et il a dit : « Alors, la détresse sera si 
grande qu’il n’y en a point eu de pareille depuis le commencement du monde jusqu’à présent, et 
qu’il n’y en aura jamais » (Matthieu 24:21). Mais il y a aussi ceux qui ont tenu compte de 
l’avertissement de Jésus et qui se sont enfuis dans les montagnes au moment opportun désigné par le 
Seigneur ; ils ont échappé aux calamités et aux désastres qui se produisaient à Jérusalem. Nous lisons 
dans les récits historiques que même de nombreux sacrificateurs et certains pharisiens se sont tournés 
vers le Seigneur en ces jours-là.  



 
665 

L’apôtre Paul a parlé du jugement qui s’est abattu sur la génération des Juifs qui ont crucifié Jésus et 
sur leurs descendants en ces termes : « La colère a fini par les atteindre » (1 Thessaloniciens 2:16). 
Mais en même temps, Paul s’est efforcé d’amener ses concitoyens juifs à la repentance, et il a 
clairement enseigné : « Eux de même (le peuple juif), s’ils ne persistent pas dans l’incrédulité, ils 
seront entés ; car Dieu est puissant pour les enter de nouveau » (Romains 11:23). 

En tant que croyants en Jésus-Christ, nous devrions utiliser ces horribles menaces de notre Dieu pour 
effrayer et abattre notre nature pécheresse, pour repousser les voix séduisantes du monde incroyant 
et pour chasser Satan de notre chemin, chaque fois que ces ennemis de notre Dieu essaient de nous 
induire en erreur et de nous pousser au péché. Le Seigneur avait certainement une bonne raison 
d’inciter ses prophètes et ses apôtres à inclure ces menaces et ces avertissements dans leurs écrits. 
Écoutez-les à nouveau. « Ne savez-vous pas que les injustes n’hériteront point le royaume de Dieu ? » 
(1 Corinthiens 6:9). « Ceux qui commettent de telles choses n’hériteront point le royaume de Dieu » 
(Galates 5:21). « Que personne ne vous séduise par de vains discours ; car c’est à cause de ces choses 
que la colère de Dieu vient sur les fils de la rébellion » (Éphésiens 5:6). « Ma chair frissonne de l’effroi 
que tu m’inspires, et je crains tes jugements » (Psaume 119:120). 

L’apôtre Paul lui-même était bien conscient du danger de s’éloigner du Seigneur. C’est pourquoi il a 
écrit aux Corinthiens : « Je traite durement mon corps et je le tiens assujetti, de peur d’être moi-
même rejeté, après avoir prêché aux autres » (1 Corinthiens 9:27).  

Nos pères luthériens ont confessé dans la Formule de Concorde : « Le vieil Adam, semblable à un âne 
indompté et rétif, forme encore une partie d’eux-mêmes (c-à-d, les chrétiens), and qui doit être réduite 
à l’obéissance au Christ non seulement par les commandements, par les avertissements et les menaces 
de la Loi, mais encore, pour ainsi dire, par le fouet, par les châtiments et les coups, jusqu’à ce que 
l’homme soit entièrement délivré de cette chair de péché et parfaitement renouvelé, ce qui aura lieu à 
la résurrection » (LA FOI DES ÉGLISE LUTHÉRIENNES Confessions et Catéchismes, p. 495, §1031). 

Questions 

1. Quelles paroles de menace et de promesse le Seigneur a-t-il prononcées après avoir énoncé 
le premier commandement ? 

2. Que veut dire Dieu lorsqu’il se dit jaloux ? 
3. Quelles sont les deux parties de la conclusion de Martin Luther sur les commandements ? 
4. Quel a été le résultat immédiat du péché d’Adam et Ève ? 
5. De quelle manière la punition de la mort infligée par Dieu est-elle tombée sur Adam et Ève ? 
6. Quel jugement a frappé David après qu’il a commis l’adultère et le meurtre ? 
7. En quoi la mort temporelle est-elle une punition pour le péché ? 
8. Comment Jésus a-t-il comparé la mort temporelle à la mort éternelle ? 
9. Donnez quelques exemples de la manière dont Dieu punit le péché par son silence. 
10. Pourquoi Dieu a-t-il permis aux anciens Grecs et Romains de se complaire dans le péché 

homosexuel ? 
11. Donnez quelques exemples de la punition que Dieu inflige aux enfants pour les péchés de leurs 

pères. 
12. Comment un fils peut-il éviter d’être puni pour les péchés de ses ancêtres ? 
13. Que signifie la seconde mort ? 
14. Comment les chrétiens d’aujourd’hui peuvent-ils utiliser les menaces de punition de Dieu pour 

le péché ? 
15. Quel est le but principal de la loi de Dieu ? 



 
666 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.11 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La promesse de grâce et de miséricorde de Dieu 

Parce que nous sommes tous pécheurs, nous méritons tous une punition. Parce que nous sommes 
tous pécheurs, aucun d’entre nous ne mérite une récompense. Cela est vrai parce que la loi morale de 
Dieu exige la perfection. Le Seigneur a dit au peuple par l’intermédiaire de Moïse : « Vous observerez 
mes lois et mes ordonnances : l’homme qui les mettra en pratique vivra par elles. Je suis l’Éternel » 
(Lévitique 18:5). Jésus a dit la même chose à un docteur de la loi qui lui posait une question sur la vie 
éternelle. Après que le docteur a récité la première et la deuxième tables de la loi, Jésus a répondu : 
« Fais cela, et tu vivras » (Luc 10:28). La loi de Dieu promet la récompense de la vie éternelle à ceux, 
et seulement à ceux, qui gardent et accomplissent parfaitement les commandements de Dieu, car la 
norme de la loi de Dieu est la sainteté et la perfection, comme Dieu lui-même est saint et parfait. La 
transgression d’un seul commandement signifie que le transgresseur ne mérite que la condamnation. 
Car, il est écrit : « Maudit soit celui qui n’accomplit point les paroles de cette loi » (Deutéronome 
27:26). L’apôtre Paul a répété ce même enseignement dans sa lettre aux Galates : « Maudit est 
quiconque n’observe pas tout ce qui est écrit dans le livre de la loi, et ne le met pas en pratique » 
(Galates 3:10). 

S’il y avait quelqu’un qui pouvait observer la loi de Dieu comme il se doit, Dieu récompenserait cette 
personne par la vie éternelle, car cette personne aurait gagné ou mérité la vie éternelle. Mais le fait 
est que nous sommes tous pécheurs ; il n’y a personne à qui Dieu doive la vie éternelle. C’est pourquoi 
David a prié l’Éternel : « N’entre pas en jugement avec ton serviteur ! Car aucun vivant n’est juste 
devant toi » (Psaume 143:2). Le prophète Ésaïe a déclaré à propos de lui-même et de tous les autres : 
« Nous sommes tous comme des impurs, et toute notre justice est comme un vêtement souillé » 
(Ésaïe 64:6). La première section de la lettre de Paul aux Romains établit ce point par de nombreuses 
preuves et de nombreux exemples : « Tous ont péché et sont privés de la gloire de Dieu » (Romains 
3:23). Jacques, le frère de Jésus, est parfaitement d’accord avec cette affirmation : « Quiconque 
observe toute la loi, mais pèche contre un seul commandement, devient coupable de tous » (Jacques 
2:10). 

C’est pourquoi, lorsque Dieu a parlé de faire « miséricorde jusqu’en mille générations à ceux qui 
m’aiment et qui gardent mes commandements » (Exode 20:6), il ne parlait pas de donner aux gens ce 
qu’ils méritent. Il ne disait pas que ces personnes méritaient ses bénédictions. Il leur disait qu’il ferait 
miséricorde envers les pécheurs qui commenceraient à respecter ses commandements par amour 
pour lui. La seule raison pour laquelle ils l’aimeraient et commenceraient à respecter ses 
commandements est que le Saint-Esprit, par le biais de la promesse de l’Évangile, les a convaincus que 
Dieu les aimait et qu’il tiendrait sa promesse de leur envoyer un Sauveur. C’est ainsi que nous, 
pécheurs, avons l’assurance que Dieu nous bénira et fera miséricorde envers nous, pécheurs, qui avons 
confiance en sa miséricorde et qui commençons à respecter ses commandements par amour pour 
celui qui nous a aimés en premier. Lorsque nous constatons que Dieu fait miséricorde à notre égard et 
nous bénit de diverses manières, nous devons dire la même chose que Jacob : « Je suis trop petit pour 
toutes les grâces et pour toute la fidélité dont tu as usé envers ton serviteur » (Genèse 32:10). 

Dieu ne prend pas plaisir à punir les pécheurs. Il prend plaisir à faire miséricorde envers ceux qui 
reconnaissent leurs péchés, font confiance à ses promesses de salut et commencent à obéir à ses 



 
667 

commandements. Dans sa miséricorde, Dieu leur donne bien plus que le pardon de leurs péchés et la 
promesse de la vie éternelle. Il les bénit également dans cette vie, comme il nous l’assure sans cesse 
dans sa Parole. Écoutez les paroles de Moïse au peuple de Dieu alors qu’il était sur le point d’entrer 
dans la terre promise de Canaan : « Vos yeux ont vu toutes les grandes choses que l’Éternel a faites. 
Ainsi, vous observerez tous les commandements que je vous prescris aujourd’hui. … Le pays que 
vous allez posséder est un pays de montagnes et de vallées, et qui boit les eaux de la pluie du ciel ; 
c’est un pays dont l’Éternel, ton Dieu, prend soin, et sur lequel l’Éternel, ton Dieu, a continuellement 
les yeux. … Si vous obéissez à mes commandements que je vous prescris aujourd’hui, si vous aimez 
l’Éternel, votre Dieu, et si vous le servez de tout votre cœur et de toute votre âme, je donnerai à 
votre pays la pluie en son temps, … je mettrai aussi dans tes champs de l’herbe pour ton bétail. … 
Vois, je mets aujourd’hui devant vous la bénédiction et la malédiction : la bénédiction, si vous 
obéissez aux commandements de l’Éternel, votre Dieu, que je vous prescris en ce jour ; la 
malédiction, si vous n’obéissez pas aux commandements de l’Éternel, votre Dieu » (Deutéronome 
11:7-28). 

Ce même thème est répété tout au long des pages de l’Écriture. Psaume 103:8-18 : « L’Éternel est 
miséricordieux et compatissant. … Il ne nous traite pas selon nos péchés, il ne nous punit pas selon 
nos iniquités. … Comme un père a compassion de ses enfants, L’Éternel a compassion de ceux qui le 
craignent. Car il sait de quoi nous sommes formés, Il se souvient que nous sommes poussière. … La 
bonté de l’Éternel dure à jamais pour ceux qui le craignent, Et sa miséricorde pour les enfants de 
leurs enfants, Pour ceux qui gardent son alliance, Et se souviennent de ses commandements afin de 
les accomplir. » 

Psaume 112:1-2 : « Heureux l’homme qui craint l’Éternel, qui trouve un grand plaisir à ses 
commandements. Sa postérité sera puissante sur la terre, la génération des hommes droits sera 
bénie. » Rappelez-vous : Dieu bénit jusqu’à mille générations, pas seulement trois ou quatre. 

Psaume 147:11-14 : « L’Éternel aime ceux qui le craignent, Ceux qui espèrent en sa bonté. … Car il 
affermit les barres de tes portes, Il bénit tes fils au milieu de toi; Il rend la paix à ton territoire, Il te 
rassasie du meilleur froment. » 

Ésaïe 66:2 : « Voici sur qui je porterai mes regards : Sur celui qui souffre et qui a l’esprit abattu, sur 
celui qui craint ma parole » 

1 Jean 4:19 – 5:3 : « Nous l’aimons, parce qu’il nous a aimés le premier. Si quelqu’un dit : J’aime Dieu, 
et qu’il haïsse son frère, c’est un menteur ; car celui qui n’aime pas son frère qu’il voit, comment 
peut-il aimer Dieu qu’il ne voit pas ? … Nous connaissons que nous aimons les enfants de Dieu, 
lorsque nous aimons Dieu, et que nous pratiquons ses commandements. Car l’amour de Dieu 
consiste à garder ses commandements. Et ses commandements ne sont pas pénibles. » Remarquez 
comment l’amour de Dieu pour nous, en promettant et en envoyant un Sauveur, nous incite à l’aimer 
en retour, et dans cet amour pour lui, nous commençons à observer ses commandements avec un 
cœur joyeux et à montrer de l’amour à ceux qui nous entourent. C’est à ceux-là que Dieu promet toutes 
sortes de bénédictions, temporelles et éternelles. De même que les parents se réjouissent des 
premiers pas de leurs enfants et leur offrent de petits cadeaux pour les encourager, de même notre 
Père céleste bénit ses enfants pour les encourager lorsqu’ils commencent à manifester leur amour 
pour lui. 

Le Petit Catéchisme de Luther résume ainsi ces bénédictions : « Il promet sa grâce et sa bénédiction à 
tous ceux qui obéissent à ces Commandements. C’est pourquoi, nous devons l’aimer, nous confier en 
lui et faire de bon cœur tout ce qu’il nous ordonne ». Nous pouvons nous attendre à de telles 
bénédictions de la part de Dieu, non pas parce que nous les méritons, mais parce que Dieu a promis 
de nous les donner. 



 
668 

L’histoire d’Israël montre comment Dieu a béni son peuple de l’Ancien Testament lorsqu’il s’est repenti 
de ses péchés, s’est tourné vers Dieu pour obtenir sa miséricorde et a commencé à montrer son amour 
pour Dieu par sa façon de vivre. Moïse leur a dit : « Il t’aimera, il te bénira et te multipliera ; il bénira 
le fruit de tes entrailles et le fruit de ton sol. … Tu seras béni plus que tous les peuples » 
(Deutéronome 7:13-14). « Voici toutes les bénédictions qui se répandront sur toi et qui seront ton 
partage, lorsque tu obéiras à la voix de l’Éternel, ton Dieu » (Deutéronome 28:2). « Il ne refuse aucun 
bien à ceux qui marchent dans l’intégrité » (Psaume 84:12). « Que ton cœur garde mes préceptes ; 
car ils prolongeront les jours et les années de ta vie, et ils augmenteront ta paix » (Proverbes 3:1-2). 
« Apportez à la maison du trésor toutes les dîmes, afin qu’il y ait de la nourriture dans ma maison ; 
mettez-moi de la sorte à l’épreuve, … Et vous verrez si je n’ouvre pas pour vous les écluses des cieux, 
Si je ne répands pas sur vous la bénédiction en abondance » (Malachie 3:10).  

Jésus a également promis des bénédictions terrestres à ses disciples. Il a dit : « Cherchez 
premièrement le royaume et la justice de Dieu ; et toutes ces choses vous seront données par-
dessus » (Matthieu 6:33). Par « toutes ces choses », il entendait les nécessités de la vie telles que la 
nourriture et les vêtements. À une autre occasion, Jésus a dit à ses disciples : « Il n’est personne qui, 
ayant quitté, à cause de moi et à cause de la bonne nouvelle, sa maison, ou ses frères, ou ses sœurs, 
ou sa mère, ou son père, ou ses enfants, ou ses terres, ne reçoive au centuple, présentement dans 
ce siècle-ci, des maisons, des frères, des sœurs, des mères, des enfants, et des terres, avec des 
persécutions » (Marc 10:29-30). Ceux qui suivent Jésus devront peut-être renoncer à beaucoup de 
choses, mais Dieu prendra soin de leurs besoins. Ils feront partie de sa grande famille de croyants, et 
même s’ils sont persécutés pour leur foi en lui, il sera avec eux en toutes choses. C’est dans ce même 
esprit que l’apôtre Paul a écrit aux Philippiens : « Mon Dieu pourvoira à tous vos besoins selon sa 
richesse, avec gloire, en Jésus-Christ » (Philippiens 4:19). 

Les plus grandes bénédictions que Dieu promet à ses enfants sont les bénédictions éternelles. Jésus a 
dit à ses disciples : « Heureux ceux qui sont persécutés pour la justice, car le royaume des cieux est 
à eux ! … Réjouissez-vous et soyez dans l’allégresse, parce que votre récompense sera grande dans 
les cieux » (Matthieu 5:10-12). Jésus a dit : « Vous serez haïs de tous, à cause de mon nom; mais celui 
qui persévérera jusqu’à la fin sera sauvé » (Matthieu 10:22). Dans le même discours, Jésus a dit : 
« Quiconque me confessera devant les hommes, je le confesserai aussi devant mon Père qui est dans 
les cieux » (Matthieu 10:32).  

Jésus n’a pas promis qu’il serait facile de le suivre. De même que la vie de Jésus n’a pas été facile et 
qu’il a dû porter une croix, de même ses disciples doivent porter leur propre croix. Mais une 
bénédiction éternelle les attend. Jésus a dit : « Si quelqu’un veut venir après moi, qu’il renonce à lui-
même, qu’il se charge de sa croix, et qu’il me suive. … Car le Fils de l’homme doit venir dans la gloire 
de son Père, avec ses anges ; et alors il rendra à chacun selon ses œuvres » (Matthieu 16:24-27). Jésus 
a assuré ses apôtres : « Je vous le dis en vérité, quand le Fils de l’homme, au renouvellement de 
toutes choses, sera assis sur le trône de sa gloire, vous qui m’avez suivi, vous serez de même assis 
sur douze trônes, et vous jugerez les douze tribus d’Israël » (Matthieu 19:28). Jésus a conclu sa 
parabole de l’ivraie dans le blé par cette étonnante promesse : « Alors les justes resplendiront comme 
le soleil dans le royaume de leur Père » (Matthieu 13:43). Jésus a également prononcé ces paroles 
que Jean a entendues dans les visions qu’il a vues et entendues : « Sois fidèle jusqu’à la mort, et je te 
donnerai la couronne de vie » (Apocalypse 2:10). 

Notez que lorsque Jésus utilise le mot « récompense » dans ces promesses, il ne parle pas d’une 
récompense que nous méritons ou que nous avons gagnée ou méritée. Les récompenses que Dieu 
accorde sont toujours des récompenses de grâce. Nos confessions luthériennes dissent : « Nous 
reconnaissons que la vie éternelle est une récompense, puisqu’elle est chose due, non pas à cause de 
nos mérites, mais à cause de la promesse » (LA FOI DES ÉGLISE LUTHÉRIENNES Confessions et 
Catéchismes, p. 151, §175). 



 
669 

Dieu promet de bénir les croyants qui l’aiment et qui commencent à observer ses commandements, 
jusqu’à la millième génération : « Ce Dieu fidèle garde son alliance et sa miséricorde jusqu’à la 
millième génération envers ceux qui l’aiment et qui observent ses commandements » (Deutéronome 
7:9). Pensez aux bénédictions que Dieu a accordées aux enfants d’Israël pour l’amour d’Abraham, 
d’Isaac et de Jacob, bien que ces patriarches aient disparu depuis des centaines d’années. Moïse a dit : 
« C’est à cause de la méchanceté de ces nations que l’Éternel, ton Dieu, les chasse devant toi, et c’est 
pour confirmer la parole que l’Éternel a jurée à tes pères, à Abraham, à Isaac et à Jacob » 
(Deutéronome 9:5). Pensez aux bénédictions dont ont bénéficié les descendants de David dans le 
royaume de Juda, longtemps après la mort de ce dernier. Il est écrit : « Il (Joram) fit ce qui est mal aux 
yeux de l’Éternel. Mais l’Éternel ne voulut point détruire la maison de David, à cause de l’alliance 
qu’il avait traitée avec David et de la promesse qu’il avait faite de lui donner toujours une lampe, à 
lui et à ses fils » (2 Chroniques 21:6-7). Marie, la mère de Jésus, a chanté : « Sa miséricorde s’étend 
d’âge en âge Sur ceux qui le craignent » (Luc 1:50). 

Alors que nous traversons la vie avec ses nombreuses tentations et ses revers, nous avons besoin de 
ces promesses de bénédiction pour nous maintenir sur le droit chemin. L’apôtre Paul a encouragé les 
Galates en disant : « Celui qui sème pour sa chair moissonnera de la chair la corruption ; mais celui 
qui sème pour l’Esprit moissonnera de l’Esprit la vie éternelle. Ne nous lassons pas de faire le bien ; 
car nous moissonnerons au temps convenable, si nous ne nous relâchons pas » (Galates 6:8-9). 
Certains chrétiens juifs risquaient de se détourner du Christ et de revenir à une foi juive qui ne 
reconnaissait pas que Jésus était le Messie promis. C’est pourquoi l’auteur de la lettre aux Hébreux les 
a encouragés par ces mots : « N’abandonnez donc pas votre assurance, à laquelle est attachée une 
grande rémunération. Car vous avez besoin de persévérance, afin qu’après avoir accompli la volonté 
de Dieu, vous obteniez ce qui vous est promis » (Hébreux 10:35-36). « Courons avec persévérance 
dans la carrière qui nous est ouverte, ayant les regards sur Jésus, le chef et le consommateur de la 
foi, qui, en vue de la joie qui lui était réservée, a souffert la croix, méprisé l’ignominie, et s’est assis 
à la droite du trône de Dieu » (Hébreux 12:1-2).  

Mais n’ayons jamais l’idée que toutes ces bénédictions nous parviennent grâce à nos propres mérites 
ou efforts. C’est par la seule grâce de Dieu que ces bénédictions nous reviennent. Jésus a dit : « Quand 
vous avez fait tout ce qui vous a été ordonné, dites : Nous sommes des serviteurs inutiles, nous 
avons fait ce que nous devions faire » (Luc 17:10). 

Questions 

1. Comment devrions-nous vivre pour mériter une récompense de la part de Dieu ? 
2. Combien de personnes méritent une telle récompense de la part de Dieu ? 
3. Quelle preuve avez-vous de votre réponse à la question 2 ? 
4. Qu’est-ce que Dieu aime faire pour ceux qui l’aiment ? 
5. D’où vient notre amour pour Dieu ? 
6. Quelles sont les bénédictions terrestres que Dieu a promises à son peuple ? 
7. Que devons-nous dire de toutes les bénédictions que Dieu nous donne ? 
8. Quelles sont les bénédictions que Jésus a promises à ses disciples ? 
9. Dans quel sens Jésus utilise-t-il le mot « récompense » ? 
10. En quoi les enfants sont-ils bénis par l’obéissance de leurs ancêtres ? 
11. Quelles sont les bénédictions éternelles que Jésus promet à ses disciples ? 



 
670 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.12.1 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi de Dieu : une barrière pour freiner dans une certaine mesure l’éclosion grossière du péché 

Maintenant que nous avons étudié en détail la loi morale de Dieu, il nous reste à nous demander 
pourquoi Dieu nous a donné cette loi morale. Quel est le but de la loi ? Au fur et à mesure que nous 
étudions la Parole de Dieu, il apparaît clairement que la loi de Dieu a plusieurs buts différents. Nos 
confessions luthériennes mentionnent en particulier trois utilisations (ou fonctions) de la loi morale 
de Dieu. Le premier usage de la loi est celui d’une barrière pour freiner (c’est-à-dire d’empêcher) dans 
une certaine mesure l’éclosion grossière du péché. Le deuxième usage de la loi, qui est sa fonction la 
plus importante, est celui d’un miroir qui nous montre nos péchés et notre état de pécheur. Le 
troisième usage de la loi est celui d’une règle qui nous enseigne quelles sont les œuvres qui plaisent à 
Dieu.  

Les deux premières utilisations sont destinées à tous les êtres humains, qu’ils soient incroyants ou 
croyants en Christ. Le troisième usage ne s’applique qu’aux chrétiens. Il est important de se rappeler 
que les croyants en Christ ont en eux à la fois le vieil homme (la chair pécheresse) et l’homme nouveau 
(l’esprit) créé par le Saint-Esprit à travers l’Évangile. Si les chrétiens n’avaient pas la chair pécheresse, 
ils n’auraient pas besoin de la loi dans toutes ses utilisations ; par une foi et un amour parfaits envers 
Dieu, ils rempliraient les exigences de la loi sans même le savoir, car l’homme nouveau est en parfaite 
harmonie avec le Saint-Esprit et fait donc la volonté de Dieu. Mais parce que les chrétiens ont toujours 
la chair pécheresse en eux tout au long de leur vie terrestre, ils ont besoin de la loi dans tous ses 
usages. Ils ont besoin de la loi pour freiner leur chair. Ils ont besoin de la loi pour se rappeler qu’ils sont 
des pécheurs qui méritent d’être punis. Ils ont besoin de la loi pour savoir ce qui est bien et ce qui est 
mal, car la chair peut les induire en erreur en leur faisant croire que le mal est bon et que le bien est 
mauvais. 

La lutte entre la chair et l’esprit est décrite dans Romains 7 et Galates 5 et est résumée dans les 
passages suivants. « La chair a des désirs contraires à ceux de l’Esprit, et l’Esprit en a de contraires à 
ceux de la chair ; ils sont opposés entre eux, afin que vous ne fassiez point ce que vous voudriez » 
(Galates 5:17). « Je suis par l’entendement esclave de la loi de Dieu, et je suis par la chair esclave de 
la loi du péché » (Romains 7:25). 

Examinons donc la première utilisation de la loi, à savoir son utilisation en tant que barrière. Dans de 
nombreuses rues aux États-Unis et peut-être d’autres pays, une bordure est placée de part et d’autre 
de la route. Il s’agit d’une élévation soudaine, faite d’un matériau dur comme le béton. La bordure a 
pour fonction d’indiquer aux conducteurs qu’ils quittent la route s’ils la heurtent ; elle peut également 
les empêcher de la franchir s’ils ne roulent pas trop vite. Mais la bordure ne les maintient pas sur la 
route comme le ferait un mur ; s’ils roulent assez vite, ils sauteront la bordure et quitteront la route. 

La loi, en tant que barrière, ne peut maintenir personne sur le chemin parfait de l’obéissance, mais elle 
peut, dans une certaine mesure, freiner l’éclosion de péchés grossiers tels que le meurtre, l’adultère 
ou le vol. La loi freine ces péchés par ses menaces de punition ou par la honte ou la culpabilité qui 
peut résulter de ce péché. Dieu utilise le gouvernement humain comme son agent pour établir la loi 
civile et administrer les punitions en cas de désobéissance. À travers les âges, la plupart des 
gouvernements humains ont suivi les lois de Dieu dans une certaine mesure et ont condamné des 
péchés tels que le meurtre, l’agression, l’adultère, le vol, la calomnie et le parjure. S’il n’y avait pas de 



 
671 

lois et de punitions pour les crimes commis contre les lois, ce monde serait dans un état d’anarchie, 
sans loi ni ordre.  

Lorsque Dieu a donné les dix commandements à son peuple et que celui-ci a été effrayé par la voix de 
Dieu, Moïse lui a dit : « C’est pour vous mettre à l’épreuve que Dieu est venu, et c’est pour que vous 
ayez sa crainte devant les yeux, afin que vous ne péchiez point » (Exode 20:20). Il est certain que les 
menaces de châtiment de Dieu empêchent certains pécheurs de commettre les pires crimes et délits, 
tout comme l’application stricte de la loi par le gouvernement peut avoir un effet dissuasif sur certains 
des crimes les plus odieux. Les lois et les châtiments prescrits par Dieu dans l’Ancien Testament avaient 
un but et un effet dissuasifs. Par exemple, si quelqu’un parmi le peuple suggérait l’adoration d’un autre 
dieu ou d’une idole, il devait être rapidement puni par lapidation. Moïse a dit au people : « Il en sera 
ainsi, afin que tout Israël entende et craigne, et que l’on ne commette plus un acte aussi criminel au 
milieu de toi » (Deutéronome 13:11).  

Dieu utilise donc sa loi dans ce monde comme une barrière pour maintenir la décence et l’ordre. Le 
gouvernement civil, quelle que soit sa forme, est le ministre (ou l’agent) de Dieu pour la punition des 
malfaiteurs et la protection de ceux qui suivent la loi. Dieu lui-même utilise la loi comme une barrière 
lorsqu’il bénit les obéissants par des bénédictions temporelles et punit les désobéissants par des 
jugements terrestres afin d’endiguer les débordements les plus grossiers de la méchanceté. L’apôtre 
Paul l’a enseigné clairement lorsqu’il a écrit : « Le magistrat est serviteur de Dieu pour ton bien. Mais 
si tu fais le mal, crains ; car ce n’est pas en vain qu’il porte l’épée, étant serviteur de Dieu pour exercer 
la vengeance et punir celui qui fait le mal » (Romains 13:4).  

Le citoyen respectueux de la loi n’a pas à craindre les autorités et les forces de l’ordre. Paul l’énonce 
comme une règle Générale : « La loi n’est pas faite pour le juste, mais pour les méchants et les 
rebelles, les impies et les pécheurs » (1 Timothée 1:9). Ce n’est que parce que le chrétien a encore 
une chair pécheresse qu’il a encore besoin de la loi comme d’une barrière pour garder sa propre chair 
sous contrôle. Les incroyants ont besoin de la loi parce qu’ils n’ont qu’une chair pécheresse et qu’ils 
ont besoin d’être freinés par la loi et l’application de la loi. 

C’est pour cette raison que notre Seigneur veut que nous priions « pour les rois et pour tous ceux qui 
sont élevés en dignité, afin que nous menions une vie paisible et tranquille, en toute piété et 
honnêteté » (1 Timothée 2:2). Un bon gouvernement est une aide à la proclamation de l’Évangile et à 
une vie pieuse conforme à l’Évangile.  

La loi morale étant inscrite dans le cœur de tous les hommes, le concept de loi et de punition n’est pas 
étranger aux peuples de la terre. Toutes les cultures ont sans doute jugé nécessaire d’établir certaines 
règles pour contrôler la violence humaine. Cette loi de Dieu, inscrite dans le cœur des hommes, a aussi 
un effet dissuasif sur la criminalité. Tous les êtres humains ont une conscience, c’est-à-dire la 
conscience d’un être divin qui les punira pour leurs crimes. Il est écrit : « l’Éternel, ton Dieu, est un feu 
dévorant, un Dieu jaloux » (Deutéronome 4:24). Les pécheurs essaient d’échapper à Dieu comme 
Adam et Eve, mais ils n’y parviennent pas, quels que soient leurs efforts. Parfois, les athées qui 
prétendent qu’il n’y a pas de Dieu ont encore peur d’avoir à l’affronter, et c’est pourquoi ils essaient 
autant que possible de se convaincre qu’il n’y a pas de Dieu. C’est peut-être la raison pour laquelle 
l’évolution est si populaire parmi les gens instruits de ce monde. Mais l’apôtre Paul a écrit : « Ils 
montrent que l’œuvre de la loi est écrite dans leurs cœurs, leur conscience en rendant témoignage, 
et leurs pensées s’accusant ou se défendant tour à tour » (Romains 2:15). Les païens incroyants 
« connaissent le jugement de Dieu, déclarant dignes de mort ceux qui commettent de telles choses » 
(Romains 1:32). C’est la raison pour laquelle les gens du monde entier ont peur de la mort et de mourir. 

À cause de sa chair pécheresse, le chrétien dit aussi avec le psalmiste : « Ma chair frissonne de l’effroi 
que tu m’inspires, et je crains tes jugements » (Psaume 119:120). Seul le Christ et son Évangile 
peuvent nous débarrasser de ces peurs ; ce n’est qu’en Christ que nous pouvons vaincre la peur de la 
mort et la peur de l’au-delà. 



 
672 

Notre confession luthérienne résume ce premier usage de la loi en ces termes : « La Loi a été donnée 
aux hommes pour trois raisons : 1e) pour maintenir une certaine discipline extérieure en face des 
hommes brutaux et insoumis » (LA FOI DES ÉGLISE LUTHÉRIENNES Confessions et Catéchismes, p. 431, 
§899). 

Questions 

1. Quels sont les trois usages de la loi ? 
2. Qu’entend-on par l’utilisation de la loi comme une barrière ? 
3. Pourquoi dit-on que la loi peut freiner le péché mais pas l’empêcher totalement ? 
4. Pourquoi un chrétien a-t-il encore besoin de la loi comme barrière ? 
5. Quelle agence Dieu utilise-t-il en tant que son serviteur pour appliquer la loi comme une 

barrière ? 
6. Pourquoi pouvons-nous être sûrs que la loi et son application contribuent à décourager la 

criminalité ? 
7. Pour quelle raison Dieu veut-il que nous, chrétiens, priions pour le gouvernement ? 

 



 
673 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.12.2 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi de Dieu : un miroir qui nous montre notre péché 

L’objectif principal de la loi de Dieu est de nous montrer nos péchés. C’est ce qu’affirme l’apôtre Paul, 
qui écrit aux Romains : « C’est par la loi que vient la connaissance du péché » (Romains 3:20). Et 
encore : « La loi est intervenue pour que l’offense abondât » (Romains 5:20). Paul a admis que c’était 
également le cas pour lui. Il a confessé : « Je n’ai connu le péché que par la loi. Car je n’aurais pas 
connu la convoitise, si la loi n’eût dit : Tu ne convoiteras point » (Romains 7:7). Ainsi, l’objectif 
principal de la loi est d’être un miroir qui nous montre ce que nous sommes. Un miroir de verre nous 
montre notre apparence extérieure. La loi est un miroir qui nous montre ce que nous sommes 
intérieurement pour Dieu. 

Comme nous l’avons vu, la loi de Dieu exige de nous un amour parfait envers Dieu et envers les 
hommes, c’est-à-dire la sainteté et la perfection en pensée, en parole et en action. La loi de Dieu exige 
de nous une performance parfaite. Un seul maillon brisé dans la chaîne de l’obéissance signifie que 
notre note de performance de la part de Dieu est de zéro. Certains affirment que Dieu ne nous 
donnerait pas de commandements impossibles à respecter. Mais ces personnes se méprennent sur 
l’objectif de la loi de Dieu. La loi de Dieu dit à chaque être humain ce qu’il doit faire, et non ce qu’il 
peut faire ou fait. 

La Parole de Dieu nous enseigne clairement qu’il n’y a personne qui obéisse à la loi comme il se doit. 
C’est pourquoi nous lisons dans les Saintes Écritures des déclarations telles que celles-ci : « Il n’en est 
aucun qui fasse le bien, pas même un seul » (Psaume 14:3). « Il n’y a sur la terre point d’homme juste 
qui fasse le bien et qui ne pèche jamais » (Ecclésiaste 7:20). « Tous ont péché et sont privés de la 
gloire de Dieu » (Romains 3:23). 

Cela est vrai non seulement pour les non-croyants, mais aussi pour les croyants en Christ. Même les 
vrais croyants en Christ ne peuvent pas observer la loi de Dieu comme elle devrait l’être, car ils 
continuent à pécher chaque jour de leur vie. C’est pourquoi Jésus a enseigné à ses disciples à prier : 
« Pardonne-nous nos péchés » (Luc 11:4). C’est pourquoi l’apôtre Jean a rappelé à ses lecteurs : « Si 
nous disons que nous n’avons pas de péché, nous nous séduisons nous-mêmes, et la vérité n’est 
point en nous. … Si nous disons que nous n’avons pas péché, nous le faisons (Dieu) menteur, et sa 
parole n’est point en nous. » (1 Jean 1:8-10). C’est pourquoi David a prié : « N’entre pas en jugement 
avec ton serviteur ! Car aucun vivant n’est juste devant toi » (Psaume 143:2). C’est pourquoi l’apôtre 
Paul a écrit : « Moi-même, je suis par l’entendement esclave de la loi de Dieu, et je suis par la chair 
esclave de la loi du péché » (Romains 7:25). L’homme nouveau de Paul était parfaitement obéissant, 
mais en même temps il avait toujours sa chair pécheresse, et c’est pourquoi il continuait à pécher. C’est 
pour cette même raison que Paul a admis : « Ce n’est pas … que j’aie déjà atteint la perfection ; mais 
je cours » (Philippiens 3:12). 

Si nous voulons savoir ce que Dieu pense du péché, à quel point il le déteste et comment il doit le punir 
dans sa sainte justice, il nous suffit de regarder ce qui est arrivé à notre Seigneur Jésus sur la croix. Le 
prophète Ésaïe a prédit ce qui s’est passé : « L’Éternel a fait retomber sur lui l’iniquité de nous tous » 
(Ésaïe 53:6). Puisque Jésus portait le péché du monde, le jugement de Dieu est tombé sur lui avec 
toute la force de sa colère contre le péché humain. Il a été « puni, frappé de Dieu, et humilié. Mais il 
était blessé pour nos péchés, brisé pour nos iniquités ; Le châtiment qui nous donne la paix est 



 
674 

tombé sur lui, Et c’est par ses meurtrissures que nous sommes guéris » (Ésaïe 53:4-5). Nous voyons 
à la croix du Christ ce qui se passe lorsque tout le poids de la loi de Dieu et la punition pour sa 
désobéissance s’abattent sur le péché humain. Dieu « n’a point épargné son propre Fils, mais qui l’a 
livré pour nous tous » (Romains 8:32). Christ est devenu « malédiction pour nous » (Galates 3:13).  

L’abus le plus horrible de la loi de Dieu est de penser que nous pouvons l’observer et gagner la faveur 
de Dieu en l’observant. Une telle vision rend le sacrifice de Jésus sur la croix totalement inutile. « Si la 
justice s’obtient par la loi, Christ est donc mort en vain » (Galates 2:21). Si nous pouvons respecter la 
loi de Dieu et gagner sa faveur, nous n’avons pas du tout besoin d’un Sauveur. Ces personnes ont besoin 
qu’on leur martèle la loi de Dieu jusqu’à ce qu’elles admettent qu’elles ont péché et qu’elles ont besoin 
d’un Sauveur. Elles ont besoin d’un Sauveur parce que, sans lui, leur destinée finale sera le châtiment 
éternel.  

À l’époque de Jésus, les pharisiens avaient une haute opinion d’eux-mêmes et ne voulaient donc pas 
confesser qu’ils étaient pécheurs. C’est pourquoi, par amour pour eux, Jésus n’a cessé d’attirer 
l’attention sur leurs péchés. Il n’a cessé de leur prêcher la loi de Dieu afin de les humilier. Il voulait 
qu’ils se regardent dans le miroir de la loi de Dieu et qu’ils voient à quel point ils étaient pécheurs.  

Devant les pharisiens, Jésus a dit un jour : « Je suis venu dans ce monde pour un jugement, pour que 
ceux qui ne voient point voient, et que ceux qui voient deviennent aveugles » (Jean 9:39). Par ceux 
qui voient, Jésus entend ceux qui pensent voir, comme les pharisiens. Le récit se poursuit : « Quelques 
pharisiens qui étaient avec lui, ayant entendu ces paroles, lui dirent : Nous aussi, sommes-nous 
aveugles ? Jésus leur répondit : Si vous étiez aveugles, vous n’auriez pas de péché. Mais maintenant 
vous dites : Nous voyons. C’est pour cela que votre péché subsiste » (Jean 9:40-41). Si les Pharisiens 
admettaient seulement qu’ils sont aveugles, Jésus pourrait leur rendre la vue. Mais comme ils 
pensaient voir, Jésus ne pouvait pas les aider. Ainsi, si les pécheurs admettent qu’ils sont pécheurs, 
leurs péchés peuvent être pardonnés. Mais tant qu’ils pensent qu’ils sont sans péché, il ne peut y avoir 
de pardon pour eux. Cet incident nous montre l’extrême importance de la loi de Dieu. La loi fait tomber 
les pécheurs orgueilleux, afin que Jésus puisse les relever et les sauver par son message de pardon des 
péchés — le pardon des péchés qu’il a obtenu pour tous en étant puni pour les péchés de tous sur la 
croix. 

Mais nombreux sont ceux qui n’utilisent pas la loi comme elle devrait l’être. Aux États-Unis et dans 
d’autres pays, il existe des organisations pour les jeunes, connues sous le nom de scouts. La douzième 
loi scoute déclare : « Un scout est respectueux envers Dieu. Il est fidèle à ses devoirs religieux ». Voyez-
vous ce qui ne va pas dans cette déclaration ? Le scout dit quelque chose qui n’est pas vrai et qui ne 
peut pas être vrai. Il dit qu’il est fidèle à ses devoirs envers Dieu, mais c’est un mensonge. La loi de 
Dieu dit que personne n’est fidèle à ses devoirs envers Dieu ou envers son prochain. Ainsi, le scout, s’il 
pense ce qu’il dit, est de ceux qui disent : « Nous voyons ». Et donc son péché demeure. 

Voici un autre exemple. L’un des manuels catholiques romains utilisés pour l’instruction des élèves du 
secondaire fait la déclaration suivante : « Si, sur terre, nous avons obéi aux commandements de Dieu 
et de l’Église, nous recevrons une récompense éternelle au ciel. Les dix commandements de Dieu 
constituent les conditions minimales du salut » (My Catholic Faith [Ma foi catholique]). Ceux qui 
enseignent cela ne comprennent pas du tout la loi de Dieu et ne savent pas pourquoi Dieu nous a 
donné sa loi. 

Mais il y a aussi des luthériens qui ne comprennent pas la loi. The Lutheran, magazine d’une branche 
du luthéranisme en Amérique, a donné cette réponse erronée à une question posée par un lecteur 
dans son numéro du 11 août 1976 : « Question : Comment héritons-nous de la vie éternelle ? La 
croyance au Christ suffit-elle, ou devons-nous être baptisés et faire de bonnes œuvres ? » Le magazine 
a répondu, en partie, à cette question : « En bref, nous héritons de la vie éternelle par la foi en Christ 
et par l’obéissance à ses commandements ». En d’autres termes, le Christ est notre Sauveur. Nous 
sommes sauvés par la foi en lui. Mais nous nous sauvons aussi par notre obéissance à ses 



 
675 

commandements. Mais voici ce que dit la Bible : « Nous pensons que l’homme est justifié par la foi, 
sans les œuvres de la loi » (Romains 3:28). La Bible dit : « Vous êtes séparés de Christ, vous tous qui 
cherchez la justification dans la loi; vous êtes déchus de la grâce » (Galates 5:4). Le but de la loi n’est 
pas de nous sauver par notre obéissance. C’est impossible. Le but de la loi n’est pas de nous sauver, 
mais de nous montrer nos péchés et notre incapacité totale à nous sauver par notre obéissance.  

Jésus a raconté une parabole « en vue de certaines personnes se persuadant qu’elles étaient justes, 
et ne faisant aucun cas des autres » (Luc 18:9). Ils utilisaient la loi pour condamner les autres, mais ne 
l’appliquaient pas à eux-mêmes. Ils n’ont pas réalisé que le but principal de la loi était de révéler leur 
propre péché, ainsi que les péchés des autres.  

Voici la parabole : « Deux hommes montèrent au temple pour prier ; l’un était pharisien, et l’autre 
publicain. Le pharisien, debout, priait ainsi en lui-même : O Dieu, je te rends grâces de ce que je ne 
suis pas comme le reste des hommes, qui sont ravisseurs, injustes, adultères, ou même comme ce 
publicain ; je jeûne deux fois la semaine, je donne la dîme de tous mes revenus. Le publicain, se 
tenant à distance, n’osait même pas lever les yeux au ciel ; mais il se frappait la poitrine, en disant : 
O Dieu, sois apaisé envers moi, qui suis un pécheur. Je vous le dis, celui-ci descendit dans sa maison 
justifié, plutôt que l’autre. Car quiconque s’élève sera abaissé, et celui qui s’abaisse sera élevé » (Luc 
18:10-14). 

Le pharisien de la parabole de Jésus utilisait la loi de Dieu pour condamner les autres, mais n’appliquait 
pas la loi de Dieu à ses propres péchés d’orgueil et de manque d’amour. Son espoir de vie éternelle 
reposait sur sa propre obéissance et sa piété. Il ne comprenait pas la vérité de Dieu : « Nul ne sera 
justifié devant lui par les œuvres de la loi » (Romains 3:20). Le collecteur d’impôts, quant à lui, 
reconnaissait qu’il était pécheur et que son seul espoir était le pardon de Dieu par le biais d’un sacrifice 
expiatoire. Cet homme est rentré chez lui avec ses péchés pardonnés, mais pas le Pharisien, qui ne 
reconnaissait même pas qu’il avait des péchés. 

Un jour, un jeune chef riche a demandé à Jésus ce qu’il pouvait faire pour hériter de la vie éternelle. 
Jésus l’a renvoyé aux dix commandements pour lui faire comprendre qu’il ne pouvait pas se sauver lui-
même. Mais le jeune homme dit : « J’ai … observé toutes ces choses dès ma jeunesse » (Luc 18:21). 
Il n’a pas non plus compris l’objectif principal de la loi de Dieu. Il n’a pas regardé attentivement le miroir 
de Dieu. Mais Jésus lui a fait remarquer qu’il n’avait même pas respecté le premier commandement. 
En effet, lorsque Jésus lui a dit de vendre ses biens et de les donner aux pauvres, il s’est attristé. Mettre 
Dieu au-dessus de ses biens était trop difficile pour cet homme. 

Jésus a dit un jour : « Ce ne sont pas ceux qui se portent bien qui ont besoin de médecin, mais les 
malades » (Luc 5:31). L’objectif principal de la loi de Dieu est de nous montrer que nous ne sommes 
pas en bonne santé. Elle nous montre que nous sommes malades et que nous avons besoin du seul 
médecin qui puisse vraiment nous aider, Jésus-Christ. Martin Luther a dit un jour : « Il est dans la 
nature de Dieu de faire quelque chose à partir de rien ; c’est pourquoi Dieu ne peut rien faire de celui 
qui n’est pas encore rien. ... Dieu n’accueille que les abandonnés, ne guérit que les malades, ne rend 
la vue qu’aux aveugles, ne rend la vie qu’aux morts, ne sanctifie que les pécheurs, ne donne la sagesse 
qu’aux imprudents. Bref, il n’a de pitié que pour les misérables » (Œuvres de Luther édition anglaise, 
vol. 14, p. 163). Le but de la loi de Dieu est de nous faire prendre conscience que nous sommes des 
abandonnés, des malades, des aveugles, des morts, des pécheurs, des imprudents, des misérables, 
que nous ne sommes vraiment rien du tout, afin qu’il puisse, par l’Évangile, faire quelque chose de 
nous. 



 
676 

Questions 

1. Qu’entendons-nous lorsque nous disons que la loi de Dieu est comme un miroir ? 
2. Où lisons-nous dans la Bible que la loi nous montre notre péché ? 
3. Qu’est-ce que la loi de Dieu exige de chacun d’entre nous ? 
4. Comment Jésus montre-t-il dans le Notre Père que les croyants sont des pécheurs ? 
5. Comment la croix révèle-t-elle la haine de Dieu pour le péché ? 
6. Quel est le pire abus de la loi de Dieu ? Pourquoi est-ce si mauvais ? 
7. Comment enseigne-t-on aux scouts une mauvaise utilisation de la loi ? 
8. Qu’est-ce qui ne va pas dans l’enseignement de My Catholic Faith ? 
9. En quoi la réponse donnée dans le magazine The Lutheran est-elle contraire à l’Écriture ? 
10. Comment la parabole de Jésus sur les deux hommes qui prient s’applique-t-elle à vous ? 
11. Comment le jeune homme riche a-t-il abusé de la loi de Dieu ? 
12. Expliquez ce que Jésus voulait dire lorsqu’il a prononcé les paroles de Jean 9:40-41. 



 
677 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.4.3.12.3 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
La loi de Dieu : une règle pour nous apprendre quelles sont les œuvres qui plaisent à Dieu 

Les deux premières utilisations de la loi s’adressent aussi bien aux non-croyants qu’aux croyants en 
Christ. Si les croyants n’étaient constitués que de l’homme nouveau sans le vieil homme de la chair 
pécheresse, ils n’auraient pas du tout besoin de la loi, puisque, comme le dit l’apôtre Paul, « la loi n’est 
pas faite pour le juste » (1 Timothée 1:9). Mais le chrétien est constitué d’un homme nouveau et d’un 
vieil homme. C’est à cause de la chair pécheresse que les chrétiens ont besoin de la loi pour freiner 
leur chair pécheresse et aussi pour leur rappeler continuellement leur péché. Les confessions 
luthériennes affirment : « La loi accuse toujours ». C’est également vrai pour le chrétien. La loi trouve 
toujours à redire à chaque pécheur, et aucun d’entre nous n’est sans péché. À cause de notre chair 
pécheresse, nous avons tous besoin de la loi pour freiner notre chair et nous montrer notre péché.  

En outre, nous tous, chrétiens, avons besoin de la loi dans son troisième usage : pour nous informer 
et nous instruire sur le type d’œuvres que nous pouvons faire pour plaire à notre Dieu, sur les œuvres 
qui sont conformes à sa volonté. Le troisième usage de la loi est celui d’une norme ou d’une règle fixe, 
qui nous enseigne quelles sont les œuvres qui plaisent à Dieu et quelles sont celles qui lui déplaisent. 
Dieu utilise sa loi pour accomplir ces trois objectifs simultanément. Jour après jour, la loi de Dieu 
continue à nous humilier en nous rappelant notre péché. Jour après jour, la loi de Dieu continue à 
freiner les désirs de notre chair. Jour après jour, la loi de Dieu continue à nous indiquer les œuvres que 
nous pouvons accomplir pur plaire à Dieu. Cependant, la loi de Dieu ne fournit pas la motivation pour 
faire ce qui plaît à Dieu. La motivation pour faire ce qui plaît à Dieu vient de l’Évangile, la Bonne 
Nouvelle de ce que Dieu a fait pour nous en Christ. L’apôtre Jean l’a dit aussi simplement que possible : 
« Nous l’aimons, parce qu’il nous a aimés le premier » (1 Jean 4:19). 

Dès l’instant où nous sommes amenés à la foi en Christ comme notre Sauveur du péché, nous ne 
sommes plus sous la loi qui nous condamne, nous maudit et nous menace de l’enfer éternel. « Il n’y a 
donc maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont en Jésus-Christ » (Romains 8:1). Nous ne 
sommes plus sous la loi dans le sens où nous devons observer la loi pour gagner la faveur de Dieu et 
nous sauver. Puisque nous avons la justice parfaite et le pardon en Christ, la loi ne peut rien ajouter à 
notre salut. C’est pourquoi l’apôtre Paul nous dit, à nous chrétiens, que nous ne sommes plus sous la 
loi, mais sous la grâce. « Vous êtes, non sous la loi, mais sous la grâce » (Romains 6:14).  

Parce que nous sommes sous la grâce et que nous savons que nos péchés sont pardonnés à cause du 
Christ, nous aimons Dieu et nous voulons lui plaire dans tout ce que nous faisons. Mais à cause de 
notre chair pécheresse, nous pouvons être induits en erreur et croire que certaines choses plaisent à 
Dieu alors qu’elles ne lui plaisent pas, et que certaines choses ne plaisent pas à Dieu alors qu’elles lui 
plaisent. En outre, certaines activités sont adiaphores, c’est-à-dire qu’elles ne sont ni bonnes ni 
mauvaises en elles-mêmes, mais qu’elles peuvent être bonnes ou mauvaises selon les circonstances. 
À cause de notre chair pécheresse, nous avons besoin d’être instruits sur toutes ces questions, et la loi 
de Dieu, dans son troisième usage, fournit cette instruction. C’est pourquoi Martin Luther a écrit dans 
son Grand Catéchisme : « Les Dix-Commandements, qui forment le plus bel assemblage des préceptes 
divins, nous enseignent ce que nous devons faire, afin que notre vie entière soit agréable à Dieu » (p. 
46). 



 
678 

Le plus long psaume de la Bible est le Psaume 119. Tout au long de ce psaume, nous trouvons des 
références aux commandements de Dieu qui nous guident dans notre vie quotidienne, car, en tant que 
croyants, nous voulons vraiment plaire à notre Dieu par notre vie. Par exemple, il est écrit : « Comment 
le jeune homme rendra-t-il pur son sentier ? En se dirigeant d’après ta parole. Je te cherche de tout 
mon cœur : ne me laisse pas égarer loin de tes commandements ! Je serre ta parole dans mon cœur, 
afin de ne pas pécher contre toi » (Psaume 119:9-11). Nous lisons à nouveau : « Que tes paroles sont 
douces à mon palais, plus que le miel à ma bouche ! Par tes ordonnances je deviens intelligent, aussi 
je hais toute voie de mensonge. Ta parole est une lampe à mes pieds, et une lumière sur mon 
sentier » (Psaume 119:103-105).  

L’apôtre Paul a dit de lui-même : « Je prends plaisir à la loi de Dieu, selon l’homme intérieur » 
(Romains 7:22). Paul voulait faire ce qu’il fallait, conformément à la volonté de Dieu, mais sa chair 
pécheresse l’en empêchait. Nous tous, chrétiens, avons le même problème. Selon notre homme 
nouveau, nous voulons plaire à Dieu dans tout ce que nous faisons. Mais notre chair pécheresse nous 
empêche non seulement de faire ce qui est juste, mais aussi de comprendre ce qui est juste. C’est l’une 
des raisons pour lesquelles nous avons besoin de la Parole de Dieu comme d’une lampe pour nos pieds 
et d’une lumière pour notre chemin. 

Pensez aux chrétiens de Colosses. Ils avaient été amenés à la foi en Christ. Ils voulaient servir le 
Seigneur. Mais à cause de leur chair, ils risquaient de céder aux faux docteurs qui leur enseignaient 
que la meilleure façon de servir Dieu et de lui plaire était de suivre certaines lois cérémonielles de 
l’Ancien Testament qui n’étaient plus en vigueur. Ils étaient induits en erreur et pensaient que la 
meilleure façon de servir Dieu était d’adorer les anges et de se soumettre à toutes sortes de règles 
concernant le manger et le boire. Paul leur a donc écrit : « Pourquoi … vous impose-t-on ces préceptes 
… qui ne sont fondés que sur les ordonnances et les doctrines des hommes ? Ils ont, à la vérité, une 
apparence de sagesse, en ce qu’ils indiquent un culte volontaire, de l’humilité, et le mépris du corps, 
mais ils sont sans aucun mérite et contribuent à la satisfaction de la chair » (Colossiens 2:20-23). 
« Un culte volontaire » n’est pas la façon de plaire à Dieu. Nous plaisons à Dieu en écoutant et en 
suivant ses instructions sur la manière dont nous devons vivre, et non pas nos propres idées ou les 
caprices d’un faux enseignant. 

Les dernières parties de presque toutes les lettres de Paul dans le Nouveau Testament contiennent des 
instructions pour une vie pieuse, en accord avec l’Évangile. Ses convertis avaient besoin de telles 
instructions, en raison de leur environnement païen et de leur passé païen, et aussi parce que leur 
chair pécheresse risquait de les entraîner sur une mauvaise voie. Ils aimaient leur Sauveur et voulaient 
lui plaire, c’est pourquoi Paul leur a donné des instructions sur la manière d’y parvenir. Par exemple, la 
lettre aux Romains est une lettre de doctrine. Elle parle en détail de la loi de Dieu, puis de son Évangile, 
mais à partir du chapitre 12 et jusqu’à la fin de la lettre, Paul montre le genre de choses que Dieu veut 
que nous fassions par amour pour lui. Il dit : « Ne vous conformez pas au siècle présent, mais soyez 
transformés par le renouvellement de l’intelligence, afin que vous discerniez quelle est la volonté de 
Dieu, ce qui est bon, agréable et parfait » (Romains 12:2). Dans ce contexte, Paul répète les dix 
commandements dans Romains 13:9. 

Mais nous devons toujours veiller à ne pas penser que le fait de suivre les instructions du Seigneur 
contribue en quoi que ce soit à notre espoir de salut. Nous avons été jugés saints par Dieu grâce à 
notre foi en Christ et au pardon total qu’il a obtenu pour nous. Mais parce que nous sommes 
totalement pardonnés par la grâce de Dieu, nous voulons obéir à notre Seigneur et lui plaire en toutes 
circonstances. L’apôtre Pierre a écrit : « Ceignez les reins de votre entendement, soyez sobres, et ayez 
une entière espérance dans la grâce qui vous sera apportée, lorsque Jésus-Christ apparaîtra. Comme 
des enfants obéissants, ne vous conformez pas aux convoitises que vous aviez autrefois, quand vous 
étiez dans l’ignorance. Mais, puisque celui qui vous a appelés est saint, vous aussi soyez saints dans 
toute votre conduite » (1 Pierre 1:13-15). 



 
679 

Au fil des siècles, l’Église catholique romaine a mis au point divers moyens pour espérer plaire à Dieu. 
Mais beaucoup de ces moyens étaient des règles qu’elle s’imposait elle-même et qui n’avaient aucun 
fondement dans la Parole de Dieu. Par exemple, les croisades religieuses en Terre Sainte, les 
pèlerinages dans les sanctuaires, les vœux de chasteté et de pauvreté, l’utilisation de chapelets et les 
prières aux saints étaient présentés comme des actes particulièrement agréables à Dieu. Certaines de 
ces activités étaient même présentées comme nécessaires au salut. En fait, certaines de ces activités 
étaient considérées comme tellement saintes que ceux qui les pratiquaient avaient une obéissance 
superflue (supplémentaire) que l’Église pouvait ensuite vendre à d’autres. En d’autres termes, ils ont 
conçu leurs propres catégories de bonnes œuvres qui étaient encore meilleures que l’obéissance aux 
commandements de Dieu. Martin Luther et les autres réformateurs ont fait de leur mieux pour 
enseigner aux gens ce qu’étaient vraiment les bonnes œuvres aux yeux de Dieu. Sur quoi se fondaient-
ils pour déterminer ce qui était agréable à Dieu ? La loi morale de Dieu telle qu’elle est révélée dans la 
Bible, en particulier dans les dix commandements. Le Grand Catéchisme de Luther dit : « en dehors 
des Dix-Commandements, aucune œuvre ne peut être bonne et agréable à Dieu, quand même elle 
serait grande et précieuse aux yeux du monde » (p. 46).  

Plus récemment, on a vu apparaître des enseignants qui ont détourné la parole de Dieu en affirmant 
que l’amour est l’accomplissement de la loi. Sur cette base, ils affirment que toute action est bonne à 
condition qu’elle soit faite avec amour. Un homme du nom de Joseph Fletcher a déclaré : « Je suis prêt 
à soutenir qu’une obligation chrétienne appelle au mensonge, à l’adultère, à la fornication, au vol, à la 
rupture de promesse et au meurtre, parfois, en fonction de la situation ». Cette philosophie s’appelle 
l’éthique de situation. Cette philosophie n’accepte pas la loi de Dieu comme une norme fixe pour un 
comportement pieux, une norme qui ne change pas. Mais la loi de Dieu est une norme fixe. En d’autres 
termes, la fornication est toujours un péché, quelle que soit la situation ou la circonstance. Le vol est 
toujours un péché, quelle que soit la situation ou les circonstances. 

En général, il y a deux façons opposées dont les chrétiens peuvent être détournés de l’enseignement 
correct concernant la loi de Dieu. L’une d’elles est appelée antinomianisme, c’est-à-dire l’enseignement 
selon lequel les chrétiens n’ont pas besoin de la loi. Les enseignants et les prédicateurs qui suivent ce 
point de vue disent qu’ils ne prêchent que l’Évangile du Christ et non la loi. Mais nous ne pouvons pas 
apprécier la bonne nouvelle de l’Évangile si l’enseignement de la loi ne nous rappelle pas constamment 
nos péchés. Lorsque l’antinomianisme commence à s’imposer dans une église, la loi n’est plus utilisée 
dans aucun de ses fonctions. La confession des péchés est supprimée et l’on ne dit aux gens que du 
bien d’eux-mêmes. Il en résulte de l’orgueil, un manque de discipline ecclésiastique et un manque de 
formation à la piété. Lorsque les églises permettent à leurs pasteurs d’être des homosexuels actifs, 
comme c’est le cas dans de nombreux endroits aujourd’hui, nous pouvons voir que l’antinomianisme 
s’est installé et que la loi de Dieu a été rejetée comme obsolète. Nous devons nous rappeler les paroles 
de l’apôtre Paul : « Ne vous y trompez pas: on ne se moque pas de Dieu. Ce qu’un homme aura semé, 
il le moissonnera aussi » (Galates 6:7).  

La deuxième façon dont la loi de Dieu est couramment détournée est le légalisme. Le légalisme est la 
tentative d’accomplir au moyen de la loi ce que seul l’Évangile du Christ peut accomplir. Quelle est la 
seule voie de salut ? C’est l’Évangile, et non la loi. Si quelqu’un pense qu’il peut se sauver en observant 
la loi ou même en contribuant à son salut en observant la loi, il est coupable de légalisme. La 
contribution de la loi à notre salut n’est que négative. C’est-à-dire que la loi nous montre notre péché 
et notre besoin de l’Évangile. La loi de Dieu n’est pas un moyen de grâce. La loi nous montre ce qui est 
bien et ce qui est mal, mais elle ne nous motive pas à faire le bien avec le bon esprit ou la bonne 
attitude. Le légalisme tente d’apporter un changement positif et une amélioration des mœurs en 
dehors de l’Évangile. Le légalisme met l’accent sur la conformité extérieure à un certain modèle de 
comportement, mais il ne peut pas changer le cœur. Seul l’Évangile est un moyen de grâce, capable de 
donner la justice et la vie, comme il est écrit : « La lettre (loi) tue, mais l’esprit vivifie » (2 Corinthiens 
3:6). L’apôtre Paul a écrit : « Je n’ai point honte de l’Évangile : c’est une puissance de Dieu pour le 
salut de quiconque croit » (Romains 1:16). 



 
680 

Nos pères luthériens ont été contraints par la présence de nombreux faux enseignants d’étudier très 
attentivement les usages de la loi. En fait, la Formule de Concorde consacre un article entier au 
troisième usage de la loi. Voici un bref extrait de l’article VI : « La Loi nous fait connaître la volonté de 
Dieu qui nous ordonne de vivre d’une vie nouvelle, mais elle ne nous donne pas la force et la pouvoir 
de pratiquer la nouvelle obéissance. Au contraire, le Saint-Esprit qui nous est donné et que nous 
recevons, non par la Loi, mais par la prédication de l’Évangile, renouvelle le cœur de l’homme (Ga 3:2). 
Il se sert ensuite de la Loi pour instruire le régénérés et il leur montre, par le Décalogue, quelle est “la 
bonne et agréable volonté de Dieu” (Rm 12:2) » (LA FOI DES ÉGLISE LUTHÉRIENNES Confessions et 
Catéchismes, p. 491, §1027). 

Questions 

1. Pourquoi les croyants en Christ ont-ils encore besoin de la loi ? 
2. Quel est le troisième usage de la loi ? 
3. Que signifie le fait que nous sommes sous la grâce et non sous la loi ? 
4. Pourquoi la loi ne peut-elle pas motiver un comportement qui plaise à Dieu ? 
5. A quels commandements des hommes les Colossiens risquaient-ils d’obéir ? 
6. Qu’entend-on par « un culte volontaire » ? Pourquoi est-ce mal ? 
7. Pourquoi devons-nous exclure complètement la loi comme moyen de salut ? 
8. Quelles sont les œuvres dont les catholiques romains font l’éloge et qu’ils considèrent comme 

vraiment bonnes ? 
9. Que reproche-t-on à l’enseignement de Joseph Fletcher ? 
10. Donnez une définition et un exemple de l’antinomianisme. 
11. Donnez une définition et un exemple de légalisme. 
12. Comment le Saint-Esprit utilise-t-il la loi dans son troisième usage ? 

 



 
681 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.6 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
l’Évangile 

L’apôtre Paul a enseigné que la loi de Dieu était une lumière glorieuse. Mais il a également enseigné 
que l’Évangile du Christ est une lumière bien plus glorieuse. « Si le ministère de la condamnation a 
été glorieux, le ministère de la justice est de beaucoup supérieur en gloire » (2 Corinthiens 3:9). 
L’action de la loi est négative ; « La lettre tue » (2 Corinthiens 3:6). La loi est une mauvaise nouvelle 
pour tout pécheur, car elle maudit et condamne chacun d’entre nous. Mais l’Évangile est une bonne 
nouvelle, et c’est d’ailleurs ce que signifie le mot « Évangile » : une bonne nouvelle. La bonne nouvelle, 
c’est que « là où le péché a abondé, la grâce a surabondé » (Romains 5:20).  

En grec, le mot qui désigne l’Évangile est euangelion εὐαγγέλιον, d’où l’français tire les mots 
« évangile », « évangélique » et « évangélisme ». Très souvent, l’Église luthérienne est appelée Église 
évangélique luthérienne, parce que les confessions luthériennes mettent l’accent sur l’Évangile (la 
Bonne Nouvelle) de Jésus-Christ en tant que noyau central de tout ce que les luthériens enseignent et 
pratiquent. Les deux premières phrases de la Profession de Foi et de But de la CLC déclarent : « Il est 
notre seul but d’être une église chrétienne qui proclame l’Évangile salvateur de Jésus-Christ révélé 
dans la Bible. Cet Évangile est le seul chemin dont les gens peuvent connaître le vrai Dieu et le chemin 
de la vie éternelle » (Une Introduction à la Doctrine Luthérienne et à l’Église de la Confession 
Luthérienne (CLC) aux États-Unis, p. 2). Ceci est conforme au message que Dieu a donné aux bergers 
de Bethléem lors de la naissance de Jésus : « Je vous annonce une bonne nouvelle (l’Évangile), qui 
sera pour tout le peuple le sujet d’une grande joie : c’est qu’aujourd’hui, dans la ville de David, il 
vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le Seigneur » (Luc 2:10-11). Après avoir achevé son œuvre 
de salut du monde par sa mort et sa résurrection, Jésus a dit à ses disciples : « Allez par tout le monde, 
et prêchez la bonne nouvelle à toute la création » (Marc 16:15). 

Il y a quelques passages de la Bible où le mot « Évangile » peut être utilisé dans un sens plus large pour 
inclure toute la Parole de Dieu, ce qui inclurait donc la loi. Par exemple, l’Évangile de Marc commence 
par ces mots : « Commencement de l’Évangile de Jésus-Christ, Fils de Dieu » (Marc 1:1). L’auteur fait 
peut-être référence à tout ce qui suit dans le livre que nous appelons « L’Évangile selon Marc », qui 
contient beaucoup de matériel qui n’est pas spécifiquement une bonne nouvelle. Il contient la 
prédication de la loi par Jean-Baptiste et Jésus, ainsi que la bonne nouvelle de l’amour et du pardon 
de Dieu en Jésus-Christ. 

Mais lorsque nous parlons de loi et d’Évangile et que nous distinguons la loi de l’Évangile, nous 
entendons l’Évangile dans son sens spécifique : la bonne nouvelle selon laquelle Dieu, par libre grâce 
grâce à l’œuvre du Christ, pardonne les péchés de tous les pécheurs et déclare le monde entier juste 
grâce à l’œuvre du Christ. Le prophète Ésaïe de l’Ancien Testament est parfois appelé le cinquième 
évangéliste (à côté de Matthieu, Marc, Luc et Jean) parce qu’il a prêché à l’avance cet Évangile du Christ 
aussi clairement que n’importe lequel des apôtres. En voici quelques exemples : « Qu’ils sont beaux 
sur les montagnes, les pieds de celui qui apporte de bonnes nouvelles, qui publie la paix ! De celui 
qui apporte de bonnes nouvelles, qui publie le salut ! … Éclatez ensemble en cris de joie, ruines de 
Jérusalem ! Car l’Éternel console son peuple, il rachète Jérusalem. L’Éternel découvre le bras de sa 
sainteté, aux yeux de toutes les nations ; Et toutes les extrémités de la terre verront le salut de notre 
Dieu » (Ésaïe 52:7-10). 



 
682 

Dans le premier sermon de l’apôtre Paul rapporté dans le livre des Actes, Paul parle de la vie, de la 
mort et de la résurrection de Jésus. Il conclut par cette Bonne Nouvelle : « Sachez donc, hommes 
frères, que c’est par lui que le pardon des péchés vous est annoncé, et que quiconque croit est justifié 
par lui de toutes les choses dont vous ne pouviez être justifiés par la loi de Moïse » (Actes 13:38-39). 
Le sermon de l’apôtre Pierre dans la maison du païen Corneille avait une conclusion similaire : « Tous 
les prophètes rendent de lui (Jésus-Christ) le témoignage que quiconque croit en lui reçoit par son 
nom le pardon des péchés » (Actes 10:43). L’apôtre Paul a appelé l’œuvre de sa vie « le ministère que 
j’ai reçu du Seigneur Jésus, d’annoncer la bonne nouvelle de la grâce de Dieu » (Actes 20:24).  

Dans sa lettre aux chrétiens de Rome, Paul parle de son intention de se rendre à Rome en disant : « J’ai 
un vif désir de vous annoncer aussi l’Évangile, à vous qui êtes à Rome. Car je n’ai point honte de 
l’Évangile : c’est une puissance de Dieu pour le salut de quiconque croit, du Juif premièrement, puis 
du Grec, parce qu’en lui est révélée la justice de Dieu par la foi et pour la foi » (Romains 1:15-17). 
Comme nous l’avons déjà vu, c’est l’Évangile du Christ qui est le moyen de grâce de Dieu. L’Évangile 
n’est pas seulement le moyen de nous dire que nos péchés sont pardonnés grâce à l’œuvre du Christ, 
mais aussi le moyen de faire naître dans nos cœurs la foi en Christ, afin que nous fassions confiance à 
Jésus, et à Jésus seul, pour notre salut. Paul a écrit aux Éphésiens : « En lui (Christ) vous aussi, après 
avoir entendu la parole de la vérité, l’Évangile de votre salut » (Éphésiens 1:13). Il ne peut y avoir de 
foi salvatrice en Christ sans « la parole de la vérité, l’Évangile de votre salut », car « la foi vient de ce 
qu’on entend, et ce qu’on entend vient de la parole de Christ » (Romains 10:17). 

L’une de nos confessions luthériennes, la Formule de Concorde, définit ainsi l’Évangile du Christ : 
« L’Évangile … est … proprement et exclusivement, une bonne nouvelle, une consolation. Loin de 
condamner et d’effrayer, il rassure les consciences terrifiées par la Loi, leur fait voir uniquement le 
mérite du Christ et les relève par la douce prédication de la grâce et de la faveur de Dieu, obtenues par 
le mérite du Christ » (LA FOI DES ÉGLISE LUTHÉRIENNES Confessions et Catéchismes, p. 431, §896 #6). 

Questions 

1. Quelle est la signification du mot « évangile » ? 
2. De quelle manière l’Évangile a-t-il été annoncé lors de la naissance de Jésus ? 
3. Énoncez l’Évangile du Christ du mieux que vous pouvez en une phrase. 
4. Quel est le lien entre l’Évangile et le pardon des péchés ? 
5. Pourquoi l’Évangile est-il appelé l’Évangile de la grâce ? 
6. Quelles sont les deux fonctions de l’Évangile en tant que moyen de grâce ? 
7. Qu’est-ce que Dieu utilise pour amener les gens à la foi en Jésus-Christ ? 



 
683 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.7 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
Différences entre la Loi et l’Evangile 

Nous avons déjà montré que la loi de Dieu est une chose et que l’Évangile de Dieu en est une autre. 
Dans cette section, nous allons souligner plus en détail les différences entre la loi et l’Évangile. La 
Formule de Concorde, l’une de nos confessions luthériennes, affirme que la distinction entre la loi et 
l’Évangile est très importante pour comprendre la Parole de Dieu : « Nous croyons, enseignons et 
confessons que la distinction établie entre la Loi et l’Évangile doit être maintenue avec le plus grand 
soin dans l’Église, comme une lumière particulièrement précieuse qui permet de diviser la Parole de 
Dieu avec justesse, selon la recommandation de l’apôtre Paul » (FOI DES ÉGLISE LUTHÉRIENNES 
Confessions et Catéchismes, p. 430, §896 #1). 

Différence numéro un : La loi nous dit ce qu’il faut faire. L’Évangile nous dit ce que Dieu a fait. 

Les Dix Commandements sont un résumé de la loi de Dieu. Remarquez que chacun des Dix 
Commandements nous dit que nous devons faire ou ne pas faire quelque chose. D’un point de vue 
positif, nous devons nous souvenir du jour du sabbat et honorer nos parents. D’un point de vue négatif, 
nous ne devons pas avoir d’autres dieux, nous ne devons pas prendre le nom de Dieu en vain, nous ne 
devons pas tuer, commettre l’adultère, voler, porter de faux témoignages ou convoiter. Jésus a résumé 
la loi en deux déclarations nous indiquant ce que nous devons faire : « Tu aimeras le Seigneur, ton 
Dieu, de tout ton cœur, de toute ton âme, et de toute ta pensée. … Tu aimeras ton prochain comme 
toi-même » (Matthieu 22:36-40). L’apôtre Paul a résumé la loi en un mot : « L’amour est donc 
l’accomplissement de la loi » (Romains 13:10). 

L’Évangile, en revanche, ne nous dit pas ce qu’il faut faire ou ne pas faire, mais il nous dit ce que Dieu 
a fait. La bonne nouvelle apportée aux bergers de Bethléem était une annonce de ce que Dieu avait 
fait : « C’est qu’aujourd’hui, dans la ville de David, il vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le 
Seigneur » (Luc 2:11). Les paroles de Jésus au pharisien Nicodème nous donnent un bref résumé de 
l’Évangile. Remarquez que c’est Dieu qui a fait quelque chose. « Dieu a tant aimé le monde qu’il a 
donné son Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle » 
(Jean 3:16). La Bible est remplie de présentations similaires de ce que Dieu a fait et continue de faire 
pour nous, pécheurs, à commencer par la première promesse de l’Évangile dans la Genèse 3:15 à la 
dernière promesse de l’Évangile dans Apocalypse 22:20 : « Oui, je viens bientôt. » 

La loi de Dieu parle d’œuvres et de réussites humaines, mais l’Évangile parle de grâce et de foi. Paul 
écrit : « Nous pensons que l’homme est justifié par la foi, sans les œuvres de la loi » (Romains 3:28). 
La loi est une question de salaire et de dette. L’Évangile est une question de don et de confiance en ce 
don. « À celui qui fait une œuvre, le salaire est imputé, non comme une grâce, mais comme une 
chose due ; et à celui qui ne fait point d’œuvre, mais qui croit en celui qui justifie l’impie, sa foi lui 
est imputée à justice » (Romains 4:4-5). 

Il ne peut y avoir de salut par une combinaison : en partie par l’Évangile, en partie par la loi. C’est l’un 
ou l’autre, comme il est écrit : « Si c’est par grâce, ce n’est plus par les œuvres ; autrement la grâce 
n’est plus une grâce. Et si c’est par les œuvres, ce n’est plus une grâce ; autrement l’œuvre n’est plus 
une œuvre » (Romains 11:6). Nous ne pouvons pas être sauvés en partie par ce que nous faisons et 
en partie par ce que Dieu fait pour nous. L’apôtre Paul, à un moment de sa vie, a essayé de se sauver 



 
684 

par ses propres œuvres. Mais après avoir appris à connaître l’Évangile de la grâce, il a dit : « Et même 
je regarde toutes choses comme une perte, à cause de l’excellence de la connaissance de Jésus-Christ 
mon Seigneur, pour lequel j’ai renoncé à tout, et je les regarde comme de la boue, afin de gagner 
Christ, et d’être trouvé en lui, non avec ma justice, celle qui vient de la loi, mais avec celle qui 
s’obtient par la foi en Christ, la justice qui vient de Dieu par la foi » (Philippiens 3:8-9). 

Différence numéro deux : La loi nous montre notre péché. L’Évangile nous montre notre Sauveur. 

Dans sa présentation de la doctrine chrétienne aux chrétiens de Rome, l’apôtre Paul a énoncé le thème 
de sa lettre dans Romains 1:16 : « Je n’ai point honte de l’Évangile: c’est une puissance de Dieu pour 
le salut. » L’Évangile du Christ est le message central de l’Écriture ; l’objectif principal de Paul était de 
proclamer le salut que l’on peut trouver en Jésus-Christ. Mais remarquez que Paul commence ensuite 
son exposé par une discussion approfondie de la loi, en commençant par Romains 1:18 et en 
continuant jusqu’à Romains 3:20. Afin d’apprécier le salut que le Christ nous a apporté, nous devons 
tout d’abord bien comprendre de quoi nous avions besoin d’être sauvés. C’est le but de la loi : nous 
montrer notre péché. 

Voici quelques citations de la présentation de la loi par Paul. La loi de Dieu étant inscrite dans le cœur 
de l’homme, l’être humain connaît déjà « le jugement de Dieu, déclarant dignes de mort ceux qui 
commettent de telles choses (énumérés dans Romains 1:28-31) » (Romains 1:32). Mais puisque nous 
voulons supprimer cette connaissance, la loi de Dieu la renforce, en nous rappelant que Dieu est 
sérieux. « Ce ne sont pas, en effet, ceux qui écoutent la loi qui sont justes devant Dieu, mais ce sont 
ceux qui la mettent en pratique qui seront justifiés » (Romains 2:13). La loi exige que nous obéissions 
à la loi, sinon il y a une punition. La conclusion de Paul est donc globale. « Nous avons déjà prouvé 
que tous, Juifs et Grecs, sont sous l’empire du péché, selon qu’il est écrit : Il n’y a point de juste, Pas 
même un seul » (Romains 3:9-10). « Tout ce que dit la loi, elle le dit à ceux qui sont sous la loi, afin 
que toute bouche soit fermée, et que tout le monde soit reconnu coupable devant Dieu. Car nul ne 
sera justifié devant lui par les œuvres de la loi, puisque c’est par la loi que vient la connaissance du 
péché » (Romains 3:19-20). 

Après avoir ainsi démontré que la loi de Dieu nous montre notre péché, Paul présente ensuite 
l’Évangile, qui nous montre Jésus comme notre Sauveur du péché. « Tous ont péché et sont privés de 
la gloire de Dieu ; et ils sont gratuitement justifiés par sa grâce, par le moyen de la rédemption qui 
est en Jésus-Christ » (Romains 3:23-24). L’Évangile est centré sur Jésus-Christ et son œuvre. Cela était 
évident dans la première promesse de l’Évangile dans Genèse 3:15, qui promettait la venue de la 
Postérité de la femme qui réparerait les dégâts apportés dans le monde par Satan. Cette Postérité 
écraserait la tête du serpent. L’ange de Dieu dit à Joseph, l’époux de Marie : « Elle enfantera un fils, et 
tu lui donneras le nom de Jésus ; c’est lui qui sauvera son peuple de ses péchés » (Matthieu 1:21). 
Comment le ferait-il ? Jésus lui-même a dit : « Le Fils de l’homme est venu, non pour être servi, mais 
pour servir et donner sa vie comme la rançon de plusieurs » (Matthieu 20:28). 

L’Évangile de Jésus est présent dans tous les livres de la Bible, directement ou indirectement. Pierre a 
dit : « Tous les prophètes rendent de lui (Jésus) le témoignage que quiconque croit en lui reçoit par 
son nom le pardon des péchés » (Actes 10:43). Paul a écrit aux chrétiens de Corinthe : « Je n’ai pas eu 
la pensée de savoir parmi vous autre chose que Jésus-Christ, et Jésus-Christ crucifié » (1 Corinthiens 
2:2). Paul a écrit à Timothée : « Jésus-Christ est venu dans le monde pour sauver les pécheurs, dont 
je suis le premier » (1 Timothée 1:15). Tout passage de la Bible qui nous oriente vers Jésus comme 
notre Sauveur est un passage de l’Évangile. 

La loi de Dieu impose des exigences, fait des promesses conditionnelles et menace de damnation tous 
ceux qui la transgressent. L’Évangile, en revanche, offre et promet la vie sans condition, comme un don 
gratuit, à recevoir par la foi. Par promesse conditionnelle, nous entendons que Dieu promet de nous 
donner la vie (la vie éternelle) si nous gardons ses commandements, comme il est écrit dans la loi de 
Dieu : « Vous observerez mes lois et mes ordonnances : l’homme qui les mettra en pratique vivra 



 
685 

par elles » (Lévitique 18:5). Si nous ne respectons pas ses commandements, Dieu menace de nous 
maudire, comme il est écrit : « Mais si tu n’obéis point à la voix de l’Éternel, ton Dieu, si tu n’observes 
pas et ne mets pas en pratique tous ses commandements et toutes ses lois que je te prescris 
aujourd’hui, voici toutes les malédictions qui viendront sur toi et qui seront ton partage » 
(Deutéronome 28:15). 

Les promesses de l’Évangile ne sont pas conditionnelles mais inconditionnelles, comme c’était déjà le 
cas pour la première promesse de l’Évangile dans Genèse 3:15. Dieu a simplement dit à Adam et Eve 
ce qu’il allait faire pour les sauver. Il ne leur a pas dit ce qu’ils devaient faire pour se sauver eux-mêmes. 
Remarquez l’Évangile inconditionnel de Dieu tel qu’il est présenté dans Romains 3:24 : « Tous ont 
péché et sont privés de la gloire de Dieu ; et ils sont gratuitement justifiés par sa grâce, par le moyen 
de la rédemption qui est en Jésus-Christ » (Romains 3:23-24). Tous sont justifiés (déclarés justes) en 
tant que don gratuit de la grâce grâce à l’œuvre rédemptrice de Jésus-Christ. C’est l’Évangile qui nous 
montre notre Sauveur. Paul et Silas ont proclamé cet Évangile au prisonnier tremblant de Philippes, en 
lui disant : « Crois au (fie-toi au, dépend du, appuie-toi sur le) Seigneur Jésus, et tu seras sauvé, toi et 
ta famille » (Actes 16:31).  

En nous montrant notre péché et en nous maudissant pour notre désobéissance, la loi de Dieu révèle 
notre état de péché total et nous pousse au désespoir. L’Évangile, en revanche, nous déclare justes 
grâce à l’œuvre du Christ et suscite la foi dans le don gratuit de Dieu pour le pardon des péchés, créant 
ainsi une vie nouvelle en nous. Mais si ce don de l’Évangile est rejeté, ceux qui le rejettent perdent ses 
bénédictions et se placent à nouveau sous la loi et sa malédiction. 

La loi de Dieu a montré au roi David ses péchés et l’a amené à dire à Dieu : « Nuit et jour ta main 
s’appesantissait sur moi » (Psaume 32:4). « Il n’y a rien de sain dans ma chair à cause de ta colère, Il 
n’y a plus de vigueur dans mes os à cause de mon péché. Car mes iniquités s’élèvent au-dessus de 
ma tête ; Comme un lourd fardeau, elles sont trop pesantes pour moi » (Psaume 38:4-5). Lorsque 
Pierre a montré aux Juifs de Jérusalem qu’ils avaient commis un grave péché en crucifiant le Fils de 
Dieu, « ils eurent le cœur vivement touché, et ils dirent à Pierre et aux autres apôtres : Hommes 
frères, que ferons-nous ? » (Actes 2:37).  

Après que la loi a effectué son travail en nous montrant notre péché et en nous menaçant d’un 
châtiment éternel, l’Évangile du Christ vient nous montrer notre Sauveur Jésus-Christ et révèle toutes 
les bénédictions que Dieu veut nous donner en raison de ce que le Christ a fait pour nous par sa vie, 
sa mort et sa résurrection. Paul résume très brièvement la loi et l’Évangile en ces termes : « salaire du 
péché, c’est la mort (la loi) ; mais le don gratuit de Dieu, c’est la vie éternelle en Jésus-Christ notre 
Seigneur (l’Évangile) » (Romains 6:23). 

Dans sa lettre aux Éphésiens, Paul dit clairement à ses lecteurs qu’ils sont « morts par [leur] offenses 
et par [leur] péchés » (Éphésiens 2:1), mais il annonce aussi l’Évangile : « Mais Dieu, qui est riche en 
miséricorde, à cause du grand amour dont il nous a aimés, nous qui étions morts par nos offenses, 
nous a rendus à la vie avec Christ. … c’est par la grâce que vous êtes sauvés, par le moyen de la foi. 
Et cela ne vient pas de vous, c’est le don de Dieu. Ce n’est point par les œuvres, afin que personne 
ne se glorifie » (Éphésiens 2:4-9). 

L’Évangile du Christ peut être rejeté, mais il n’y a pas d’autre Évangile. Par conséquent, ceux qui 
rejettent l’Évangile du Christ doivent subir un châtiment éternel. Jésus lui-même a dit : « Celui qui ne 
croira pas (la Bonne Nouvelle) sera condamné » (Marc 16:16). La lettre aux Hébreux souligne ce point : 
« Celui qui a violé la loi de Moïse meurt sans miséricorde, sur la déposition de deux ou de trois 
témoins ; de quel pire châtiment pensez-vous que sera jugé digne celui qui aura foulé aux pieds le 
Fils de Dieu, qui aura tenu pour profane le sang de l’alliance, par lequel il a été sanctifié, et qui aura 
outragé l’Esprit de la grâce ? … C’est une chose terrible que de tomber entre les mains du Dieu 
vivant » (Hébreux 10:28-31). 



 
686 

On dit parfois que la loi nous conduit à Christ ou nous amène à Christ. Cette affirmation se fonde sur 
ce que Paul a écrit dans Galates 3:24, dont la traduction est la suivante : « La loi a été comme un 
pédagogue pour nous conduire à Christ, afin que nous fussions justifiés par la foi. » Les mots « pour 
nous conduire » ne figurent cependant pas dans la langue grecque originale. Dans une traduction plus 
littérale, le passage se lirait comme suit : « La loi a été notre pédagogue jusqu’au Christ, afin que nous 
soyons justifiés par la foi. Mais après la foi, nous ne sommes plus sous un pédagogue » (Galates 3:24-
25). Ce que Paul veut dire, c’est que dans l’Ancien Testament, le peuple de Dieu était soumis à un 
maître et traité comme des enfants mineurs qui devaient être soumis aux nombreuses lois que Dieu 
avait données à son peuple dans l’Ancien Testament. Le mot traduit par « pédagogue » était, selon la 
coutume grecque, un esclave dont le travail consistait à accompagner un enfant sur le chemin de 
l’école, afin de le tenir à l’écart des dangers et des ennuis. Dans l’Ancien Testament, la loi de Dieu 
(cérémonielle, civile et morale) imposait de nombreuses règles au peuple de Dieu. Mais lorsque le 
Christ est venu et que la foi en Christ a été à l’ordre du jour, la loi n’a plus été nécessaire comme 
pédagogue. En tant qu’enfants adultes, nous sommes libérés de ces nombreuses restrictions de 
l’Ancien Testament. Ceci est expliqué plus en détail dans Galates 4:1-4.  

Il est correct de dire que la loi de Dieu nous montre que nous avons besoin d’un Sauveur pour nous 
libérer du péché, car elle nous montre notre péché. Mais l’effet de la loi n’est que négatif. Elle ne 
contribue en rien à notre salut. C’est l’Évangile, et l’Évangile seul, qui nous montre notre Sauveur du 
péché. 

Différence numéro trois : La loi doit être prêchée à tous, en particulier aux pécheurs impénitents. 
L’Évangile doit être prêché en particulier aux pécheurs troublés. Nous aborderons cette différence 
dans la prochaine leçon : L’application de la Loi et de l’Évangile. 

Différence numéro quatre : La loi est écrite dans le cœur de l’homme. L’Évangile n’est pas par nature 
dans le cœur de l’homme mais doit lui être révélé par Dieu à travers sa Parole. 

L’apôtre Paul nous enseigne que tout être humain a une connaissance de Dieu à partir de l’observation 
du monde que Dieu a créé. « Ce qu’on peut connaître de Dieu est manifeste pour eux, Dieu le leur 
ayant fait connaître. En effet, les perfections invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité, 
se voient comme à l’œil, depuis la création du monde, quand on les considère dans ses ouvrages. Ils 
sont donc inexcusables, puisque ayant connu Dieu, ils ne l’ont point glorifié comme Dieu » (Romains 
1:19-21). Le problème est qu’« ils ne se sont pas souciés de connaître Dieu » (Romains 1:28). Et 
pourtant, ils connaissaient « le jugement de Dieu » (Romains 1:32). Sans avoir la loi écrite de Dieu, 
comme les Juifs, « les païens, qui n’ont point la loi, font naturellement ce que prescrit la loi » 
(Romains 2:14). Pourquoi font-ils les choses prévues par la loi ? Parce que « l’œuvre de la loi est écrite 
dans leurs cœurs, leur conscience en rendant témoignage, et leurs pensées s’accusant ou se 
défendant tour à tour » (Romains 2:15).  

Ainsi, lorsque les messagers de Dieu prêchent la loi de Dieu au monde pour préparer l’Évangile, il s’agit 
de quelque chose que leurs auditeurs connaissent par leur propre expérience. Ils savent que certaines 
choses sont bonnes et d’autres mauvaises. Ils éprouvent un certain sentiment de culpabilité à cause 
de cette loi dans leur cœur, et ils ont donc aussi peur de la mort, car ils craignent de devoir faire face 
à leur créateur. Mais ils ne comprennent pas la profondeur de leur problème. C’est pourquoi la loi doit 
être proclamée à tous, afin de révéler leur péché dans toute sa laideur, « afin qu’il se manifestât 
comme péché … et que, par le commandement, il devînt condamnable au plus haut point » (Romains 
7:13).  

L’Évangile du Christ, en revanche, n’est connu de personne à moins que Dieu ne le révèle par sa Parole. 
Paul dit : « Comme il est écrit, ce sont des choses que l’œil n’a point vues, que l’oreille n’a point 
entendues, et qui ne sont point montées au cœur de l’homme, des choses que Dieu a préparées 
pour ceux qui l’aiment. Dieu nous les a révélées par l’Esprit » (1 Corinthiens 2:9-10). Après leur péché, 
Adam et Ève n’auraient rien su de la promesse du Sauveur si Dieu ne la leur avait pas révélée. Ceux qui 



 
687 

n’ont pas été exposés à l’Évangile sont, selon les mots de Paul, « sans Christ, privés du droit de cité en 
Israël, étrangers aux alliances de la promesse, sans espérance et sans Dieu dans le monde » 
(Éphésiens 2:12). Ils ne savent rien de l’Évangile du Christ. Ils marchent « comme les païens, qui 
marchent selon la vanité de leurs pensées. Ils ont l’intelligence obscurcie, ils sont étrangers à la vie 
de Dieu, à cause de l’ignorance qui est en eux, à cause de l’endurcissement de leur cœur » (Éphésiens 
4:17-18). Bien qu’ils aient une connaissance limitée de la loi, ils n’ont aucune connaissance de 
l’Évangile. 

Même lorsque l’Évangile du Christ est proclamé à l’oreille de ceux qui ne savent rien du Christ, ils ne le 
comprennent pas. Paul a écrit : « Nous prêchons Christ crucifié ; scandale pour les Juifs et folie pour 
les païens » (1 Corinthiens 1:23). La réaction naturelle de l’homme à l’Évangile du Christ est la 
résistance, l’incrédulité et même l’hostilité à l’égard des messagers de la Bonne Nouvelle. Il faut un 
miracle spécial du Saint-Esprit, agissant par l’intermédiaire de l’Évangile, pour faire sortir les personnes 
des ténèbres de l’incrédulité et les amener à la lumière de l’Évangile. Paul a écrit : « Car Dieu, qui a 
dit : La lumière brillera du sein des ténèbres ! a fait briller la lumière dans nos cœurs pour faire 
resplendir la connaissance de la gloire de Dieu sur la face de Christ » (2 Corinthiens 4:6). Tout comme 
Dieu a apporté la lumière au monde obscur au commencement par sa Parole, Dieu fait briller la lumière 
de l’Évangile dans le cœur des pécheurs et les amène à la foi. « Nul ne peut dire : Jésus est le Seigneur ! 
si ce n’est par le Saint-Esprit » (1 Corinthiens 12:3). L’Esprit Saint utilise l’Évangile à cette fin, comme 
il est écrit : « La foi vient de ce qu’on entend, et ce qu’on entend vient de la parole de Christ » 
(Romains 10:17). C’est pour cette raison que Dieu veut que l’Évangile du Christ soit proclamé dans le 
monde entier. 

Différence numéro cinq : La loi ne peut sauver personne. L’Évangile est le pouvoir de Dieu de sauver. 

Deux lettres de l’apôtre Paul abordent cette question en détail : sa lettre aux Romains et sa lettre aux 
Galates. Dans ces deux lettres, Paul insiste sur le fait que l’incapacité de la loi à sauver qui que ce soit 
n’est pas la faute de la loi. Il dit : « Le commandement qui conduit à la vie se trouva pour moi conduire 
à la mort. Car le péché saisissant l’occasion, me séduisit par le commandement, et par lui me fit 
mourir. La loi donc est sainte, et le commandement est saint, juste et bon » (Romains 7:10-12). En 
fait, Paul dit : « S’il eût été donné une loi qui pût procurer la vie, la justice viendrait réellement de la 
loi » (Galates 3:21). 

En d’autres termes, il n’y a pas de meilleure loi que la loi de Dieu. La loi de Dieu était parfaitement 
capable de donner la vie. La raison pour laquelle elle ne peut sauver personne n’est pas la faute de la 
loi, mais la faute de la personne qui est confrontée à la loi. Depuis la chute d’Adam dans le péché, 
personne ne peut vivre selon les normes de la loi de Dieu. Si nous pouvions observer la loi, nous serions 
sauvés par notre obéissance. Notre justice viendrait alors de la loi et de notre obéissance à celle-ci. 
Mais comme nous sommes pécheurs, nous ne pouvons pas obéir à la loi, et donc la loi ne peut pas 
nous sauver. Cela est vrai pour tous, qu’il s’agisse d’incroyants, morts dans le péché, ou de croyants 
renaissants en Christ, comme l’apôtre Paul, qui a confessé : « Ce qui est bon, je le sais, n’habite pas 
en moi. … Moi-même, je suis par l’entendement esclave de la loi de Dieu, et je suis par la chair 
esclave de la loi du péché » (Romains 7:18, 25). 

Mais cela ne signifie pas que nous sommes sans espoir d’être sauvés. Paul dit : « Car chose impossible 
à la loi, parce que la chair la rendait sans force, — Dieu a condamné le péché dans la chair, en 
envoyant, à cause du péché, son propre Fils dans une chair semblable à celle du péché » (Romains 
8:3). Ce que Dieu ne pouvait pas faire par la loi à cause de notre chair pécheresse, il l’a accompli d’une 
autre manière : Il a envoyé son Fils dans notre monde en tant qu’être humain qui ressemblait à nous, 
pécheurs, mais sans aucun péché. Jésus a fait parfaitement ce que nous faisons mal. Jésus a été puni 
pour nos péchés sur la croix et a ainsi effacé notre péché et sa punition. « Il a effacé l’acte dont les 
ordonnances nous condamnaient et qui subsistait contre nous, et il l’a détruit en le clouant à la 
croix » (Colossiens 2:14).  



 
688 

Dans ses lettres, l’apôtre Paul souligne d’abord qu’il est impossible pour l’homme par nature, et même 
pour le chrétien, de faire ce que la loi de Dieu exige, puis il présente le Christ comme la solution de 
Dieu au problème de notre péché et de notre incapacité à observer la loi. Il dit : « Nul ne sera justifié 
devant lui par les œuvres de la loi, puisque c’est par la loi que vient la connaissance du péché. Mais 
maintenant, sans la loi est manifestée la justice de Dieu, à laquelle rendent témoignage la loi et les 
prophètes, justice de Dieu par la foi en Jésus-Christ pour tous ceux qui croient » (Romains 3:20-22). 
Et il dit encore : « Ce n’est pas par les œuvres de la loi que l’homme est justifié, mais par la foi en 
Jésus-Christ, nous aussi nous avons cru en Jésus-Christ, afin d’être justifiés par la foi en Christ et non 
par les œuvres de la loi, parce que nulle chair ne sera justifiée par les œuvres de la loi » (Galates 
2:16).  

Ainsi, d’une part, notre Dieu nous enseigne : « Tous ceux qui s’attachent aux œuvres de la loi sont 
sous la malédiction » (Galates 3:10) « Et que nul ne soit justifié devant Dieu par la loi » (Galates 3:11). 
Mais d’autre part, il nous enseigne : « Christ nous a rachetés de la malédiction de la loi, étant devenu 
malédiction pour nous » (Galates 3:13). C’est l’Évangile salvateur, que Paul résume en ces termes : 
« Christ est mort pour nos péchés, selon les Écritures ; … il a été enseveli, et … il est ressuscité le 
troisième jour, selon les Écritures » (1 Corinthiens 15:3-4). C’est l’Évangile du Christ, ou la Bonne 
Nouvelle, « par lequel vous êtes sauvés » (1 Corinthiens 15:2). C’est l’Évangile tel qu’il a été enseigné 
par Paul et tous les autres apôtres. « Que ce soit moi, que ce soient eux, voilà ce que nous prêchons, 
et c’est ce que vous avez cru » (1 Corinthiens 15:11). C’est pourquoi Paul dit : « Je n’ai point honte de 
l’Évangile : c’est une puissance de Dieu pour le salut de quiconque croit » (Romains 1:16). 

Puisque la loi de Dieu ne peut pas nous sauver, c’est un horrible abus de la loi de Dieu que d’enseigner 
ou de penser que nous pouvons la respecter et ainsi gagner notre salut ou toute sorte de faveur de la 
part de Dieu. 

Différence numéro six : La loi exige une perfection absolue. L’Évangile donne la perfection en Christ. 

Jacques, le frère de notre Seigneur, a confessé sur lui-même et sur les autres : « Nous bronchons tous 
de plusieurs manières. Si quelqu’un ne bronche point en paroles, c’est un homme parfait, capable 
de tenir tout son corps en bride » (Jacques 3:2). Mais Jacques a poursuivi en disant : « La langue, 
aucun homme ne peut la dompter » (Jacques 3:8). Même en ce qui concerne un seul petit membre 
de notre corps, la langue, nous sommes loin d’être parfaits. Quel niveau Dieu exige-t-il de nous dans 
sa loi ? La réponse est claire : « Soyez saints, car je suis saint, moi, l’Éternel, votre Dieu » (Lévitique 
19:2). Jésus a dit à ses disciples : « Soyez donc parfaits, comme votre Père céleste est parfait » 
(Matthieu 5:48). Dieu ne donne que deux notes : 20/20 (100 %) pour la perfection et 0/20 (0 %) pour 
tout ce qui n’est pas parfait. Jacques dit : « Quiconque observe toute la loi, mais pèche contre un seul 
commandement, devient coupable de tous » (Jacques 2:10). Personne n’obtient 20/20 (100 %) de 
Dieu selon sa loi. 

Ce que Dieu exige dans sa loi, il le donne dans son Évangile. Dans sa lettre aux Romains, Paul a écrit : 
« Je n’ai point honte de l’Évangile … parce qu’en lui est révélée la justice de Dieu » (Romains 1:16-
17). La justice de Dieu, c’est la perfection. Et c’est ce que Dieu nous donne à travers l’Évangile. Car il 
est écrit : « Mais maintenant, sans la loi est manifestée la justice de Dieu, à laquelle rendent 
témoignage la loi et les prophètes, justice de Dieu par la foi en Jésus-Christ pour tous ceux qui 
croient. Il n’y a point de distinction. Car tous ont péché et sont privés de la gloire de Dieu ; et ils sont 
gratuitement justifiés par sa grâce, par le moyen de la rédemption qui est en Jésus-Christ » (Romains 
3:21-24). Ceux-là mêmes qui ont péché sont maintenant justifiés (déclarés justes et parfaits) grâce à 
l’œuvre rédemptrice de Jésus-Christ. Dieu voit que tous les péchés du monde ont été punis lorsque 
Jésus a été puni à la place de l’homme sur la croix. Dieu l’a ressuscité d’entre les morts pour nous 
montrer que les péchés du monde qui avaient été confiés à Jésus ont maintenant été effacés et Dieu 
déclare donc au monde entier : Vous êtes justes en Christ. Vous êtes justifiés en Christ. Vous êtes 
parfaits en Christ. 



 
689 

« Comme par une seule offense la condamnation a atteint tous les hommes, de même par un seul 
acte de justice la justification qui donne la vie s’étend à tous les hommes. Car, comme par la 
désobéissance d’un seul homme beaucoup ont été rendus pécheurs, de même par l’obéissance d’un 
seul beaucoup seront rendus justes » (Romains 5:18-19). Le péché d’Adam a entraîné la condamnation 
de tous ses descendants. L’obéissance du Christ a permis à tous les pécheurs d’obtenir la justice 
parfaite et la justification par lesquelles nous pouvons nous tenir devant Dieu comme étant sans 
péché. Dieu « justifie l’impie » (Romains 4:5) ; Dieu déclare justes les pécheurs impies en raison de ce 
que le Christ a fait en notre faveur. 

« Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-même, en n’imputant point aux hommes leurs 
offenses, et il a mis en nous la parole de la réconciliation. … Celui qui n’a point connu le péché, il l’a 
fait devenir péché pour nous, afin que nous devenions en lui justice de Dieu » (2 Corinthiens 5:19-
21). 

Cette justice que Dieu a gagnée par l’œuvre du Christ pour tous les pécheurs peut être perdue par 
nous à cause de l’incrédulité. Mais la justice parfaite gagnée par le Christ est là pour tous et elle est 
proclamée dans l’Évangile pour que chacun puisse s’en saisir et s’y fier pour être sauvé. Lorsque Dieu 
pardonne les péchés, il pardonne tous les péchés. Lorsque Dieu nous donne la justice en Christ, il nous 
donne une justice parfaite, de sorte qu’en tant que croyants en Christ, nous sommes « cette Église 
glorieuse, sans tache, ni ride, ni rien de semblable, mais sainte et irrépréhensible » (Éphésiens 5:27).  

Le but ultime de Paul était « d’être trouvé en lui (Christ), non avec ma justice, celle qui vient de la loi, 
mais avec celle qui s’obtient par la foi en Christ, la justice qui vient de Dieu par la foi » (Philippiens 
3:9). Beaucoup de ses compatriotes juifs, cependant, « ne connaissant pas la justice de Dieu, et 
cherchant à établir leur propre justice, ils ne se sont pas soumis à la justice de Dieu ; car Christ est la 
fin de la loi, pour la justification de tous ceux qui croient » (Romains 10:3-4). Puisque l’Évangile nous 
donne le Christ, l’Évangile nous donne la justice parfaite que le Christ a gagnée pour nous. 

Différence numéro sept : La loi ne donne aucune force pour mener une vie pieuse. Par l’Évangile, 
Dieu nous donne la force et le désir de vouloir et de faire sa volonté. 

La loi de Dieu peut motiver un meilleur comportement extérieur par la promesse d’une récompense 
pour l’obéissance et la menace d’une punition pour la désobéissance. C’est ainsi que la loi fonctionne 
comme un frein pour contenir les personnes indisciplinées et rebelles. Le gouvernement doit utiliser 
la loi de cette manière pour protéger ses citoyens des criminels. Mais aucune loi, y compris la loi de 
Dieu, ne peut changer le cœur d’un homme ou le motiver à faire le bien par amour pour Dieu. Seul 
l’Évangile peut le faire. L’apôtre Paul l’a brièvement exprimé dans les mots que nous avons examinés 
précédemment : « La lettre tue, mais l’esprit vivifie » (2 Corinthiens 3:6). 

L’Évangile de la grâce et du pardon de Dieu dans le Christ nous libère de la contrainte de la loi, de sorte 
que maintenant, par amour pour Dieu et par gratitude pour son pardon, nous pensons, parlons et 
agissons volontiers selon la volonté de Dieu, conformément à l’homme nouveau créé en nous, bien 
que nous soyons continuellement entravés par le vieil homme qui reste avec nous et en nous. Nous 
avons été baptisés en la mort du Christ pour nous, afin que « nous marchions en nouveauté de vie » 
(Romains 6:4). Paul rappelle aux chrétiens de Rome : « Grâces soient rendues à Dieu de ce que, après 
avoir été esclaves du péché, vous avez obéi de cœur à la règle de doctrine dans laquelle vous avez 
été instruits. Ayant été affranchis du péché, vous êtes devenus esclaves de la justice » (Romains 6:17-
18). 

Être esclave de la justice n’est pas comme être esclave du péché. Être esclave de la justice signifie servir 
volontairement un Dieu qui nous a aimés et nous a sauvés de l’enfer. Il est écrit : « Nous l'aimons, 
parce qu'il nous a aimés le premier » (1 Jean 4:19). « Maintenant, étant affranchis du péché et 
devenus esclaves de Dieu, vous avez pour fruit la sainteté et pour fin la vie éternelle » (Romains 
6:22). 



 
690 

Paul dit encore : « Maintenant, nous avons été dégagés de la loi, étant morts à cette loi sous laquelle 
nous étions retenus, de sorte que nous servons dans un esprit nouveau, et non selon la lettre qui a 
vieilli » (Romains 7:6). Dans son nouvel homme, Paul dit : « Je prends plaisir à la loi de Dieu, selon 
l’homme intérieur » (Romains 7:22). En d’autres termes, l’homme nouveau du chrétien ne lutte pas 
contre la volonté de Dieu, mais il est heureux de faire la volonté de Dieu, mais dans son nouveau désir, 
il est encore retenu dans une certaine mesure par sa chair pécheresse. 

Paul poursuit au chapitre 8 : « En effet, la loi de l’esprit de vie en Jésus-Christ m’a affranchi de la loi 
du péché et de la mort. Car chose impossible à la loi, parce que la chair la rendait sans force, -Dieu 
a condamné le péché dans la chair, en envoyant, à cause du péché, son propre Fils dans une chair 
semblable à celle du péché, et cela afin que la justice de la loi fût accomplie en nous, qui marchons, 
non selon la chair, mais selon l’esprit » (Romains 8:2-4). Ceux qui se confient en Jésus-Christ pour le 
salut sont rendus capables de se confier en lui par l’action du Saint-Esprit qui agit par l’intermédiaire 
de l’Évangile, et ils ont le Saint-Esprit qui agit en eux et les rend capables de commencer à vivre une 
vie chrétienne. Ils ont « l’affection de l’esprit » (Romains 8:6). « Par l’Esprit » ils font « mourir les 
actions du corps » (Romains 8:13). Ils luttent contre le péché, et l’Esprit leur donne la force de gagner 
la bataille à chaque fois, bien qu’il y ait toujours des revers à cause de la chair.  

Le Psalmiste dit : « Je cours dans la voie de tes commandements, car tu élargis mon cœur » (Psaume 
119:32). Dieu élargit nos cœurs par l’Évangile, c’est-à-dire qu’il nous remplit d’amour pour lui en nous 
disant ce qu’il a fait par amour pour nous. C’est pourquoi nous devenons désireux de faire ce que Dieu 
veut, et nous courons faire ce qu’auparavant la loi ne pouvait nous faire faire que par la menace et la 
punition, et encore seulement de manière involontaire et extérieure.  

Voici donc la prière de l’auteur aux Hébreux : « Que le Dieu de paix, qui a ramené d’entre les morts le 
grand pasteur des brebis, par le sang d’une alliance éternelle, notre Seigneur Jésus, vous rende 
capables de toute bonne œuvre pour l’accomplissement de sa volonté, et fasse en vous ce qui lui est 
agréable, par Jésus-Christ, auquel soit la gloire aux siècles des siècles ! Amen ! » (Hébreux 13:20-21). 
Remarquez que la force nécessaire pour accomplir toute œuvre véritablement bonne vient de 
l’Évangile de Jésus, qui a versé son sang pour nous et qui est ressuscité des morts pour le pardon de 
nos péchés. 

Nous avons examiné en détail les nombreuses différences entre la loi et l’Évangile telles que nous les 
trouvons dans les Saintes Écritures. Malheureusement, de nombreux enseignants dits « chrétiens » ne 
comprennent pas ces différences et, par conséquent, égarent leurs disciples. En fait, l’Église catholique 
romaine, la plus grande dénomination chrétienne visible, a enseigné de manière erronée sur cette 
question pendant des centaines d’années. En réponse à la réintroduction par Martin Luther du 
véritable enseignement biblique du salut par la grâce seule, le Conseil catholique romain de Trente a 
déclaré comme enseignement officiel : « Si quelqu’un dit que l’homme justifié, aussi parfait qu’il soit, 
n’est pas tenu d’observer les commandements de Dieu et de l’Église, mais seulement de croire, comme 
si l’Évangile était une pure et simple promesse de la vie éternelle sans la condition d’observer les 
commandements : qu’il soit anathème » (Sixième session, canon 20). 

Cette affirmation est en contradiction directe avec l’Évangile du Christ, qui nous enseigne, notamment 
dans Romains 3 et Galates 3, que nous sommes justifiés (déclarés justes) et pardonnés grâce à la 
rédemption du Christ, totalement en dehors des œuvres de la loi. L’enseignement catholique romain 
est que nous sommes sauvés en partie par la foi en Christ et en partie par l’obéissance — l’obéissance 
non seulement aux commandements de Dieu mais aussi aux commandements de l’Église. Ils 
enseignent le salut par la foi et les œuvres, et non par la foi seule, alors que l’Écriture enseigne le salut 
par la foi seule. En effet, la Bible nous dit en Galates 5:4 que si nous essayons d’obtenir le salut par les 
œuvres, nous sommes déchus de la grâce et avons perdu le Christ. Cela montre à quel point le faux 
enseignement catholique romain est mauvais. Ils veulent que la loi nous aide à progresser dans notre 
salut, comme si l’Évangile n’était pas suffisant pour nous sauver. Pourtant, la Bible enseigne que 
l’Évangile est la puissance de Dieu pour le salut. 



 
691 

Mais de nombreux protestants, y compris certains luthériens, s’égarent également en ne proclamant 
pas fidèlement l’Évangile du Christ. Ils consacrent une grande partie de leur temps et de leurs efforts 
à la « moralisation », c’est-à-dire qu’ils essaient d’enseigner aux gens à être bons parce que Dieu le 
leur commande, sans utiliser la puissance de l’Évangile. Ils croient que le travail principal de l’Église est 
d’améliorer la vie des hommes ou d’améliorer la société. Mais dire aux gens qu’ils doivent améliorer 
leur vie sans leur apporter l’Évangile du Christ et le message du pardon en Christ est une entreprise 
inutile. Ces Églises ne considèrent pas le péché comme le principal problème de l’humanité. Elles 
veulent s’occuper de la pauvreté, de la malnutrition, du manque d’éducation, du chômage et de la 
discrimination, qu’elles considèrent comme les vrais problèmes de la société, et elles cherchent la 
solution à ces problèmes dans la loi plutôt que dans l’Évangile. 

Mais le fait est que le monde ne peut réellement s’améliorer que lorsque les gens connaissent et 
croient en l’Évangile du Christ et que le Saint-Esprit commence à agir en eux et à travers eux. Cela ne 
peut pas se produire en adoptant des lois et en les appliquant. L’amélioration ne se produit que par la 
prédication de l’Évangile et la conversion au Christ d’un individu à la fois. L’amélioration du monde 
peut être un sous-produit de la foi des vrais chrétiens, qui, dans la foi, font preuve d’amour envers 
leurs voisins. Mais même dans ce cas, nous ne pouvons pas espérer que ce monde devienne un jour 
un lieu saint. Par la foi en Christ, nous attendons avec impatience un nouveau ciel et une nouvelle terre 
où la justice habitera, mais cela ne se produira que lorsque Jésus reviendra et emmènera ceux qui se 
confient en lui dans sa demeure éternelle au ciel. 

Questions 

1. Prouver que la loi de Dieu nous dit ce qu’il faut faire. 
2. Montrer que l’Évangile nous dit ce que Dieu a fait pour nous. 
3. Quel est le thème de la lettre de Paul aux Romains ? 
4. Pourquoi avons-nous besoin de la loi pour apprécier l’Évangile ? 
5. Quelle est la différence entre une promesse conditionnelle et une promesse inconditionnelle ? 
6. Pourquoi l’Évangile peut-il nous sauver, alors que la loi ne peut pas le faire ? 
7. Pourquoi le Saint-Esprit doit-il nous révéler l’Évangile par des mots ? 
8. Quelle est la seule façon dont la loi peut sauver quelqu’un ? 
9. En quoi l’Évangile nous donne-t-il une justice parfaite ? 
10. Comment Dieu nous incite-t-il à faire des œuvres vraiment bonnes ? 
11. Quel genre d’œuvres la loi peut-elle nous inciter à accomplir ? 
12. Pour quelle raison un chrétien veut-il faire de bonnes œuvres ? 
13. Quelle est la différence entre prêcher l’Évangile et moraliser ? 
14. Qu’y a-t-il de si erroné dans la citation du Concile de Trente ? 



 
692 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 18.8 – La doctrine de la Loi et de l’Évangile 
Appliquer la loi et l’Èvangile  

En théorie, il n’est pas difficile de faire la distinction entre la loi et l’Évangile. Mais dans notre vie 
quotidienne, il n’est pas toujours facile de savoir quand appliquer la loi à nous-mêmes et aux autres, 
et quand appliquer l’Évangile à nous-mêmes et aux autres. Quelqu’un a inventé le dicton : « Ceux qui 
sont à l’aise ont besoin d’être affligés par la loi, et ceux qui sont affligés ont besoin d’être réconfortés 
par l’Évangile ». Mais ce qui se passe très souvent, c’est que les pécheurs hautains, suffisants et à l’aise 
se consolent avec l’Évangile, sans se rendre compte que ce dont ils ont besoin, c’est que la loi leur 
montre à quel point ils sont pécheurs. En revanche, les pécheurs profondément troublés, affligés et 
terrorisés appliquent la loi à eux-mêmes et se rendent encore plus terrorisés, alors que ce dont ils ont 
réellement besoin, c’est de la Bonne Nouvelle que Jésus a enlevé leurs péchés et que Dieu leur 
pardonne. Appliquer la loi et l’Évangile aux autres signifie que nous devons évaluer leur état spirituel 
afin de déterminer s’ils ont besoin d’entendre la loi ou l’Évangile. En d’autres termes, nous devons 
déterminer s’ils sont hautains, suffisants et à l’aise, ou s’ils sont troublés, affligés et terrorisés. 

Examinons quelques exemples tirés des Écritures. Dans 2 Samuel chapitre 11, nous entendons parler 
du grand péché du roi David, lorsqu’il a d’abord convoité la femme de son voisin, puis commis l’adultère 
avec elle, puis essayé de couvrir son péché en faisant rentrer son mari de la bataille pour qu’il puisse 
passer du temps avec sa femme, et lorsque cela a échoué, il a donné l’ordre que son mari soit mis en 
danger pour qu’il soit tué par l’ennemi. Puis il a épousé la veuve qui était enceinte de lui. Il n’y a pas 
eu de repentir de sa part. Il est resté roi et a sans doute prétendu que tout allait bien. 

Dieu a-t-il alors envoyé son prophète Nathan à David pour le réconforter en lui annonçant que ses 
péchés étaient pardonnés ? C’était le but ultime de Nathan, comme c’est toujours le cas, de 
réconforter les pécheurs avec l’Évangile du Sauveur. Mais lorsque le prophète Nathan a rendu visite à 
David, il l’a confronté à la loi. Il lui a montré son péché, et il l’a fait d’une manière détournée en lui 
racontant l’histoire d’un homme riche qui avait volé l’agneau de son voisin pauvre. Dans sa juste colère, 
le roi David a déclaré que cet homme riche devait mourir, et Nathan a alors proclamé la loi à David 
dans un langage fort : « Tu es cet homme-là ! … Pourquoi donc as-tu méprisé la parole de l’Éternel, 
en faisant ce qui est mal à ses yeux ? Tu as frappé de l’épée Urie, le Héthien ; tu as pris sa femme 
pour en faire ta femme, et lui, tu l’as tué par l’épée des fils d’Ammon » (2 Samuel 12:7-9). En outre, 
Nathan a annoncé à David tous les malheurs qui ne manqueraient pas de s’abattre sur lui et sur sa 
famille à cause de ses péchés. Il avait commis l’adultère et le meurtre. Les membres de sa propre 
famille commettraient l’adultère et le meurtre, et cela ne serait pas secret. Dieu a dit par 
l’intermédiaire de son prophète Nathan : « Car tu as agi en secret ; et moi, je ferai cela en présence 
de tout Israël et à la face du soleil » (2 Samuel 12:12). 

À ce moment de sa vie, David avait besoin de la loi comme d’un miroir pour lui montrer son péché, et 
le prophète Nathan a utilisé la loi pour lui montrer son péché. Mais lorsque David a répondu en 
disant : « J’ai péché contre l’Éternel ! », Nathan lui parle différemment. Il lui apporta l’Évangile, car 
David était un pécheur troublé et affligé. Nathan dit à David : « L’Éternel pardonne ton péché, tu ne 
mourras point » (2 Samuel 12:13). La loi est nécessaire pour amener les pécheurs à se repentir. Mais 
une fois cet objectif atteint, il est temps d’utiliser les paroles réconfortantes de l’Évangile du pardon. 
Si David avait essayé de se défendre, Nathan aurait dû continuer à appliquer la loi jusqu’à ce que David 



 
693 

s’effondre et se repente. La sincérité du repentir de David dans ce cas est révélée par le Psaume 51, 
qu’il a écrit à cette époque, et peut-être aussi par le Psaume 32 et Psaume 38. 

Nous citerons quelques autres exemples. Après que Dieu a énoncé la loi aux enfants d’Israël sur le 
mont Sinaï, ceux-ci étaient bien conscients de leur péché et tremblaient de peur. Par l’intermédiaire 
de Moïse, Dieu a alors promis la venue du Sauveur, le grand prophète (Deutéronome 18:18). Lorsque 
le prophète Ésaïe a parlé de la venue de l’Oint, le Christ, il a dit qu’il viendrait « porter de bonnes 
nouvelles aux malheureux ; … guérir ceux qui ont le cœur brisé ; … Pour proclamer aux captifs la 
liberté, et aux prisonniers la délivrance ; … consoler tous les affligés » (Ésaïe 61:1-2). Lorsque Jésus 
est venu, il a annoncé une bonne nouvelle et a invité les gens à se joindre à lui : « Venez à moi, vous 
tous qui êtes fatigués et chargés, et je vous donnerai du repos » (Matthieu 11:28). 

Mais Jésus a-t-il réconforté les pharisiens suffisants et sûrs d’eux avec l’Évangile ? Pas du tout. Il leur a 
dit : « Malheur à vous, scribes et pharisiens hypocrites ! parce que vous ressemblez à des sépulcres 
blanchis, qui paraissent beaux au dehors, et qui, au dedans, sont pleins d’ossements de morts et de 
toute espèce d’impuretés » (Matthieu 23:27). Jésus a même confronté le doux pharisien Nicodème à 
la loi, en commençant sa conversation avec lui par les mots suivants : « Si un homme ne naît de 
nouveau, il ne peut voir le royaume de Dieu » (Jean 3:3). Lorsque Jésus s’est entretenu avec la 
Samaritaine au puits, il n’a pas dit : « Malheur à vous », mais il a dit : « Tu as eu cinq maris, et celui 
que tu as maintenant n’est pas ton mari » (Jean 4:18). Jésus connaissait le cœur des hommes, et donc 
l’état intérieur de ceux à qui il parlait. Nous, en revanche, nous devons juger sur la base de ce que nous 
voyons et entendons, et il y aura sans doute des moments où nous nous tromperons sur la situation. 
Mais même dans ce cas, Dieu peut utiliser nos erreurs de jugement et aboutir à une bonne conclusion. 

Parfois, une même question peut recevoir une réponse différente, selon l’état spirituel de la personne 
qui la pose. Lorsqu’un chef parmi les Juifs a demandé à Jésus : « Que dois-je faire pour hériter la vie 
éternelle ? » (Luc 18:18), Jésus lui a répondu en le renvoyant à la loi. Mais lorsque le geôlier de 
Philippes a posé une question similaire à Paul et Silas : « Que faut-il que je fasse pour être sauvé ? » 
(Actes 16:30), ils ont répondu en lui donnant l’Évangile : « Crois au Seigneur Jésus, et tu seras sauvé, 
toi et ta famille » (Actes 16:31). Dans chaque cas, la réponse était celle dont l’individu avait besoin à 
ce moment-là. Dans un cas, la réponse était la loi, dans l’autre, l’Évangile. 

Dans une assemblée de chrétiens, il y a des moments où il faut utiliser la clé qui lie et d’autres où il 
faut utiliser la clé qui délie. L’assemblée de Corinthe avait besoin d’être instruite sur ces questions. L’un 
de leurs membres vivait avec la femme de son père. Il s’agissait d’un cas d’adultère ouvert. Mais la 
congrégation n’a rien fait à ce sujet. En fait, il semble que la congrégation était « enflés d’orgueil » (1 
Corinthiens 5:2) plutôt qu’en état de deuil à cause de ce péché. Peut-être pensaient-ils à tort que 
l’Évangile du pardon des péchés autorisait un tel comportement chez les chrétiens. C’est pourquoi Paul 
leur dit qu’il est temps d’appliquer la loi à ce pécheur impénitent. Il leur a dit : « Au nom du Seigneur 
Jésus, vous et mon esprit étant assemblés avec la puissance de notre Seigneur Jésus, qu’un tel 
homme soit livré à Satan pour la destruction de la chair, afin que l’esprit soit sauvé au jour du 
Seigneur Jésus » (1 Corinthiens 5:4-6). L’excommunication est un verdict de la loi : Il n’y a pas de salut 
pour un pécheur impénitent. « Ôtez le méchant du milieu de vous » (1 Corinthiens 5:13). 

Lorsque l’assemblée de Corinthe a procédé à cette excommunication, l’homme coupable a reconnu 
son péché et a été accablé de honte et de chagrin. La congrégation avait encore besoin d’instructions 
sur ce qu’elle devait faire. Paul a répondu : « Il suffit pour cet homme du châtiment qui lui a été infligé 
par le plus grand nombre, en sorte que vous devez bien plutôt lui pardonner et le consoler, de peur 
qu’il ne soit accablé par une tristesse excessive. Je vous exhorte donc à faire acte de charité envers 
lui ; … Or, à qui vous pardonnez, je pardonne aussi ; et ce que j’ai pardonné, si j’ai pardonné quelque 
chose, c’est à cause de vous, en présence de Christ, afin de ne pas laisser à Satan l’avantage sur nous, 
car nous n’ignorons pas ses desseins » (2 Corinthiens 2:6-11). Maintenant que la personne était 
peinée de son comportement pécheur, il n’était plus temps d’appliquer la loi, mais il était temps de lui 



 
694 

annoncer l’Évangile de réconfort et de lui pardonner ses péchés au nom du Sauveur. Satan, lui, veut 
tout le contraire. Il veut que les pécheurs impénitents continuent à être faussement réconfortés par 
l’Évangile, et il veut que les pécheurs troublés soient tourmentés par la loi. 

Notez que notre but dans nos rapports avec les pécheurs, quels qu’ils soient, est de les amener à la 
repentance et à la foi en Christ, afin qu’ils puissent hériter de la vie éternelle par la foi en Jésus-Christ. 
Nathan n’a pas perdu de temps pour apporter l’Évangile à David, dès qu’il a senti que ce dernier se 
repentait. De même, nous devrions être impatients de partager l’Évangile avec d’autres, lorsqu’il y a 
une indication claire de repentance. Nous nous efforçons toujours de faire en sorte que la dernière 
parole de Dieu, l’Évangile, engloutisse la parole préliminaire de la loi. 

Nous sommes les ministres de la nouvelle alliance, et non de l’ancienne. Nous avons besoin de l’esprit 
et de l’amour du Bon Pasteur, qui a parlé par l’intermédiaire du prophète Ézéchiel : « Je chercherai 
celle qui était perdue, je ramènerai celle qui était égarée, je panserai celle qui est blessée, et je 
fortifierai celle qui est malade. Mais je détruirai celles qui sont grasses et vigoureuses. Je veux les 
paître avec justice » (Ézéchiel 34:16).  

La partie la plus difficile du travail d’un sous-berger est d’appliquer correctement la loi et l’Évangile. 
Nous devons juger les choses en fonction des preuves, et il faut parfois du temps et des discussions 
entre le pasteur et son membre pour arriver à une décision définitive sur la nécessité de recourir à la 
loi ou à l’Évangile. Jésus a dit : « L’homme bon tire de bonnes choses du bon trésor de son cœur, et 
le méchant tire de mauvaises choses de son mauvais trésor ; car c’est de l’abondance du cœur que 
la bouche parle » (Luc 6:45). Notre décision doit être basée sur ce que nous voyons et entendons. 
Jésus a dit : « Quel est donc l’économe fidèle et prudent que le maître établira sur ses gens, pour leur 
donner la nourriture au temps convenable ? » (Luc 12:42).  

Questions 

1. Comment pouvons-nous déterminer, dans une situation donnée, s’il faut parler de la loi ou de 
l’Évangile ? 

2. Comment Nathan a-t-il traité le péché du roi David ? 
3. Dans quelles circonstances Jésus a-t-il prêché la loi aux pécheurs ?  
4. Dans quelles circonstances Jésus a-t-il prêché l’Évangile aux pécheurs ? 
5. Pourquoi Jésus a-t-il répondu à une question d’une certaine manière, alors que Paul a répondu 

à une question similaire d’une manière différente ? 
6. Comment la congrégation de Corinthe a-t-elle initialement réagi à une situation de péché 

ouvert ? 
7. Qu’est-ce que Paul a demandé aux Corinthiens de faire ? 
8. Pourquoi Paul leur a-t-il donné d’autres instructions par la suite ? 
9. Quel est le but ultime du Bon Berger ? 
10. Quel est le but ultime des sous-bergers ou des pasteurs ? 
11. Quelle est la tâche la plus difficile du pasteur ? Pourquoi ? 
12. Quel enseignement est le plus susceptible d’être mal utilisé dans votre région, la loi ou 

l’Évangile ? 


