/7 -

"ONLINE 4

THEOLSGICAL

* *x * STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique
des enseignements bibliques
(Dogmatique)

Chapitre 18
La doctrine de la Loi et de I'Evangile







ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

\\\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.1 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

Deux types de paroles d’un seul Dieu

Dans son amour pour la race humaine et dans son désir de nous sauver de la condamnation que nous
méritons, notre Dieu tout-puissant et miséricordieux a choisi de parler a I’humanité avec deux sortes
de paroles ou de messages. Les deux proviennent de la méme bouche ou source et sont également la
Parole de Dieu. Toutes deux sont nécessaires a notre salut, mais de maniére totalement différente.
L'une de ces paroles est destinée a nous faire tomber, et 'autre a nous élever.

L'apotre Paul décrit ces deux types de paroles et leurs fonctions dans sa deuxiéme lettre aux chrétiens
de Corinthe : « Notre capacité, au contraire, vient de Dieu. Il nous a aussi rendus capables d’étre
ministres d’'une nouvelle alliance, non de la lettre, mais de I’Esprit ; car la lettre tue, mais P'esprit
vivifie » (2 Corinthiens 3:5-6). Les deux types de paroles sont appelés « la lettre » et « 'Esprit ».
Remarquez que la lettre « tue », alors que l'esprit « vivifie ». Remarquez aussi que la « nouvelle
alliance » n’est pas une alliance de la lettre, mais une alliance de I'esprit. Le fait qu’il y ait une nouvelle
alliance implique qu’il y ait eu une ancienne alliance et, comme nous le verrons, I'ancienne alliance est
« la lettre » qui tue.

Dans les mots qui suivent, I'ap6tre précise son propos. Il dit : « Or, si le ministére de la mort, gravé
avec des lettres sur des pierres, a été glorieux, au point que les fils d’Israél ne pouvaient fixer les
regards sur le visage de Moise, a cause de la gloire de son visage, bien que cette gloire flt passagére,
combien le ministére de I’Esprit ne sera-t-il pas plus glorieux ! Si le ministére de la condamnation a
été glorieux, le ministére de la justice est de beaucoup supérieur en gloire » (2 Corinthiens 3:7-9).

Remarquez que la lettre qui tue est ici désignée par deux noms différents. Elle est appelée « le
ministere de la mort » et « le ministere de la condamnation ». En revanche, la nouvelle alliance de
I’Esprit qui donne la vie est appelée « le ministére de I’Esprit » et « le ministére de la justice ». On
comprend maintenant ce que Paul entend par la lettre qui tue, c’est-a-dire le ministére de la mort et
de la condamnation. Il la décrit comme quelque chose d’écrit et de gravé sur des pierres, et il se réfere
a Moise. Ainsi, par le terme « lettre », Paul fait référence a la loi de Dieu, résumée dans les dix
commandements, qui ont été écrits sur deux tables de pierre par le Seigneur Dieu lui-méme et
prononcés depuis le mont Sinai par le Seigneur Dieu lui-méme en présence de Moise et des Israélites.
C’est la lettre de la loi qui tue. C’est la loi de Dieu qui est le ministére de la mort et de la condamnation.
Pour une description compléte de ce qui s’est passé sur le mont Sinai lorsque Dieu a donné sa loi a son
peuple, lisez Exode 19:2 - 20:21.

But the law is not God’s last word to His people. Aussi glorieuse que soit la loi de Dieu, il y a quelque
chose de bien plus glorieux : la « nouvelle alliance », la parole « de I'esprit », « le ministéere de
I’Esprit » et « le ministére de la justice ». Contrairement a la loi, qui tue, ce type de parole donne
« vivifie ». Ce type de parole nous donne le don de « la justice ».

L’Evangile de Jean présente ces deux types de parole en moins de mots que Paul, se contentant de
dire : « La loi a été donnée par Moise, la grace et la vérité sont venues par Jésus-Christ » (Jean 1:17).
Moise est celui par qui Dieu a donné a son peuple les justes exigences de sa loi (I'ancienne alliance).
Jésus, le Messie, est celui par qui Dieu nous donne les bénédictions de sa grace et de sa vérité (la
nouvelle alliance).

591




Dans sa lettre aux Galates, 'ap6tre Paul fait une distinction trés nette entre ces deux types de paroles.
Il veut que les Galates réfléchissent au type de parole qui leur a apporté les bénédictions du Saint-
Esprit. Il pose la question suivante : « Est-ce par les ceuvres de la loi que vous avez regu I’Esprit, ou
par la prédication de la foi ? » (Galates 3:2). La loi vous a-t-elle donné les bénédictions du Saint-Esprit ?
Ou s’agit-il d’un autre type de parole, ol Dieu ne vous donne pas quelque chose a faire, mais quelque
chose a croire ? C’est-a-dire « la prédication de la foi ». Paul fait référence a la grace et a la vérité qui
sont venues par Jésus-Christ, la bonne nouvelle de la vie et de la justice. Paul veut que les Galates
réalisent que ce n‘est pas la loi de Dieu qui leur a apporté I'Esprit et ses bénédictions, mais le message
de la grace et de la vérité, de la vie et de la justice.

Plus loin dans cette méme lettre, Paul appelle cette seconde maniére plus glorieuse de parler
« ’Evangile », comme dans Galates 4:13. Ainsi, la premiére facon de parler est connue sous le nom de
loi, et la seconde, plus glorieuse, est connue sous le nom d’Evangile, qui signifie simplement « bonne
nouvelle ». Un message qui donne la vie et la justice est en effet une bonne nouvelle. Un message qui
tue et condamne, a savoir la loi, est une mauvaise nouvelle. Mais nous devons connaitre la mauvaise
nouvelle avant que la bonne ne nous paraisse bonne. La mauvaise nouvelle, c’est que la loi de Dieu
nous condamne a mort parce que nous ne I'avons pas observée et que nous ne pourrions pas I'observer
en raison de notre nature. Mais I’Evangile est une bonne nouvelle, car Dieu a envoyé Jésus pour gagner
pour nous la justice et la vie, afin que nous ne mourions pas, mais que nous vivions.

Dans I’Ancien Testament, cet Evangile est connu sous le nom de « la promesse » (Galates 3:14, 16-18).
« UEcriture ... a d’avance annoncé cette bonne nouvelle 3 Abraham : Toutes les nations seront bénies
en toi ! » (Galates 3:8). Abraham a vécu avant Moise, et la promesse de I’Evangile était donc déja en
vigueur avant que Dieu ne donne la loi par I'intermédiaire de Moise. C’est pourquoi Paul écrit : « Une
disposition, que Dieu a confirmée antérieurement, ne peut pas étre annulée, et ainsi la promesse
rendue vaine, par la loi survenue quatre cent trente ans plus tard. Car si 'héritage venait de la loi, il
ne viendrait plus de la promesse ; or, c’est par la promesse que Dieu a fait a Abraham ce don de sa
grace » (Galates 3:17-18).

L'héritage dont Dieu veut que nous jouissions est la vie éternelle. Comment obtenons-nous cet
héritage ? Par la loi ou par la promesse ? |l ne peut s’agir des deux. Paul nous assure que I'héritage a
été promis a Abraham et qu’il I'a recu en croyant a la promesse, et non en accomplissant les ceuvres
de laloi. Il en va de méme pour nous. Paul dit : « Ceux qui croient sont bénis avec Abraham le croyant.
Car tous ceux qui s’attachent aux ceuvres de la loi sont sous la malédiction ; car il est écrit : Maudit
est quiconque n’observe pas tout ce qui est écrit dans le livre de la loi, et ne le met pas en pratique.
... Christ nous a rachetés de la malédiction de la loi, étant devenu malédiction pour nous-car il est
écrit : Maudit est quiconque est pendu au bois, - afin que la bénédiction d’Abraham et pour les
paiens son accomplissement en Jésus-Christ, et que nous regussions par la foi 'Esprit qui avait été
promis » (Galates 3:9-14).

La loi nous maudit parce que nous ne pouvons pas la respecter. Mais Jésus a été maudit sur la croix a
notre place, afin que Dieu puisse tenir sa promesse de vie. ’Evangile est la bonne nouvelle de Jésus et
de ce qu’il a fait pour nous. Dans 'Ancien Testament, I’Evangile était présenté au peuple de Dieu
comme une promesse de bonnes choses a venir. Dans le Nouveau Testament, I'Evangile est la bonne
nouvelle que Dieu a tenu sa promesse, que Jésus est venu nous sauver et que nous avons la justice et
la vie par la foi en lui, c’est-a-dire en faisant confiance a ce qu'’il a fait pour nous.

Puisque Dieu nous parle de deux maniéres différentes — la loi et I'Evangile — il est important que
chaque chrétien, et en particulier chaque responsable ou enseignant chrétien, comprenne la
différence entre la loi et I’Evangile, et sache quand et comment parler aux autres en termes de loi et
quand et comment parler aux autres en termes d’Evangile, en se rappelant toujours que I'Evangile est
beaucoup plus glorieux que la loi.

592



Paul a écrit a Timothée : « Efforce-toi de te présenter devant Dieu comme un homme éprouvé, un
ouvrier qui n’a point a rougir, qui dispense droitement la parole de la vérité » (2 Timothée 2:15). Ce
gu’il veut dire, c’est que nous devons savoir comment manier la Parole de Dieu, ce qui signifie que
nous devons savoir, pour nous-mémes et pour les autres, comment utiliser la loi de Dieu et I’Evangile
de Dieu de la bonne maniéere, conformément a la volonté de Dieu.

Questions

Quelles sont les deux facons de parler, selon 2 Corinthiens 3:5-6 ?

Quels sont les deux facons de parler, selon 2 Corinthiens 3:7-9 ?

Quelle sorte de parole est la plus glorieuse ?

Pourquoi ce type de parole est-il plus glorieux ?

Quels sont les deux types de parole, selon Jean 1:17 ?

Comment les Galates ont-ils regu I'Esprit ?

Qu’est-ce qui nous rend tous maudits selon la loi de Dieu ?

Comment Dieu nous a-t-il délivrés de la malédiction de la loi ?

Pourquoi la maniére la plus glorieuse de parler est-elle appelée I'Evangile ?

LN WNE

593



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

\\\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.2 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

Les similitudes entre la loi et I’Evangile

Bien que les différences entre la loi et I'Evangile soient grands, il existe certaines similitudes entre eux.
Puisque la loi et I'Evangile sont tous deux consignés dans I’Ecriture, et que toute I’Ecriture a été inspirée
par Dieu (2 Timothée 3:16), la loi et I'évangile ont tous deux été donnés par révélation divine. La loi et
I’Evangile sont également la Parole de Dieu.

La premiére bonne nouvelle (I’Evangile) a été prononcée par Dieu lui-méme dans le jardin d’Eden,
lorsqu’il a maudit le diable dans le serpent, peu aprés qu’Eve et Adam avaient écouté Satan au lieu
d’écouter Dieu. Ce que Dieu a dit n’était pas une bonne nouvelle pour Satan, mais c’était une bonne
nouvelle pour Adam et Eve : « Je mettrai inimitié entre toi et la femme, entre ta postérité et sa
postérité : celle-ci t’écrasera la téte, et tu lui blesseras le talon » (Geneése 3:15). C’était la premiere
promesse du Sauveur a venir, la Postérité de la femme qui écraserait la téte du serpent, enlevant ainsi
a Satan son pouvoir et réparant les dommages qu’il a causés en séduisant nos premiers parents dans
la désobéissance.

Cette promesse d’un Sauveur a été répétée a de nombreuses reprises au cours des longues années de
I’'Ancien Testament. Parfois, la bonne nouvelle a été transmise directement par Dieu, comme lorsqu’il
s’est adressé a Abraham dans Genése 12:1-3 et lui a dit : « Toutes les familles de la terre seront bénies
en toi. » Mais le plus souvent, Dieu a annoncé sa bonne nouvelle par I'intermédiaire de prophetes qu’il
a choisis parmi le peuple, tels que Moise, Samuel, David, Esaie, Jérémie et Daniel, qui ont tous annoncé
la bonne nouvelle que Dieu leur avait donnée a transmettre au monde.

La loi de Dieu a été prononcée directement par Dieu lui-méme dans la langue des Israélites, puisque
nous lisons dans Exode 20:1-2: « Alors Dieu prononga toutes ces paroles, en disant: Je suis I'Eternel,
ton Dieu, qui t’ai fait sortir du pays d’Egypte, de la maison de servitude » puis Dieu a prononcé les
dix commandements depuis le mont Sinai. La voix de Dieu depuis le mont Sinai a effrayé le peuple, et
« ils dirent a Moise : Parle-nous toi-méme, et nous écouterons ; mais que Dieu ne nous parle point,
de peur que nous ne mourions » (Exode 20:19). Dieu a ensuite donné le reste de ses lois a Moise, qui
a ensuite transmis les paroles de Dieu au peuple. La plupart du temps, dans I’Ancien Testament, Dieu
a utilisé des prophétes comme Moise pour transmettre sa loi a son peuple. Avant de mourir, Moise a
rappelé aux Israélites I'expérience qu’ils avaient vécue au pied du mont Sinai, en leur disant:
« Eternel vous parla face a face sur la montagne, du milieu du feu. Je me tins alors entre I’Eternel
et vous, pour vous annoncer la parole de I’Eternel ; car vous aviez peur du feu » (Deutéronome 5:4-
5). Mais que Dieu ait dit la loi lui-méme ou qu’il I'ait transmise par I'intermédiaire de prophétes, la loi
de Dieu telle qu’elle est donnée dans I’Ecriture est la Parole de Dieu, tout comme I’Evangile a été et
est la Parole de Dieu.

Une autre similitude entre la loi et I'Evangile est que la loi et I’Evangile s’appliquent tous deux a toutes
les personnes qui ont vécu sur terre, dans le passé, le présent et I'avenir. Méme si Dieu n’a pas énoncé
les dix commandements avant I'époque de Moise, la loi de Dieu existait depuis le début. L'ap6tre Paul
nous dit que les paiens, les non-Juifs, qui n‘ont pas entendu Dieu leur parler de la loi, avaient
néanmoins « l'ceuvre de la loi est écrite dans leurs cceurs, leur conscience en rendant témoignage,
et leurs pensées s’accusant ou se défendant tour a tour » (Romains 2:15). En d’autres termes, toutes
les personnes sur terre ont le sens de Dieu ou d’un étre divin au plus profond de leur cceur, et la

594




conscience qu’elles ont de devoir rendre des comptes a ce Dieu. Et parce que cette loi est inscrite dans
leur cceur, ils ont le sens du bien et du mal, de sorte que lorsqu’ils font le mal, leurs pensées les
accusent, et lorsqu’ils font le bien, leurs pensées les excusent.

Il y avait une différence entre les Juifs et les non-Juifs, car les Juifs avaient les lois écrites de Moise, et
les non-Juifs n’en avaient pas. Mais c’est a cause de cette loi écrite dans le coeur de tous que Paul dit :
« Tous ceux qui ont péché sans la loi périront aussi sans la loi, et tous ceux qui ont péché avec la loi
seront jugés par la loi » (Romains 2:12). Les non-Juifs périront aussi, parce que la loi écrite dans leur
cceur les condamne, tout comme la loi donnée sur le mont Sinai condamne les Juifs. Paul tire donc
cette conclusion : « Nous avons déja prouvé que tous, Juifs et Grecs, sont sous 'empire du péché, ...
Nous savons que tout ce que dit la loi, elle le dit a ceux qui sont sous la loi, afin que toute bouche
soit fermée, et que tout le monde soit reconnu coupable devant Dieu. ... Car tous ont péché et sont
privés de la gloire de Dieu » (Romains 3:9-23).

L’Evangile du Sauveur a venir sapplique également a toutes les personnes, car lorsque Dieu a prononcé
la promesse en présence d’Adam et d’Eve, toute ’humanité vivant a 'époque a entendu ses paroles. |l
en a été de méme apres le déluge, lorsque Dieu a répété la promesse du Sauveur en présence de toute
la race humaine, qui comptait alors huit personnes : Noé et sa femme, Sem, Cham et Japhet et leurs
femmes. Cette promesse universelle a été réaffirmée a Abraham et aux patriarches : « Toutes les
familles de la terre seront bénies en toi » (Genése 12:3; voir aussi Genése 26:4 et Genese 28:14).

Le fait que I’Evangile soit destiné a toutes les personnes et qu’il sapplique a elles a été trés clairement
énoncé par Jésus lui-méme lorsqu’il a dit a Nicodeme : « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son
Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle. Dieu, en
effet, n’a pas envoyé son Fils dans le monde pour qu’il juge le monde, mais pour que le monde soit
sauvé par lui » (Jean 3:16-17). Lapo6tre Paul a enseigné la méme chose en écrivant a Timothée : « Dieu
notre Sauveur ... veut que tous les hommes soient sauvés et parviennent a la connaissance de la
vérité. Car il y a un seul Dieu, et aussi un seul médiateur entre Dieu et les hommes, Jésus-Christ
homme, qui s’est donné lui-méme en rangon pour tous » (1 Timothée 2:3-6). Avant de monter au ciel,
Jésus a donné a ses disciples les instructions : « Allez par tout le monde, et préchez la bonne nouvelle
a toute la création » (Marc 16:15).

La loi et I'Evangile sont tous deux de nature spirituelle et concernent non seulement les actions
extérieures des personnes, mais aussi leur coeur et leurs pensées intérieures. Lap6tre Paul a écrit aux
Romains : « La loi est spirituelle » (Romains 7:14). Jésus I'a montré dans son sermon sur la montagne,
lorsqu’il a souligné que ce n’étaient pas seulement les actes extérieurs de meurtre et d’adultére qui
étaient contraires a la loi de Dieu, mais aussi la convoitise et la colére dans le coeur (Matthieu 5:21-22,
27-28).

Jésus a également souligné que I’Evangile est spirituel, car en lui et par lui, 'Esprit Saint est a I'ceuvre.
Il a dit : « PEsprit qui vivifie ; la chair ne sert de rien. Les paroles que je vous ai dites sont Esprit et
vie » (Jean 6:63).

Une autre similitude entre la loi et I’Evangile est que la loi et I'Evangile sont tous deux destinés au
bénéfice éternel de I'homme. Avant méme de tomber dans le péché, Adam et Eve ont recu
I'instruction : « Tu pourras manger de tous les arbres du Jardin ; mais tu ne mangeras pas de I'arbre
de la connaissance du bien et du mal, car le jour ou tu en mangeras, tu mourras » (Genese 2:16-17).
En respectant cette instruction, ils auraient l'occasion de montrer leur amour pour Dieu et leur
reconnaissance pour les nombreuses bénédictions de Dieu. Puisqu’ils ont été créés a I'image de Dieu,
ils ont la capacité de suivre cette parole de Dieu.

Aprés leur chute dans le péché, la loi de Dieu était toujours inscrite dans leur coeur, mais I’harmonie
parfaite entre eux et Dieu était rompue. Désormais, toute directive de Dieu était percue comme hostile
a leur nature pécheresse. Les lois que Dieu a données a Israél étaient accompagnées d’'une promesse

595



de vie, mais il étaitimpossible pour eux de vivre selon les normes élevées de Dieu. L'obéissance parfaite
a Dieu était toujours présentée comme un moyen d’obtenir la vie éternelle. Par I'intermédiaire de
Moise, Dieu a dit au people : « Vous observerez mes lois et mes ordonnances : ’homme qui les
mettra en pratique vivra par elles. Je suis ’Eternel » (Lévitique 18:5). La loi est en soi un moyen valable
d’obtenir la vie. Le fait qu’elle ne produise pas la vie n'est pas la faute de la loi, mais la faute des
personnes qui sont confrontées a la loi, parce que ces personnes ne peuvent pas obéir a la loi et ne le
font pas. Par I'intermédiaire du prophéte Ezéchiel, Dieu a rappelé aux Israélites que leurs problémes
n’étaient pas de sa faute: « Je leur donnai mes lois et leur fis connaitre mes ordonnances, que
I’lhomme doit mettre en pratique, afin de vivre par elles » (Ezéchiel 20:11).

Lors de sa conversation avec un docteur de la loi, Jésus a réitéré cette pensée. Le docteur de la loi a
demandé a Jésus : « Maitre, que dois-je faire pour hériter la vie éternelle ? » Jésus lui a répondu :
« Qu’est-il écrit dans la loi ? Qu’y lis-tu ? » Aprés que le docteur a récité les deux tables de la loi
concernant I'amour de Dieu et I'amour du prochain, Jésus lui a répondu : « Tu as bien répondu, lui dit
Jésus ; fais cela, et tu vivras » (Luc 10:25-28). Tout ce que le docteur de la loi devait faire pour obtenir
la vie éternelle était de garder la loi. Jésus voulait que ce docteur se rende compte qu’il n'avait pas
gardé la loi et qu’il ne pouvait pas la garder. C’est pourquoi Jésus lui a raconté le récit du bon Samaritain
pour gu’il reconnaisse qu’il était loin de montrer dans sa vie le genre d’amour que la loi de Dieu
exigeait.

L'apOtre Paul a résumé le probléme en ces termes : « Le commandement qui conduit a la vie se trouva
pour moi conduire a la mort » (Romains 7:10). « La loi donc est sainte, et le commandement est saint,
juste et bon » (Romains 7:12). Il n’y a rien de mal a la loi de Dieu. Elle peut faire ce qu’elle promet de
faire. Le probléme n’est pas la loi, mais le pécheur qui est confronté a la loi. Paul dit : « Nous savons,
en effet, que la loi est spirituelle ; mais moi, je suis charnel, vendu au péché. Car je ne sais pas ce
que je fais : je ne fais point ce que je veux, et je fais ce que je hais. Or, si je fais ce que je ne veux pas,
je reconnais par la que la loi est bonne. ... Jai la volonté, mais non le pouvoir de faire le bien »
(Romains 7:14-18). Depuis la chute d’Adam et Eve dans le péché, aucun étre humain n’a été capable
d’obéir a la loi de la maniére dont Dieu veut qu’elle soit observée. C’est pour cette raison que la loi ne
donne la vie a personne, méme si la vie reste la récompense de Dieu pour une obéissance parfaite.

La seule facon dont la loi de Dieu méne a la vie parmi I’'humanité déchue est d’une maniere négative.
C’est-a-dire qu’elle écrase l'orgueil de 'homme et le pousse au désespoir face a son incapacité a la
respecter, et rend ainsi une personne consciente non seulement de ses péchés mais aussi de sa nature
pécheresse innée et de son besoin d’autre chose.

L’Evangile, en revanche, ne se contente pas de promettre la vie, il la crée et la maintient. Jésus a dit :
« Comme Moise éleva le serpent dans le désert, il faut de méme que le Fils de ’homme soit élevé,
afin que quiconque croit en lui ait la vie éternelle. Car Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son
Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle » (Jean
3:14-16).

Questions
1. Montrez a partir des Ecriture que la loi est venue de Dieu.
2. Montrez a partir des Ecritures que I’Evangile vient de Dieu.
3. Montrez a partir des Ecritures que la loi de Dieu s’applique a toutes les personnes.
4. Montrer a partir des Ecritures que I’Evangile de Dieu s’applique a tous les personnes.
5. Que veut-on dire quand on dit que la loi est spirituelle ?
6. Montrez a partir des Ecritures que |a loi de Dieu était destinée a donner la vie.
7. Pourquoi la loi de Dieu ne donne-t-elle la vie a personne ?
8. Pourquoi I'Evangile peut-il donner la vie alors que la loi de Dieu ne le pouvait pas ?
9. Quel est le seul moyen pour une personne d’obtenir la vie éternelle ?

596



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.3 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

Les usages du terme « loi »

Les mots hébreux et grecs traduits par le mot « loi » ont des significations diverses dans des contextes
différents. Dans de nombreux passages de I'Ancien Testament, le mot « loi » désigne simplement la
Parole de Dieu en général, sans faire spécifiquement référence aux commandements de Dieu. C’est
particulierement vrai dans le livre des Psaumes, comme, par exemple, les Psaumes 1, 19, and 119. « La
loi » et ses synonymes dans les passages suivants se référent a la Parole de Dieu, qui comprend la loi
et I'Evangile, et parfois plus d’Evangile que de loi :

e « Heureux ’homme ... qui trouve son plaisir dans la loi de I’Eternel, et qui la médite jour et
nuit ! » (Psaume 1:1-2). Comme sa méditation produit des fruits abondants, il est clair que
cette référence concerne l'ensemble de la Parole de Dieu, et pas seulement les
commandements.

e « Laloide I'Eternel est parfaite, elle restaure I'ame ; Le témoignage de I’Eternel est véritable,
il rend sage I'ignorant. (19:9) Les ordonnances de I'Eternel sont droites, elles réjouissent le
coeur » (Psaume 19:8-9). Les dix commandements ne convertissent pas I'ame et ne réjouissent
pas le coeur, mais la Parole de Dieu le fait, en particulier I'Evangile.

Le Psaume 119 est un long psaume dans lequel presque chaque verset fait référence a la Parole de
Dieu d’une maniére générale, en incluant a la fois la loi et I'Evangile. Si nous comprenons chaque
référence a la loi ou a ses synonymes comme se rapportant aux dix commandements, nous ne
comprendrons pas ce que Dieu nous dit. Voici les mots qui reviennent sans cesse dans le Psaume 119 :
« loi, préceptes, statuts, commandements, jugements, parole, voie, ordonnances ». Voici quelques
exemples :

e« Ouvre mes yeux, pour que je contemple les merveilles de ta loi » (Psaume 119:18). Nous
avons besoin d’un éclairage particulier pour comprendre I'Evangile. La loi est inscrite dans le
coeur de chacun, dans une certaine mesure.

e « Mieux vaut pour moi la loi de ta bouche que mille objets d’or et d’argent » (Psaume
119:72).

e « Que tes compassions viennent sur moi, pour que je vive ! Car ta loi fait mes délices »
(Psaume 119:77).

e« Sitaloi n'elit fait mes délices, j’eusse alors péri dans ma miséere » (Psaume 119:92).
e« Je soupire apreés ton salut, 6 Eternel ! Et ta loi fait mes délices » (Psaume 119:174).

Dans tous ces passages, il semblerait que le psalmiste ait davantage a l'esprit I'Evangile que les dix
commandements. La méme chose peut étre dite a propos de mots similaires tels que
« commandements, préceptes, et statuts », qui apparaissent dans ce Psaume.

Parfois, le mot « loi » est utilisé pour se référer spécifiquement a I'Ancien Testament. Alors que
certaines personnes commencaient a favoriser Jésus et que certains officiers ne I'ont méme arrété pas
en raison de sa popularité, les pharisiens dirent : « Cette foule qui ne connait pas la loi, ce sont des
maudits ! » (Jean 7:49). En citant un passage de I’Ancien Testament lors d’un débat avec les dirigeants

597




juifs, Jésus a déclaré : « N’est-il pas écrit dans votre loi ... ? » (Jean 10:34). En une autre occasion, Jésus
a dit : « Cela est arrivé afin que s’accomplit la parole qui est écrite dans leur loi » (Jean 15:25). Le
peuple juif a utilisé le mot « loi » de la méme maniére, en disant a Jésus a une occasion : « Nous avons
appris par la loi que le Christ demeure éternellement » (Jean 12:34). Ils ne se référaient pas aux dix
commandements, mais a I’Ancien Testament. L'ap6tre Paul a suivi le méme usage, citant un passage
de I’Ancien Testament apres avoir dit : « Il est écrit dans la loi » (1 Corinthiens 14:21).

Parfois, le mot « loi » ne se réfere pas a I'ensemble de I’Ancien Testament, mais seulement aux cing
livres de Moise, par opposition aux prophetes et aux Psaumes, qui constituent les deux autres divisions
de I'’Ancien Testament. Jésus a parlé de « la loi et les prophétes » (Luc 16:16) et « la loi de Moise, ...
les prophétes, et ... les psaumes « (Luc 24:44). Philippe, le disciple de Jésus, a dit a son ami Nathanaél :
« Nous avons trouvé celui de qui Moise a écrit dans la loi et dont les prophétes ont parlé, Jésus de
Nazareth » (Jean 1:45). Le service de la synagogue d’Antioche en Pisidie comprenait « a lecture de la
loi et des prophétes » (Actes 13:15). L'ap6tre Paul a déclaré au gouverneur Félix qu’il croyait « tout ce
qui est écrit dans la loi et dans les propheétes » (Actes 24:14). Lorsqu’il était prisonnier a Rome, Paul a
rencontré un certain nombre de Juifs, « en cherchant, par la loi de Moise et par les prophétes, a les
persuader de ce qui concerne Jésus. L'entretien dura depuis le matin jusqu’au soir » (Actes 28:23).

Dans certaines lettres de Paul, le mot « loi » a plusieurs significations, qui doivent étre déterminées
par le contexte. Dans les passages suivants, il est clair que le mot « loi » ne se réfere pas aux dix
commandements, ni a I’Ancien Testament, ni aux écrits de Moise :

e Nous lisons dans Romains 3:27: « Ou donc est le sujet de se glorifier? Il est exclu. Par quelle
loi ? Par la loi des ceuvres ? Non, mais par la loi de la foi ». Le sens est ici « principe » ou
« regle ». L'idée est que le salut par la foi en Jésus exclut toute idée de vantardise de notre
part. Si le salut se faisait par les ceuvres, la vantardise ne serait pas exclue ; nous pourrions
nous vanter de nos bonnes ceuvres qui nous ont sauvés. Mais le principe de la foi exclut la
vantardise. Le fait que nous sommes sauvés par ce que le Christ a fait, et non par ce que nous
avons fait, rend la vantardise impossible, sauf la vantardise en Christ, sur qui repose notre
salut.

e Dans le septieme chapitre de sa lettre aux Romains, Paul utilise le terme « loi » de plusieurs
fagons. Il dit : « Je trouve donc en moi cette loi : quand je veux faire le bien, le mal est attaché
a moi » (Romains 7:21). Paul parle de lui-méme en tant que chrétien qui conserve encore le
vieil Adam (la chair pécheresse). Puisqu’il a confiance en Christ et qu’il veut lui plaire, il veut
faire de bonnes choses. Mais par expérience, il a appris le principe ou la vérité qu’il est
incapable de faire le bien qu’il veut faire parce que sa chair pécheresse est encore en lui et lui
fait obstacle.

e Quelques versets plus loin, Paul écrit : « je vois dans mes membres une autre loi, qui lutte
contre la loi de mon entendement, et qui me rend captif de la loi du péché, qui est dans mes
membres » (Romains 7:23). La « loi » dans les membres de Paul est la loi ou le principe du
péché en lui, c’est-a-dire sa chair pécheresse qui continue a lutter contre la loi de son esprit,
qui est ’'homme nouveau en lui, créé par le Saint-Esprit a travers I’Evangile du Christ. Il s’agit
d’un principe ou d’une loi qui lutte contre une autre loi ou un autre principe, c’est-a-dire les
convoitises de la chair contre I’'hnomme nouveau du Saint-Esprit.

e Paul conclut cette discussion par ces mots : « Je suis par 'entendement esclave de la loi de
Dieu, et je suis par la chair esclave de la loi du péché » (Romains 7:25). « La loi de Dieu » est
la volonté de Dieu telle qu’elle est résumée dans les dix commandements. Le nouvel homme
d’esprit est heureux de servir Dieu ; comme le dit Paul dans Romains 7:22 : « Je prends plaisir
a la loi de Dieu, selon ’homme intérieur. » Mais avec sa chair, Paul continue de servir la loi ou
le principe du péché. Quel principe remporte la victoire dans cette lutte ? Paul I'explique : « La
loi de I’esprit de vie en Jésus-Christ m’a affranchi de la loi du péché et de la mort » (Romains
8:2).

598



Dans tous ces passages, nous devons préter une attention particuliére au contexte et a I'argument que
Paul essaie de faire valoir afin de comprendre le sens spécifique que le mot « loi » a a cet endroit.

En lisant les Psaumes et les propheétes, il est important de ne pas assimiler automatiquement le terme
« loi » aux commandements de Dieu. Parfois, le mot « loi » peut méme faire référence a I’Evangile. Par
exemple, nous lisons dans Esaie 2:3: « Des peuples s’y rendront en foule, et diront: Venez, et
montons a la montagne de I’Eternel, A la maison du Dieu de Jacob, Afin qu’il nous enseigne ses voies,
Et que nous marchions dans ses sentiers. Car de Sion sortira la loi, Et de Jérusalem la parole de
I’Eternel ». Ce que le prophéte prophétise ici, c’est I'ére du Nouveau Testament, la venue du Christ, qui
s’est accomplie lorsque I’Evangile de la mort et de la résurrection de Jésus pour le salut du monde est
parti de Jérusalem, en commencant par la PentecOte, mais en allant de |a a toutes les nations paiennes.
Il'y a plusieurs autres références a la « loi » dans Esaie qui parlent en réalité de I'Evangile du Christ. Il
en va de méme pour les Psaumes, en particulier le Psaume 119, que nous avons examinée
précédemment.

Mais lorsque nous parlons de la doctrine de la loi et de I’Evangile, nous pensons a |a loi telle qu’elle est
utilisée en contraste avec I'Evangile, c’est-a-dire comme la Parole de Dieu qui exige que les étres
humains se conforment a la norme de Dieu en matiere d’attitude et de conduite et qui prononce la
malédiction de Dieu sur ceux qui ne s’y conforment pas. La loi est la doctrine ou I'enseignement qui
nous montre ce qui est juste et agréable a Dieu et qui condamne tout ce qui est contraire a la volonté
de Dieu et qui est donc un péché. L'ap6tre Paul a écrit aux Romains : « Nous savons que tout ce que
dit la loi, elle le dit a ceux qui sont sous la loi, afin que toute bouche soit fermée, et que tout le
monde soit reconnu coupable devant Dieu. Car nul ne sera justifié devant lui par les ceuvres de la
loi, puisque c’est par la loi que vient la connaissance du péché » (Romains 3:19-20). La loi de Dieu
nous impose des exigences que nous ne pouvons pas satisfaire. La loi nous montre notre péché. La loi
révele la vérité importante que chaque habitant du monde est un pécheur qui ne peut se présenter au
jugement de Dieu comme une personne juste ou innocente. Il ou elle n’a pas accompli les actes requis
par la loi de Dieu.

Questions

Pourquoi devons-nous dire que le mot « loi » a plus d’un sens dans I’Ecriture ?
Que signifie le mot « loi » dans de nombreux Psaumes ?

Donnez un exemple ou il est clair que le mot « loi » signifie en réalité I'Evangile.
Donnez un exemple ol le mot « loi » se réfere a ’Ancien Testament.

Donnez un exemple ol le mot « loi » se réfere uniguement aux livres de Moise.
Que signifie le mot « loi » dans Romains 3:27 ?

De quelle lutte Paul parle-t-il au chapitre 7 de I'épitre aux Romains ?

Que signifie le mot « loi » dans Esaie 42:3-4 ?

Que signifie le mot « loi » dans Romains 3:19-20 ?

O ~NOWULEWNE

599



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

\\\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.1 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

Les différents types de loi : Cérémonielle

Pour les Israélites de I’Ancien Testament, il n’y avait qu’une seule loi, |a loi de Dieu, et ils avaient promis
d’y obéir entierement. Avant méme que Dieu ne prononce les paroles des dix commandements sur le
mont Sinai, le peuple a dit & Moise : « Nous ferons tout ce que I'Eternel a dit » (Exode 19:8). Le
Seigneur Dieu, directement et par I'intermédiaire de Moise, a adressé de nombreuses lois au peuple,
non seulement les dix commandements, mais aussi les nombreuses autres lois contenues dans les
livres de I'Exode, du Lévitique, des Nombres et du Deutéronome. Les Israélites ont recu l'ordre de
respecter toutes ces lois, et ils ont promis de les respecter. Nous lisons dans I'Exode : « Moise vint
rapporter au peuple toutes les paroles de I’Eternel et toutes les lois. Le peuple entier répondit d’une
méme voix : Nous ferons tout ce que I’Eternel a dit » (Exode 24:3). Il n’y a pas de distinction entre une
loi et une autre. lls devaient mettre en pratique toutes les paroles que le Seigneur Dieu leur avait dites.
lIs n‘ont pas tenu leurs promesses. Presque immédiatement, ils ont enfreint le tout premier
commandement que le Seigneur leur avait adressé : « Tu n'auras pas d’autres dieux devant ma face.
Tu ne te feras point d’'image taillée » (Exode 20:3-4), en fabriquant un veau d’or et en appelant cette
image leur Dieu.

Pour nous, croyants du Nouveau Testament, la situation est différente. Dieu lui-méme a fait une
distinction entre les différentes lois qu’il a données a son peuple. D’'une part, le Seigneur a répété
certaines de ses lois et reglements par I'intermédiaire de ses ap6tres et il attend de nous, aujourd’hui
encore, que nous faire respecter ces lois et que nous nous efforcions de les respecter. Jésus lui-méme
a répété les lois que nous appelons les premiere et deuxieme tables de la loi : le commandement
d’aimer Dieu et le commandement d’aimer notre prochain. Les apoOtres ont répété les dix
commandements comme norme de comportement chrétien, pour nous aussi. Mais d’un autre coté, le
Seigneur a spécifiquement déclaré que certains des commandements sont obsolétes et ne
s’'appliquent plus a nous. De notre point de vue, nous qualifions ces lois qui ne s’appliquent plus a nous
de lois cérémonielles et de lois civiles. Ces lois n‘ont été données qu’aux Israélites avant la venue du
Messie.

Par exemple, presque toutes les lois que Dieu a données au peuple et qui sont consignées dans le livre
du Lévitique sont des lois cérémonielles qui ont trait au culte prescrit par le Seigneur. |l s’agissait du
culte du tabernacle (et, plus tard, du culte du temple) avec son mobilier sacré, ses sacrifices et ses
fonctions sacerdotales. Tout cela était expliqué en détail au peuple. C’est ce que nous lisons dans les
premiers versets du Lévitique : « Lorsque quelqu’un d’entre vous fera une offrande a I’Eternel, il
offrira du bétail, du gros ou du menu bétail. Si son offrande est un holocauste de gros bétail, il offrira
un male sans défaut ; il I'offrira a 'entrée de la tente d’assignation, devant I’Eternel » (Lévitique 1:2-
3). Remarquez que le moment, le lieu et le type d’offrande étaient tous réglementés par Dieu. C’est ce
gue nous entendons par loi cérémonielle. Le Lévitique et les autres livres de Moise contiennent des
pages et des pages de lois de ce type. Lobéissance a ces lois était imposée et il y avait des
conséquences pour ceux qui désobéissaient.

Parmi ces lois cérémonielles figuraient des lois relatives a la nourriture et a la boisson. Certains
animaux étaient déclarés impurs par Dieu et les Israélites n’avaient pas le droit de les manger (Lévitique
11). D’autres lois concernaient les jours spéciaux et les fétes. Par exemple, le septieme jour était le

600




sabbat, et il était interdit aux Israélites de faire du travail ordinaire ces jours-la. Ce commandement
était strictement appliqué. Nous lisons dans le livre des Nombres : « Comme les enfants d’Israél
étaient dans le désert, on trouva un homme qui ramassait du bois le jour du sabbat. ... Eternel dit
a Moise : Cet homme sera puni de mort, toute I'assemblée le lapidera hors du camp » (Nombres
15:32-35).

L'apotre Paul nous assure que ces lois cérémonielles ne s’appliquent pas a nous, croyants du Nouveau
Testament en Christ. A Colosses, certains enseignants insistaient sur le fait qu’il fallait encore obéir a
ces regles cérémonielles du passé. Mais Paul leur a écrit : « Que personne donc ne vous juge au sujet
du manger ou du boire, ou au sujet d’'une féte, d’'une nouvelle lune, ou des sabbats : c’était 'ombre
des choses a venir, mais le corps est en Christ » (Colossiens 2:16-17). Paul leur a également écrit : « Si
vous étes morts avec Christ aux rudiments du monde, pourquoi, comme si vous viviez dans le
monde, vous impose-t-on ces préceptes : Ne prends pas ! ne golte pas ! ne touche pas ! préceptes
qui tous deviennent pernicieux par I'abus, et qui ne sont fondés que sur les ordonnances et les
doctrines des hommes ? lls ont, a la vérité, une apparence de sagesse, en ce qu’ils indiquent un culte
volontaire, de I’humilité, et le mépris du corps, mais ils sont sans aucun mérite et contribuent a la
satisfaction de la chair » (Colossiens 2:20-23).

Remarquez que Paul qualifie ces regles concernant la nourriture et la boisson, et méme la régle du
sabbat, d’'ombre des choses a venir. Si nous voyons 'ombre d’une personne qui s'approche de nous,
nous ne regardons l'ombre pour déterminer a quoi elle ressemble que lorsqu’un obstacle nous
empéche de voir la personne elle-méme. Mais dés que nous voyons la personne elle-méme, nous ne
prétons plus attention a I'ombre. Tant que le Messie n’était pas venu, les Israélites prétaient attention
aux diverses cérémonies, sacrifices et régles qui étaient des images ou des symboles de lui et de son
ceuvre. Mais lorsque le Messie lui-méme est venu et a accompli toutes ces images et tous ces
symboles, il n’est plus nécessaire de préter attention a son ombre.

Personne ne doit donc nous juger, c’est-a-dire nous condamner pour ce que nous mangeons ou
buvons, ou si nous célébrons les fétes de I'’Ancien Testament, comme la nouvelle lune ou le sabbat.
Remarquez que méme I'un des dix commandements n’est plus en vigueur de la maniere dont Dieu I'a
donné aux Israélites. Les Israélites devaient se souvenir du septieme jour, le sabbat, comme d’un jour
de repos. lIs ne devaient pas travailler ce jour-13, et s’ils désobéissaient, ils étaient punis. Mais Paul dit
que maintenant que le Messie est venu, personne ne doit nous condamner pour ce que nous faisons
le samedi. La loi du sabbat ne s’applique plus a nous, car le corps du Christ a remplacé 'ombre du
sabbat.

De la méme maniere, Paul a écrit aux chrétiens de Galatie : « Vous observez les jours, les mois, les
temps et les années ! Je crains d’avoir inutilement travaillé pour vous » (Galates 4:10-11). L'apGtre
Paul leur enseignait la véritable voie du salut par la foi en Jésus-Christ, mais certains d’entre eux
insistaient sur le fait qu’ils devaient encore observer toutes les régles de I’Ancien Testament pour étre
sauvés. Le travail de Paul parmi eux serait inutile s’ils se liaient a 'obéissance a ces lois de I’Ancien
Testament comme étant nécessaires au salut. Paul a écrit aux Romains : « Le royaume de Dieu, ce
n’est pas le manger et le boire, mais la justice, la paix et la joie, par le Saint-Esprit » (Romains 14:17).

Nous pouvons comprendre pourquoi le peuple juif, dont la vie entiére s’était déroulée selon les régles
de I’Ancien Testament, a eu du mal a s’adapter aux nouvelles circonstances de I'’ere du Nouveau
Testament qui a commencé avec la venue de leur Messie et I'achevement de son ceuvre. L'ap6tre Pierre
lui-méme, un Juif de longue date habitué aux lois de I’Ancien Testament concernant la nourriture et la
boisson, a eu du mal a s’adapter a ce changement. Le Seigneur lui-méme a d{ faire quelque chose
d’extraordinaire pour convaincre Pierre d’adapter sa facon de penser. C’est ce que nous lisons dans le
dixieme chapitre du livre des Actes : « Pierre monta sur le toit, vers la sixieme heure, pour prier. Il eut
faim, et il voulut manger. Pendant qu’on lui préparait a manger, il tomba en extase. Il vit le ciel
ouvert, et un objet semblable a une grande nappe attachée par les quatre coins, qui descendait et

601



s’abaissait vers la terre, et ol se trouvaient tous les quadrupédes et les reptiles de la terre et les
oiseaux du ciel. Et une voix lui dit : Leve-toi, Pierre, tue et mange. Mais Pierre dit : Non, Seigneur,
car je n’ai jamais rien mangé de souillé ni d'impur. Et pour la seconde fois la voix se fit encore
entendre a lui : Ce que Dieu a déclaré pur, ne le regarde pas comme souillé. Cela arriva jusqu’a trois
fois ; et aussitot apres, 'objet fut retiré dans le ciel » (Actes 10:9-16). Dieu dit a Pierre que les lois
alimentaires de I’Ancien Testament sont désormais obsolétes.

L'objectif de lois telles que la loi sur les aliments et les boissons était de séparer le peuple juif des non-
Juifs jusqu’a la venue du Messie. Dieu les avait avertis a maintes reprises par des paroles comme celles-
ci : « Ne vous mélez point avec ces nations qui sont restées parmi vous ; ne prononcez point le nom
de leurs dieux, et ne 'employez point en jurant ; ne les servez point, et ne vous prosternez point
devant eux. Mais attachez-vous a I’Eternel, votre Dieu » (Josué 23:7-8). Les non-Juifs mangeaient des
aliments impurs ; les Juifs ne pouvaient donc pas manger avec eux. Mais maintenant que le Messie est
venu, le Seigneur ne veut plus que les Juifs et les non-Juifs soient séparés les uns des autres.

Au moment méme ol Pierre a eu cette vision au sommet d’une maison, il a recu la visite de trois
messagers d’un soldat non-juif nommé Corneille, demandant a Pierre de se rendre dans la maison de
cet homme non-juif et de lui apporter I’Evangile de Jésus-Christ. En tant qu’Israélite soumis a la loi de
I’Ancien Testament, Pierre aurait décliné I'invitation. Mais nous lisons dans Actes : « LEsprit lui dit :
Voici, trois hommes te demandent ; leve-toi, descends, et pars avec eux sans hésiter, car c’est moi
qui les ai envoyés » (Actes 10:19-20). Lorsque Pierre se rendit chez le non-Juif Corneille, il déclara a la
foule rassemblée : « Vous savez ... qu’il est défendu a un Juif de se lier avec un étranger ou d’entrer
chez lui ; mais Dieu m’a appris a ne regarder aucun homme comme souillé et impur. C’est pourquoi
je n’ai pas eu d’objection a venir, puisque vous m’avez appelé ; je vous demande donc pour quel
motif vous m’avez envoyé chercher » (Actes 10:28-29).

Cet incident est trés important ; il nous montre la différence entre 'Ancien Testament et le Nouveau
Testament. Par cette vision, Dieu lui-méme a déclaré que les anciennes barriéres avaient disparu, que
les anciennes lois alimentaires n’étaient plus en vigueur et que les cérémonies que Dieu avait données
aux Israélites étaient obsolétes. Pierre a proclamé I’Evangile du Christ dans la maison de Corneille, et
le Saint-Esprit s’est manifesté de maniere visible, comme le jour de la Pentecote. Pierre a dit alors :
« Peut-on refuser I'eau du baptéme a ceux qui ont regu le Saint-Esprit aussi bien que nous ? » (Actes
10:47).

Néanmoins, certains membres influents de la congrégation de Jérusalem se sont opposés a cette
abolition des regles de I'Ancien Testament. Un certain nombre d’entre eux ont quitté Jérusalem pour
se rendre dans d’autres assemblées et se sont plaints du fait que I'on préchait I’Evangile aux non-Juifs
et qu’on les acceptait comme membres sans leur enseigner a se conformer aux lois de I’Ancien
Testament. lls se sont présentés a Antioche de Syrie et dans les assemblées de Galatie avec cette ferme
opinion : « Si vous n’étes circoncis selon le rite de Moise, vous ne pouvez étre sauvés » (Actes 15:1).
Paul et Barnabé n’étaient pas d’accord avec ces hommes, et il a été décidé de tenir une réunion a
Jérusalem avec les apétres et les anciens pour résoudre ce désaccord. Lors de cette réunion, ces
mémes membres de Jérusalem ont réitéré leur demande : « Il fallait circoncire les paiens et exiger
'observation de la loi de Moise » (Actes 15:5). lls voulaient que toutes les lois cérémonielles restent
la loi de Dieu a laquelle il faut obéir, et ils allaient méme jusqu’a dire que le salut dépendait de
I'observation de ces lois.

Pierre leur a répondu en leur montrant que Dieu lui-méme avait mis fin a ces lois cérémonielles, y
compris la circoncision. Il leur a dit : « Hommes freres, vous savez que dés longtemps Dieu a fait un
choix parmi vous, afin que, par ma bouche, les paiens entendissent la parole de I'Evangile et qu’ils
crussent. Et Dieu, qui connait les cceurs, leur a rendu témoignage, en leur donnant le Saint-Esprit
comme a nous ; il n’a fait aucune différence entre nous et eux, ayant purifié leurs cceurs par la foi.
Maintenant donc, pourquoi tentez-vous Dieu, en mettant sur le cou des disciples un joug que ni nos

602



peres ni nous n’avons pu porter ? Mais c’est par la grace du Seigneur Jésus que nous croyons étre
sauvés, de la méme maniére qu’eux » (Actes 15:7-11). La question a été réglée.

Méme si les croyants en Christ de I’Ancien Testament vivaient sous les lois cérémonielles de I'Ancien
Testament, ils étaient certainement incapables de les garder, et ils n‘ont certainement pas été sauvés
en les gardant. Comme I'a dit Pierre, leurs peres juifs n‘ont pas pu supporter le joug des régles de
I’'Ancien Testament. Leur incapacité a suivre les lois cérémonielles ainsi que les autres lois qu’ils avaient
promis d’observer montrait qu’ils étaient des pécheurs condamnés. La seule voie de salut que les
Israélites de I'’Ancien Testament connaissaient était la foi dans le Sauveur promis, tout comme notre
seule voie de salut est la foi dans le Sauveur qui est venu.

Dans sa lettre aux Galates, Paul a di faire face aux faux enseignants qui prétendaient que la
circoncision et 'observation d’autres regles étaient nécessaires au salut. Paul a répondu en ces termes :
« Demeurez donc fermes, et ne vous laissez pas mettre de nouveau sous le joug de la servitude.
Voici, moi Paul, je vous dis que, si vous vous faites circoncire, Christ ne vous servira de rien. Et je
proteste encore une fois a tout homme qui se fait circoncire, qu’il est tenu de pratiquer la loi tout
entiére. Vous étes séparés de Christ, vous tous qui cherchez la justification dans la loi; vous étes
déchus de la grace » (Galates 5:1-4).

L'idée de Paul est qu’il existe deux voies de salut possibles. L'une fonctionne, I'autre non. La premiéere
consiste a observer la loi. Ceux qui tentent cette voie doivent observer parfaitement la loi en tout point
pour étre sauvés, et personne n’est capable de le faire. Lautre voie est la voie de la grace, la voie du
Christ, la voie de la foi en Christ. C’est la seule voie de salut qui sauve réellement quelqu’un.

Le but des sacrifices et du sacerdoce de I'Ancien Testament est expliqué en détail dans la lettre aux
Hébreux. La encore, nous lisons que les cérémonies et les sacrifices « célebrent un culte, image et
ombre des choses célestes, selon que Moise en fut divinement averti lorsqu’il allait construire le
tabernacle » (Hébreux 8:5). Ici aussi, nous lisons que la premiere alliance a été remplacée par une
nouvelle alliance. « Si la premiére alliance avait été sans défaut, il n’aurait pas été question de la
remplacer par une seconde » (Hébreux 8:7). « En disant: une alliance nouvelle, il a déclaré la
premiére ancienne ; or, ce qui est ancien, ce qui a vieilli, est prés de disparaitre » (Hébreux 8:13). « Il
abolit ainsi la premiére chose pour établir la seconde » (Hébreux 10:9).

Questions

Quelles sont les lois que les Israélites ont recu l'ordre d’observer ?
Quelles sont les lois auxquelles ils ont promis d’obéir ?
Quand ont-ils rompu leur promesse d’obéir aux lois de Dieu ?
Qu’entend-on par loi cérémonielle ?
Pourquoi les chrétiens du Nouveau Testament n‘ont-ils plus a obéir aux lois cérémonielles ?
Comment savons-nous que nous n’avons plus a observer la loi du sabbat ?
Comment Dieu a-t-il montré a Pierre qu’il n’était plus lié par les lois cérémonielles ?
Que s’est-il passé lorsque Pierre a préché le Christ dans une maison non-juive ?
Pourquoi Paul et Barnabas n’étaient-ils pas d’accord avec certains membres de Jérusalem ?
. Comment Pierre a-t-il réglé le différend entre Paul et Barnabas et ces membres ?
. Que signifie la Bible lorsqu’elle qualifie les lois cérémonielles d’'ombre ?
. Quel type d’obéissance devons-nous avoir pour aller au ciel par la loi ?
. Quelle est la seule véritable voie de salut ?
. Que dit la lettre aux Hébreux au sujet de I'ancienne alliance ?

LN A WNE

N N e
A WNRO

603



i

oy

ﬁ

3

-
ONLINE |

THEOL@GICAL

* STUDIES x » x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

==

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.2 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

Les différents types de loi : Civile

Puisque la nation d’Israél était une théocratie, c’est-a-dire une nation dont le Seigneur Dieu lui-méme
était le dirigeant et le législateur, et puisque la nation comptait a la fois des croyants et des incroyants
parmi ses citoyens, et que les croyants avaient toujours une chair pécheresse, il était nécessaire que
Dieu promulgue et applique des lois civiles pour réprimer les péchés extérieurs du peuple et pour
établir une punition appropriée pour les différentes offenses. Bon nombre des lois que I'on trouve dans
les livres de Moise ne sont pas des lois morales destinées a tous les peuples, ni des lois cérémonielles
liées au culte, mais des lois civiles telles que tout gouvernement doit en avoir pour contrdler ses
citoyens.

Les chapitres 21 a 23 de I'Exode, par exemple, énumerent de nombreuses lois civiles de ce type — lois
concernant les esclaves ou les serviteurs, lois concernant le mariage et les fiancailles, lois concernant
le meurtre (intentionnel ou non), lois concernant I'enlevement, lois concernant le comportement des
animauyx, lois concernant le dédommagement en cas de vol, etc. Ces lois n’étaient destinées qu’aux
Israélites et n'ont aucune force contraignante pour nous, bien qu’elles puissent nous donner de bons
exemples sur la maniére de gérer au mieux des situations similaires dans notre pays. Ces lois civiles
peuvent étre résumées dans I'axiome suivant : « CEil pour ceil, dent pour dent, main pour main, pied
pour pied » (Deutéronome 19:21). En d’autres termes, la peine doit étre adaptée au crime.

Jésus lui-méme a fait la distinction entre la loi morale et la loi civile lorsque des pharisiens sont venus
lui poser une question concernant le divorce. lls lui ont demandé : « Est-il permis a un homme de
répudier sa femme pour un motif quelconque ? » (Matthieu 19:3). Dans sa réponse, Jésus s’est référé
a la création originelle de Dieu, telle qu’elle est décrite dans les chapitres 1 et 2 de la Genese, et a
conclu : « Que ’homme donc ne sépare pas ce que Dieu a joint » (Matthieu 19:6). Les Pharisiens s’y
opposent en disant que Moise autorise le divorce. lls se référaient a Deutéronome 24:1-4, ou nous
lisons : « Lorsqu’un homme aura pris et épousé une femme qui viendrait a ne pas trouver grace a ses
yeux, parce qu’il a découvert en elle quelque chose de honteux, il écrira pour elle une lettre de
divorce, et, aprés la lui avoir remise en main, il la renverra de sa maison ». Jésus a répondu : « C’est
a cause de la dureté de votre cceur que Moise vous a permis de répudier vos femmes; au
commencement, il n’en était pas ainsi » (Matthieu 19:8).

Cela explique pourquoi les lois civiles ne sont pas toujours en parfait accord avec les lois morales. En
raison du caractére pécheur de I'humanité, il est parfois nécessaire qu’un gouvernement autorise
certaines choses, comme le divorce, pour prévenir un crime plus grave, tel qu’un abus sexuel ou méme
un meurtre. Si tous les étres humains étaient parfaits comme au début, il n’y aurait aucune raison de
divorcer. La volonté de Dieu est que chaque mariage soit une union a vie entre un homme et une
femme, comme il I'a établi au début.

A I'ere du Nouveau Testament, nous ne vivons plus sous une forme théocratique de gouvernement
civil. Les lois que Dieu a données a Israél (et a Israél seulement) ne s’appliquent pas a nous aujourd’hui.
En tant que chrétiens, nous sommes soumis aux lois du gouvernement civil que Dieu a placé sur nous.
LapOtre Pierre a écrit: « Soyez soumis, a cause du Seigneur, a toute autorité établie parmi les
hommes, soit au roi comme souverain, soit aux gouverneurs comme envoyés par lui pour punir les

malfaiteurs et pour approuver les gens de bien. Car c’est la volonté de Dieu qu’en pratiquant le bien

604




vous réduisiez au silence les hommes ignorants et insensés » (1 Pierre 2:13-15). Ce n’est pas a nous
de déterminer les lois auxquelles nous obéirons et celles auxquelles nous désobéirons parce qu’elles
nous semblent stupides ou inutiles. Puisque Dieu donne aux gouvernements leur autorité et que Dieu
nous ordonne de nous y soumettre, la désobéissance aux lois du pays est une désobéissance a Dieu, a
moins que ces gouvernements ne nous ordonnent de faire ce que Dieu interdit ou ne nous interdisent
de faire ce que Dieu ordonne. Dans ce cas, nous devons dire avec Pierre : « Jugez s’il est juste, devant
Dieu, de vous obéir plutdt qu’a Dieu » (Actes 4:19). « Il faut obéir a Dieu plutdét qu’aux hommes »
(Actes 5:29).

Lapotre Paul était en parfait accord avec Pierre, écrivant aux Romains : « Que toute personne soit
soumise aux autorités supérieures ; car il n’y a point d’autorité qui ne vienne de Dieu, et les autorités
qui existent ont été instituées de Dieu. ... Le magistrat est serviteur de Dieu pour ton bien. Mais si tu
fais le mal, crains ; car ce n’est pas en vain qu’il porte I'épée, étant serviteur de Dieu pour exercer la
vengeance et punir celui qui fait le mal » (Romains 13:1-4).

Lautorité qui a actuellement l'autorité est l'autorité a laquelle nous devons obéir. Si nous vivons au
Togo, nous devons obéir aux autorités togolaises. Si nous vivons au Nigeria, nous devons obéir aux
autorités nigérianes. En cas de guerre civile dans un pays, nous devons déterminer quelle autorité
détient I'autorité réelle a I'endroit ou nous vivons et obéir a cette autorité. Cela peut parfois étre
difficile a déterminer. En tout état de cause, nous devons placer la loi morale de Dieu au-dessus de
toute loi civile humaine et obéir a Dieu plutét qu’a toute autorité humaine lorsqu’il y a un conflit entre
ce que Dieu ordonne et ce que le gouvernement civil ordonne.

Questions
1. Pourquoi Dieu a-t-il d{i établir des lois civiles pour la nation d’Israél ?
2. Citez plusieurs exemples de ces lois civiles que Dieu a établies pour Israél.
3. Pourquoi Moise a-t-il autorisé le divorce, selon les paroles de Jésus ?
4. A combien de lois gouvernementales devons-nous obéir ?
5. Quand devons-nous désobéir aux lois du pays ?
6. Que signifie I'affirmation de Paul selon laquelle le gouvernement porte I'épée ?
7. Quelle est la volonté de Dieu en temps de guerre civile ?
8. Pourquoi Pierre et les autres apOtres ont-ils désobéi aux autorités a Actes ?

605



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

Les différents types de loi : Morale

Comme indiqué dans lalecon 18.4.1, la loi morale est la loi qui est toujours valable pour nous, chrétiens
du Nouveau Testament, en tant que norme de comportement. La loi morale est la loi que Dieu a
inscrite dans le cceur de I'homme dés le début de la création. Cette loi morale s’applique a tous les
étres humains, et pas seulement aux Israélites.

Dans I'Ancien Testament, il n’y avait pas de distinction entre la loi morale et les autres types de loi.
Pour les Israélites, I'ensemble de la loi constituait la norme et ils étaient responsables devant Dieu de
leur respect de I'ensemble de la loi. Mais ce n’est pas le cas pour nous aujourd’hui. Afin de déterminer
ce qui fait partie de la loi morale et ce qui n’en fait pas partie, nous devons préter une attention
particuliére a toutes les paroles de Jésus et de ses apotres dans le Nouveau Testament. Si une loi est
répétée dans le Nouveau Testament comme une norme pour nous, chrétiens d’aujourd’hui, alors nous
savons que cette loi est une loi morale, et pas seulement une loi cérémonielle ou civile.

Jésus lui-méme a résumé la loi morale de Dieu en réponse a la question d’un docteur de la loi qui a
demandé : « Maitre, quel est le plus grand commandement de la loi ? » Jésus lui a répondu : « Tu
aimeras le Seigneur, ton Dieu, de tout ton cceur, de toute ton ame, et de toute ta pensée. C’est le
premier et le plus grand commandement. Et voici le second, qui lui est semblable : Tu aimeras ton
prochain comme toi-méme. De ces deux commandements dépendent toute la loi et les prophétes »
(Matthieu 22:36-40).

Un autre docteur de la loi a demandé a Jésus: « Maitre, que dois-je faire pour hériter la vie
éternelle ? » Jésus lui a répondu en lui posant la question : « Qu’est-il écrit dans la loi ? Qu’y lis-tu ? »
Le docteur lui a répondu en disant la méme chose que ce que Jésus a dit dans Matthieu 22:36-40 cité
ci-dessus : « Tu aimeras le Seigneur, ton Dieu, de tout ton coeur, de toute ton dme, de toute ta force,
et de toute ta pensée; et ton prochain comme toi-méme ». Jésus lui a alors dit: « Tu as bien
répondu » (Luc 10:25-28).

Jésus a expliqué I'amour du prochain en énongant ce que l'on a appelé la régle d’or : « Tout ce que
vous voulez que les hommes fassent pour vous, faites-le de méme pour eux, car c’est la loi et les
prophetes » (Matthieu 7:12).

Lapotre Paul a également enseigné que la loi morale de Dieu s’applique a tous les hommes et peut
étre résumée par un mot : I'amour. Il a écrit a Timothée : « Le but du commandement, c’est une
charité venant d’un coeur pur, d’'une bonne conscience, et d’une foi sincére » (1 Timothée 1:5). De
méme, Paul a écrit aux Galates : « Toute la loi est accomplie dans une seule parole, dans celle-ci : Tu
aimeras ton prochain comme toi-méme » (Galates 5:14).

Dans sa lettre aux Romains, 'ap6tre Paul a expliqué cela plus longuement en écrivant : « Ne devez rien
a personne, si ce n’est de vous aimer les uns les autres ; car celui qui aime les autres a accompli la
loi. En effet, les commandements : Tu ne commettras point d’adultére, tu ne tueras point, tu ne
déroberas point, tu ne convoiteras point, et ceux qu’il peut encore y avoir, se résument dans cette
parole : Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. Lamour ne fait point de mal au prochain :
I'amour est donc I'accomplissement de la loi » (Romains 13:8-10).

606




Les menaces contenues dans la loi morale s’appliquent également a nous aujourd’hui, et a tous les
hommes. Nous lisons dans la lettre de Paul aux Galates : « Or, les ceuvres de la chair sont manifestes,
ce sont 'impudicité, 'impureté, la dissolution, I'idolatrie, la magie, les inimitiés, les querelles, les
jalousies, les animosités, les disputes, les divisions, les sectes, I’envie, I'ivrognerie, les exces de table,
et les choses semblables. Je vous dis d’avance, comme je I'ai déja dit, que ceux qui commettent de
telles choses n’hériteront point le royaume de Dieu » (Galates 5:19-21).

Nous trouvons une déclaration similaire dans la lettre de Paul aux Ephésiens : « aucun impudique, ou
impur, ou cupide, c’est-a-dire, idolatre, n’a d’héritage dans le royaume de Christ et de Dieu. Que
personne ne vous séduise par de vains discours ; car c’est a cause de ces choses que la colére de Dieu
vient sur les fils de la rébellion » (Ephésiens 5:5-6).

Paul a donné le méme avertissement aux Corinthiens: « Ne savez-vous pas que les injustes
n’hériteront point le royaume de Dieu ? Ne vous y trompez pas : ni les impudiques, ni les idolatres,
ni les adultéres, ni les efféminés, ni les infames, ni les voleurs, ni les cupides, ni les ivrognes, ni les
outrageux, ni les ravisseurs, n’hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10).

En général, les dix commandements constituent un résumé de la loi morale de Dieu. C’est pourquoi,
dans les legons suivantes, nous examinerons chague commandement et apprendrons comment
chaque commandement est répété et expliqué dans le Nouveau Testament. Les dix commandements
eux-mémes peuvent étre résumés comme Jésus I'a fait dans ce que I'on appelle les deux tables de la
loi : 'amour de Dieu et 'amour du prochain. Les trois premiers des dix commandements appartiennent
a la premiere table. Les sept autres commandements appartiennent a la deuxiéme table. Méme les
deux tables peuvent étre résumées par un seul mot : I'amour. « amour est donc 'accomplissement
de la loi » (Romains 13:10).

Questions

1. Quelle est la différence entre la loi morale et les autres types de lois que Dieu a données aux
Israélites ?

Comment pouvons-nous déterminer quelles lois font partie de la loi morale de Dieu ?
Comment Jésus a-t-il résumé la loi morale de Dieu ?

Qu’est-ce que la régle d’'or ?

Comment savons-nous que les menaces de la loi s'appliquent toujours a nous ?

Quel est notre seul moyen d’échapper a ces menaces de la loi ?

Pourguoi ne pouvons-nous pas étre sauvés en observant la loi morale de Dieu ?

NoukwN

607



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.1 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi morale : Le Premier Commandement

Comment savons-nous que Dieu a donné dix commandements aux Israélites, et comment savons-nous
guel commandement est le premier, quel est le deuxiéme, et ainsi de suite ? Nous savons qu’il y avait
dix commandements parce que Moise a dit aux Israélites avant qu’ils ne traversent le Jourdain pour
entrer dans le pays de Canaan : « Il (Dieu) publia son alliance, qu’il vous ordonna d’observer, les dix
commandements ; et il les écrivit sur deux tables de pierre » (Deutéronome 4:13). Nous savons que
les deux premiéres tables ont été brisées par Moise lorsqu’il est descendu du mont Sinai et qu’il a
trouvé le peuple en train d’adorer le veau d’or. Mais Moise est remonté sur la montagne avec deux
autres tables, et il a dit au people : « LEternel écrivit sur les tables ce qui avait été écrit sur les
premieéres, les dix paroles qu’il vous avait dites sur la montagne, du milieu du feu, le jour de
I'assemblée ; et 'Eternel me les donna. Je retournai et je descendis de la montagne, je mis les tables
dans Parche que javais faite, et elles restérent 13, comme PEternel me lavait ordonné »
(Deutéronome 10:4-5).

Mais méme si nous savons qu’il y avait dix commandements (littéralement « paroles »), nous ne
savons pas avec certitude lequel est le premier commandement, lequel est le deuxieme, et ainsi de
suite. Le fait est que différents groupes les ont divisés de différentes maniéres. Lorsque Martin Luther
a rédigé son Petit Catéchisme, il a utilisé la numérotation en vigueur dans I’Eglise catholique romaine.
D’autres réformateurs ont modifié la numérotation, de sorte que ce que nous enseignons comme le
premier commandement a été divisé par eux en premier et deuxieme commandements. Ainsi, la
numérotation des commandements différe entre les différents groupes ecclésiastiques d’aujourd’hui.
Le dixieme commandement des autres a été divisé par Martin Luther en deux commandements,
comme nous le verrons. Il est possible que la numérotation de Luther ne soit pas la meilleure facon de
diviser les commandements, mais c’est la fagon traditionnelle qui a été utilisée parmi les luthériens, et
il serait confus a ce stade d’y apporter des changements. Le contenu reste le méme, quelle que soit la
numeérotation suivie.

Dans le catéchisme de Luther, le Premier Commandement comprend les mots soulignés suivants, tirés
de I'Exode et du Deutéronome :

e « Dieu prononga toutes ces paroles, en disant : Je suis I’Eternel, ton Dieu, qui t’ai fait sortir
du pays d’Egypte, de la maison de servitude. Tu n’auras pas d’autres dieux devant ma face.
Tu ne te feras point d’image taillée, ni de représentation quelconque des choses qui sont en
haut dans les cieux, qui sont en bas sur la terre, et qui sont dans les eaux plus bas que la
terre. Tu ne te prosterneras point devant elles, et tu ne les serviras point » (Exode 20:1-5).

e« Je metins alors entre I'Eternel et vous, pour vous annoncer la parole de I’Eternel ; car vous
aviez peur du feu, et vous ne montates point sur la montagne. Il dit : Je suis ’Eternel, ton
Dieu, qui t'ai fait sortir du pays d’Egypte, de la maison de servitude. Tu n’auras point d’autres
dieux devant ma face. Tu ne te feras point d’'image taillée, de représentation quelconque
des choses qui sont en haut dans les cieux, qui sont en bas sur la terre, et qui sont dans les
eaux plus bas que la terre. Tu ne te prosterneras point devant elles, et tu ne les serviras
point » (Deutéronome 5:5-9).

608




La plupart des églises protestantes appellent le commandement sur les images le deuxieme
commandement, alors que les luthériens considéerent le commandement sur les images comme une
explication du Premier Commandement.

Voici la traduction frangaise du Premier Commandement et de I'explication de Luther dans son Petit
Catéchisme :

Le Premier Commandement
Tu n’auras pas d’autres dieux devant ma face.
Quel est le sens de ces paroles ?

Nous devons craindre et aimer Dieu par-dessus toutes chose et mettre en Lui seule notre
entiére confiance.

Le Dieu qui nous a donné ce commandement s’est identifié aux Israélites comme I'Eternel (JAHVEH ou
JEHOVAH) qui a fait sortir les Israélites du pays d’Egypte, de la maison de servitude. Ce Dieu n’est donc
pas un dieu générique, mais un Dieu spécifique avec un nom spécifique. Il est le Dieu qui a créé les
cieux et la terre, le Dieu qui a appelé Abraham a étre le pere d’une nouvelle nation, le Dieu qui a promis
a Adam et Eve la venue d’un Sauveur, appelé plus tard le Messie ou le Christ, et qui a répété cette
méme promesse a Abraham et a ses descendants par l'intermédiaire des prophetes. En d’autres
termes, ce Dieu est celui qui a envoyé son Fils Jésus dans notre monde pour étre notre Sauveur du
péché, de la mort et de I'enfer, et qui a accompli notre salut par I'intermédiaire de ce Fils. Ce Dieu est
celui qui a envoyé le Saint-Esprit dans le monde pour faire connaitre la bonne nouvelle de la naissance,
de la vie, de la souffrance, de la mort et de la résurrection de Jésus. Ainsi, le Dieu qui a énoncé ce
Premier Commandement est le Dieu trinitaire, Pere, Fils et Saint-Esprit, le Dieu qui s’est révélé dans la
Bible, et en particulier dans la personne de son Fils, notre Seigneur Jésus-Christ. Nous ne devons pas
avoir d’autres dieux que ce Dieu unique qui a donné ce commandement a son peuple.

L'adoration d’autres dieux s’appelle I'idolatrie, et les autres dieux sont appelés des idoles. Nous savons
gue ce Premier Commandement fait partie de la loi morale de Dieu pour nous, chrétiens d’aujourd’hui,
car il est clairement répété dans le Nouveau Testament. L'ap6tre Jean a écrit : « Petits enfants, gardez-
vous des idoles » (1 Jean 5:21). L'apOtre Paul a écrit: « Mes bien-aimés, fuyez l'idolatrie » (1
Corinthiens 10:14). Les menaces de Dieu indiquent qu’il veut que nous prenions ce commandement
au sérieux. « Ne vous y trompez pas: ni les impudiques, ni les idolatres, ni les adultéres ...
n’hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10). L'ap6tre Paul inclut « ’idolatrie » parmi « les
ceuvres de la chair » et met ensuite en garde : « Ceux qui commettent de telles choses n’hériteront
point le royaume de Dieu » (Galates 5:19-21). « Sachez-le bien, aucun impudique, ou impur, ou
cupide, c’est-a-dire, idolatre, n’a d’héritage dans le royaume de Christ et de Dieu. Que personne ne
vous séduise par de vains discours ; car c’est a cause de ces choses que la colére de Dieu vient sur
les fils de la rébellion. N’ayez donc aucune part avec eux » (Ephésiens 5:5-7).

Lidolatrie consiste a adorer ouvertement quelqu’un ou quelque chose d’autre que le Dieu trinitaire.
Partout dans le monde, des gens adorent ouvertement le soleil, la lune, les étoiles et d’autres créations
de Dieu au lieu d’adorer Dieu, le Créateur de toutes choses. Certains adorent leurs ancétres. D’autres
adorent Satan (le diable) ou des esprits malins (démons). D’autres adorent des personnes qu’ils
considérent comme particulierement saintes, comme les croyants qui ont été nommeés saints, tels que
Sainte Marie, Saint Paul, Saint Pierre, Saint Thomas, etc. U'Eglise catholique romaine, par exemple,
encourage la priére a Marie. L'une des priéres les plus répandues est formulée comme suit : « Salut, 6
Reine, Meére de miséricorde, notre vie, notre douceur, et notre espérance, salut ! Vers vous nous
élevons nos cris, pauvres exilés, malheureux enfants d’Eve. Vers vous nous soupirons ... De grace donc,
0 notre Avocate, tournez vers nous vos regards miséricordieux ». Mao-Tse-Tung, ancien dirigeant de la
Chine, a dit un jour : « Notre Dieu n’est autre que les masses du peuple chinois ».

609



Le christianisme est la seule religion au monde ol I'adoration ne s’adresse qu’au seul vrai Dieu
trinitaire. Toutes les autres religions adorent d’autres dieux, qu’il s’agisse du bouddhisme, de
I’hindouisme, du shintoisme ou de I'islam. Méme ceux qui se disent chrétiens n’adorent pas vraiment
le seul vrai Dieu qui s’est révélé dans la Bible, mais ils adorent un dieu de leur cru, un dieu qu’ils ont
eux-mémes inventé dans leur propre esprit.

Lidolatrie comprend également I'adoration de ceux qui disent adorer un dieu ou une divinité, mais qui
ne sont pas préts a reconnaitre Jésus comme Dieu ou le Saint-Esprit comme Dieu. Certains musulmans
et certains chrétiens pensent qu’ils adorent tous le méme Dieu. Mais les musulmans ne considerent
pas Jésus comme le Fils de Dieu ou comme une personne du Dieu trinitaire. Leur Allah est donc une
idole. Les adeptes du judaisme revendiquent I’Ancien Testament comme leur Bible, tout comme nous,
les chrétiens. Néanmoins, le Dieu des Juifs est une idole, parce que les Juifs n'acceptent pas ou
n‘adorent pas Jésus comme le véritable Fils de Dieu, et ne réalisent pas que le véritable Dieu qui a
choisi les Israélites comme Son peuple est le Dieu trinitaire : Pére, Fils et Saint-Esprit.

Des groupes religieux tels que les Témoins de Jéhovah, les Mormons, les adeptes de la Science
chrétienne et les Unitariens se considérent sans doute comme des chrétiens parce qu’ils utilisent la
Bible, mais ce ne sont pas des chrétiens mais des idolatres, parce qu’ils ne croient pas que Jésus est le
vrai Fils de Dieu, le vrai Dieu avec le Pére et le Saint-Esprit. Il existe également de nombreuses
organisations religieuses ou semi-religieuses qui se référent a Dieu dans leurs cultes ou leur littérature,
mais qui considerent I'adoration du Christ comme facultative. Certaines de ces organisations sont
appelées loges, comme la loge magonnique (les francs-macons) et d’autres groupes similaires. Ces
groupes parlent librement de Dieu et considerent qu’ils adorent le méme Dieu que les vrais chrétiens,
mais leur dieu est en réalité une idole parce qu’ils ne confessent pas que Jésus est le vrai Dieu. Il en va
de méme pour une grande partie de la religion patriotique aux Etats-Unis, qui parle de Dieu mais refuse
de définir ce Dieu comme étant le Pere, le Fils et le Saint-Esprit, afin de ne pas offenser les non-
chrétiens.

Ecoutez ce que Jésus avait a dire au sujet de ce type d’adoration. Aprés s’étre mis au méme niveau que
le Pére, « les Juifs cherchaient encore plus a le faire mourir, non seulement parce qu’il violait le
sabbat, mais parce qu’il appelait Dieu son propre Pére, se faisant lui-méme égal a Dieu » (Jean 5:18).
Jésus a-t-il répondu aux Juifs qu’ils I'avaient mal compris ? Non, il ne I'a pas fait. Au contraire, Jésus a
confirmé qu’ils I'avaient bien compris, en disant : « Comme le Pére ressuscite les morts et donne la
vie, ainsi le Fils donne la vie a qui il veut. Le Pére ne juge personne, mais il a remis tout jugement au
Fils, afin que tous honorent le Fils comme ils honorent le Pére. Celui qui n”honore pas le Fils n’honore
pas le Pére qui I’'a envoyé » (Jean 5:21-23). Il se faisait définitivement égal a Dieu.

Certains Juifs prétendaient adorer le vrai Dieu. Mais Jésus leur dit : « Si Dieu était votre Péere, vous
m’aimeriez, car c’est de Dieu que je suis sorti et que je viens ; je ne suis pas venu de moi-méme, mais
c’est lui qui m’a envoyé. ... Vous avez pour pére le diable. ... Celui qui est de Dieu, écoute les paroles
de Dieu; vous n’écoutez pas, parce que vous n’étes pas de Dieu » (Jean 8:42-47).

Nous devons donc nous garder de rejoindre ou de soutenir tout groupe religieux qui prétend adorer
Dieu, mais qui ne confesse pas Jésus comme le vrai Dieu avec le Pére et le Saint-Esprit. Par exemple, il
existe des groupes de jeunes connus sous le nom de « Scoutes ». Les membres de ces groupes (le
scoutisme) promettent de servir Dieu ou de faire leur devoir envers Dieu, mais ce Dieu n’est pas défini
comme le Dieu trinitaire, et la croyance en Jésus en tant que Dieu est considérée comme facultative.
Si le soi-disant Dieu de l'organisation est vague et indéfini, les membres de l'organisation sont
coupables de parrainer I'idolatrie, gu’ils le réalisent ou non. Dieu nous dit : « Ne participe pas aux
péchés d’autrui » en adhérant a de tels groups (1 Timothée 5:22).

Lidolatrie comprend également la crainte intérieure ou secréte, 'amour ou la confiance en une
personne ou une chose plus que le vrai Dieu. Nous ne devons pas avoir d’autres dieux. C'est-a-dire que
nous devons aimer Dieu par-dessus tout. Comme I'a dit Jésus : « Tu aimeras le Seigneur, ton Dieu, de

610



tout ton coeur, de toute ton dme, et de toute ta pensée » (Matthieu 22:37, Marc 12:30, voir aussi Luc
10:27). Dieu doit étre le premier en toutes choses. Jésus a dit : « Celui qui aime son pére ou sa meére
plus que moi n’est pas digne de moi, et celui qui aime son fils ou sa fille plus que moi n’est pas digne
de moi » (Matthieu 10:37). Il n’est pas faux, mais tres juste, d’aimer nos parents et nos enfants. Mais
s’il y a un conflit entre nos parents et Dieu, c’est Dieu qui doit passer en premier. S’il y a un conflit entre
nos enfants et Dieu, c’est Dieu qui doit passer en premier.

L'une des idoles les plus répandues sur terre est I'argent. Ceux qui n’en ont pas en veulent et pensent
gue l'argent les rendra heureux. Ceux qui ont de I'argent en veulent toujours plus, et peu importe
combien ils en ont, cela ne les rend pas heureux. Ce n’est pas un péché d’avoir beaucoup d’argent.
Mais Jésus a dit : « Vous ne pouvez servir Dieu et Mamon (l'argent) » (Matthieu 6:24). David a dit :
« Quand les richesses s’accroissent, n’y attachez pas votre coceur » (Psaume 62:11). Non seulement
nous risquons d’aimer l'argent plus que Dieu, mais nous sommes également tentés de faire confiance
a l'argent et aux choses que l'argent peut acheter plus qu’a Dieu.

Une autre idole courante est le moi. En d’autres termes, nous pouvons penser que nous sommes plus
sages que Dieu. Nous plagons notre confiance dans notre propre pouvoir de réflexion plutot qu’en
Dieu. Nous pouvons vouloir mettre de coté ce que Dieu a a dire sur un sujet parce que nous préférons
nos propres idées aux siennes. Mais la parole de Dieu est claire : « Confie-toi en I’Eternel de tout ton
coeur, Et ne t’appuie pas sur ta sagesse » (Proverbes 3:5).

Cette idole du moi fait obstacle a notre vie chrétienne. Au lieu de vivre selon la volonté de Dieu, nous
fagonnons notre vie en fonction de ce qui nous procure du plaisir, méme s’il s’agit d’'un comportement
qgue Dieu interdit. Une philosophie tres répandue a notre époque est I’hédonisme, que I'on peut
résumer par le slogan suivant : « Si ¢a fait du bien, fais-le ». Mais bien souvent, ce qui nous fait du bien
n’est pas ce que Dieu a en téte pour nous. Ce que Dieu veut que nous fassions n’est pas toujours
agréable, mais c’est bon.

Toute chose ou toute personne peut devenir une idole, méme notre propre mari ou notre propre
femme. Il nous est facile de donner a notre famille plus d’importance qu‘a Dieu et a notre travail plus
d’importance qu’a Dieu. Les idoles potentielles comprennent des éléments tels que le plaisir, le
pouvoir, le prestige ou I'orgueil personnel. Parfois, nous sommes plus soucieux de gagner l'approbation
des autres que celle de Dieu, craignant ainsi les hommes plus que Dieu.

LAncien Testament nous donne plusieurs exemples de croyants en Christ qui ont respecté le Premier
Commandement comme fruit de leur foi en la venue du Messie d’Israél. Abraham et Sarah attendaient
depuis longtemps un enfant. Finalement, Dieu leur donna un fils qui s’appelait Isaac. Lorsque le fils
Isaac est devenu un jeune homme, Dieu ordonne a Abraham d’offrir Isaac en sacrifice au Seigneur.
Abraham a d{ étre en proie a un conflit intérieur. Devait-il obéir a Dieu en tuant son propre fils ? Mais
il n’a pas perdu de temps pour obéir a I'ordre de Dieu. Il a fait ce que Dieu lui avait ordonné, et alors
gu’il tenait déja le couteau pour tuer son fils, Dieu a arrété Abraham et a épargné Isaac.

Alors qu’il était encore un trés jeune homme, David, dans son zéle pour le Seigneur, a fait passer la
promesse de Dieu en premier et a 0sé se battre contre le géant philistin Goliath. David avait confiance
en la promesse de Dieu d’étre avec son peuple lorsqu’il irait combattre les ennemis de Dieu. Avec sa
fronde, il a lancé une pierre en plein dans le front de Goliath, puis il a utilisé 'épée de Goliath pour
couper la téte du géant.

Bien des années plus tard, trois jeunes Israélites ont recu I'ordre d’adorer une statue d’or que le roi
Nebucadnetsar avait érigée. Ces trois hommes ne voulaient pas adorer cette idole, méme s’ils savaient
que leur désobéissance pourrait leur colter la vie. Mais ils craignaient plus de déplaire a Dieu qu’au
roi. lls ont refusé d’adorer la statue d’or, ce qui leur a valu d’étre jetés dans une fournaise ardente. lls
avaient confiance dans le fait que Dieu pouvait les délivrer s’il le voulait. lls ont placé I'ordre de Dieu
au-dessus de I'ordre du roi, et Dieu a effectivement préservé miraculeusement leur vie, méme s’ils ont
été jetés dans une fournaise si ardente que ceux qui les y ont jetés ont péri.

611



Ce Premier Commandement nous condamne tous, cependant, car nous avons tous échoué, a un
moment ou a un autre, a placer Dieu au-dessus de tout le reste dans notre vie. Méme si nous n‘avons
pas ouvertement adoré une idole ou une image faite de bois ou de pierre, nous avons tous eu des
pensées et des sentiments ou d’autres choses et d’autres personnes réclamaient plus d’attention et de
dévotion que Dieu. Nous avons tous été coupables d’idolatrie. Seul Jésus lui-méme a placé Dieu au-
dessus de tout dans ses pensées, ses paroles et ses actions. Le Pére lui-méme n’a rien trouvé a redire
a son Fils, disant de lui lors de son baptéme et de sa transfiguration : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé,
en qui j’ai mis toute mon affection » (Matthieu 3:17; Matthieu 17:5).

Puisque nous avons transgressé le Premier Commandement, nous méritons une punition temporelle
et éternelle. Notre seul espoir d’échapper a ce chatiment est Jésus-Christ, qui a obéi au Premier
Commandement a notre place et a été puni a notre place pour notre désobéissance. Nous devons
nous attacher a Jésus dans la foi et lui demander de nous donner le Saint-Esprit pour qu’il agisse dans
nos coeurs par I'intermédiaire de I'Evangile, afin que nous puissions craindre, aimer et faire confiance
a Dieu par-dessus toutes choses. Toute notre vie, nous devrons lutter contre I'idolatrie, mais le Christ
a obtenu pour nous le pardon que I’Esprit Saint nous accorde par les moyens de grace : 'Evangile dans
la Parole et le Sacrement.

Questions

1. Comment savons-nous que Dieu a donné a son peuple dix commandements ?

2. Pourquoiy a-t-il une certaine confusion quant au premier commandement ?

3. Pourquoi Martin Luther et les luthériens ont-ils divisé les commandements comme ils l'ont
fait ?

Quelle est la formulation du premier commandement dans le Petit Catéchisme ?

Pourguoi pouvons-nous étre sirs que le premier commandement fait partie de la loi morale
de Dieu?

Quelle est la différence entre I'idolatrie ouverte et I'idolatrie secréte ?

Qu’est-ce qui fait que les musulmans et les juifs sont idolatres dans leur culte ?

Prouvez que votre réponse a la question 7 est correcte en citant une déclaration de Jésus.
Quelles sont les idoles les plus répandues sur terre ?

10 Quelles sont les idoles les plus répandues dans votre région ?

11. Pourquoi ne pouvons-nous pas étre sauvés en respectant le premier commandement ?

12. Quel est le seul moyen par lequel nous pouvons étre sauvés ?

uoe

© o N

612



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.2 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi morale : Le Deuxieme Commandement

Voici la formulation compléete du deuxieme commandement telle qu’elle est rapportée dans les livres
de I'Exode et du Deutéronome :

e “Tu ne prendras point le nom de I’Eternel, ton Dieu, en vain ; car I’Eternel ne laissera point
impuni celui qui prendra son nom en vain » (Exode 20:7).

e “Tu ne prendras point le nom de I’Eternel, ton Dieu, en vain ; car 'Eternel ne laissera point
impuni celui qui prendra son nom en vain » (Deutéronome 5:11).

Le nom de I'Eternel (JAHVEH ou JEHOVAH) comprend plus que ce nom spécifique ou I'un des nombreux
autres noms que Dieu se donne dans la Bible, tels que Dieu, Rédempteur, Sauveur, Jésus, Christ, Saint-
Esprit, Pére, Emmanuel, Créateur, et ainsi de suite. Le nom de Dieu comprend tout ce qu’il a révélé sur
lui-méme dans I'ensemble de la Bible. Dans la priere que Jésus adresse a son Pere, il utilise
indifféremment les mots « nom » et « paroles ». Il dit d'abord a son Pére : « Jai fait connaitre ton nom
aux hommes que tu m’as donnés » (Jean 17:6). Un peu plus tard, il dit : « Je leur ai donné les paroles
que tu m’as données » (Jean 17:8). Le nom de Dieu est dans ses paroles. Comme nous devons honorer
le nom de notre Dieu, nous devons aussi honorer et chérir toutes les paroles que notre Dieu nous a
données. Nous devons utiliser son nom et ses paroles a de bonnes fins, mais pas a de mauvaises fins.
Ce serait prendre le nom de Dieu en vain.

Voici la traduction francaise du Deuxieme Commandement et de I'explication de Luther dans son Petit
Catéchisme :

Le Deuxieme Commandment
Tu ne prendras point le nom de I'Eternel, ton Dieu, en vain.
Quel est le sens de ces paroles ?

Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne pas profaner son nom par jurements
(jurons), blasphémes, sortilege, mensonges, hypocrisie ; mais de le prononcer avec respect, de
I'invoquer dans tous nos besoins, I'adorer, le bénir et lui rendre graces.

Nous savons que ce Deuxieme Commandement fait partie de la loi morale de Dieu et gu’il est toujours
la volonté de Dieu pour nous aujourd’hui, car il est répété dans le Nouveau Testament. Jacques, le
frére de notre Seigneur Jésus, a écrit : « Ne sont-ce pas les riches qui vous oppriment, et qui vous
trainent devant les tribunaux ? Ne sont-ce pas eux qui outragent le beau hom que vous portez ? »
(Jacques 2:6-7). Jacques a également écrit : « La langue, aucun homme ne peut la dompter ; c’est un
mal qu’on ne peut réprimer ; elle est pleine d’un venin mortel. Par elle nous bénissons le Seigneur
notre Pere, et par elle nous maudissons les hommes faits a 'image de Dieu. De la méme bouche
sortent la bénédiction et la malédiction. Il ne faut pas, mes fréres, qu’il en soit ainsi » (Jacques 3:8-
10). Voici une autre parole de Jacques : « Avant toutes choses, mes fréres, ne jurez ni par le ciel, ni
par la terre, ni par aucun autre serment. Mais que votre oui soit oui, et que votre non soit non, afin
gue vous ne tombiez pas sous le jugement » (Jacques 5:12).

613




Jacques nous enseigne également la bonne fagon d’utiliser le nom de Dieu : « Quelqu’un parmi vous
est-il dans la souffrance ? Qu’il prie. Quelqu’un est-il dans la joie ? Qu’il chante des cantiques.
Quelqu’un parmi vous est-il malade ? Qu’il appelle les anciens de I’Eglise, et que les anciens prient
pour lui, en Poignant d’huile au nom du Seigneur ; la priére de la foi sauvera le malade, et le Seigneur
le relévera ; et s’il a commis des péchés, il lui sera pardonné. Confessez donc vos péchés les uns aux
autres, et priez les uns pour les autres, afin que vous soyez guéris. La priére fervente du juste a une
grande efficace » (Jacques 5:13-16).

Lapotre Paul a également mis en garde contre le mauvais usage du nom de Dieu. Il a dit aux Galates :
« Ceux qui commettent de telles choses (y compris « la magie » et « les sectes ») n’hériteront point
le royaume de Dieu » (Galates 5:20-21). Il a écrit aux Ephésiens : « Qu’il ne sorte de votre bouche
aucune parole mauvaise, mais, s’il y a lieu, quelque bonne parole, qui serve a I'édification et
communique une grace a ceux qui 'entendent » (Ephésiens 4:29).

Remarquez que Luther parle d’abord du mauvais usage du nom de Dieu, a savoir la malédiction, les
jurons, le sortilége, le mensonge et I’hypocrisie par le nom de Dieu. Il évoque ensuite le bon usage du
nom de Dieu : invoquer son nom dans la détresse, le prier, le louer et lui rendre grace.

La malédiction au nom de Dieu comprend la malédiction de Dieu lui-méme et la malédiction d’autrui
au nom de Dieu, c’est-a-dire en demandant a Dieu de leur faire du mal d’une maniére ou d’une autre,
comme lorsqu’une personne dit a une autre personne : « Que Dieu te maudisse » ou : « Va au diable »
ou : « Va en enfer ». Le pharaon d’Egypte a maudit Dieu lorsqu’il a répondu a la demande faite par
Moise au nom de Dieu de laisser ses esclaves israélites partir adorer leur Dieu : « Qui est I'Eternel,
pour que j'obéisse a sa voix ? » (Exode 5:2). Injurier Dieu de cette maniére s’appelle un blasphéme.

Le nom de Dieu est souvent mal employé dans les conversations humaines, lorsque le nom de Dieu
est invoqué pour faire du mal a quelgu’un. Mais nous devrions utiliser nos langues pour bénir les
autres, c’est-a-dire invoquer Dieu pour faire du bien aux autres, et non pour les maudire (Jacques 3:8-
10). Il est si facile pour nous d’utiliser notre langue pour blesser les autres plutdt que pour les édifier
dans leur foi. Mais ce n’est pas un mauvais usage du nom de Dieu lorsque nous répétons les
malédictions de Dieu sur les incroyants et les faux enseignants quand il est approprié de le faire,
comme Paul lui-méme I'a fait: « Si quelgu’un n’aime pas le Seigneur, qu’il soit anatheme ! » (1
Corinthiens 16:22). « Quand nous-mémes, quand un ange du ciel annoncerait un autre Evangile que
celui que nous vous avons préché, qu’il soit anathéme ! » (Galates 1:8).

On abuse du nom de Dieu en jurant un mensonge ou une fausse promesse, en jurant dans des affaires
incertaines ou en jurant inutilement. Lorsqu’on jure par le nom de Dieu au tribunal, on ne doit dire
que la vérité. Si 'on ment sous serment, cela s’appelle un parjure et c’est contraire a la volonté de Dieu.
Jurer, c’est demander a Dieu d’étre témoin de notre vérité et de punir notre mensonge. Il y a des
moments ou il convient de jurer et de faire un serment solennel au nom de Dieu pour dire la vérité.
Jésus a juré devant le tribunal juif qu’il était le Messie et le Fils de Dieu. Lorsque « le souverain
sacrificateur I'interrogea de nouveau, et lui dit : Es-tu le Christ, le Fils du Dieu béni ? Jésus répondit :
Je le suis » (Marc 14:61-62). Matthieu nous apprend qu’a cette occasion, le souverain sacrificateur
avait dit a Jésus : « Je t’'adjure, par le Dieu vivant, de nous dire si tu es le Christ, le Fils de Dieu »
(Matthieu 26:63). Puisque Jésus lui-méme a juré de dire la vérité et que Paul et d’autres ont également
juré dans des occasions solennelles, nous ne pouvons pas dire que tous les serments sont des péchés.
Mais lorsque Pierre « se mit a faire des imprécations et a jurer » qu’il ne savait méme pas qui était
Jésus, il reniait honteusement son Seigneur (Matthieu 26:74).

Il ne devrait certainement pas étre nécessaire pour les chrétiens de jurer au nom de Dieu dans les
conversations ordinaires. Comme I'a dit Jacques, nous devrions avoir une telle réputation de vérité et
d’honnéteté que lorsque nous disons « oui » ou « non », nous n‘avons pas besoin d’ajouter le nom de
Dieu pour que les gens croient ce que nous disons. Jésus nous a mis en garde contre les jurons inutiles
lorsqu’il a dit: « Que votre parole soit oui, oui, non, non; ce qu’on y ajoute vient du malin »

614



(Matthieu 5:37).

Le roi Hérode fournit un exemple terrible de serment en cas d’incertitude, lorsqu’il jura de donner a la
fille d’"Hérodias tout ce qu’elle voulait, jusqu’a la moitié de son royaume. Il ne savait pas ce qu’elle allait
demander. Lorsqu’elle a demandé la téte de Jean-Baptiste, Hérode a regretté son serment. Mais il s’est
senti obligé de le tenir et a ajouté ainsi un nouveau meurtre a sa liste de crimes. Le récit est rapporté
dans Marc 6:21-28.

Dans le contexte du Deuxieme Commandement, les jurons et les malédictions se référent a 'usage et
a I'abus du nom de Dieu. Il est important que lorsque nous utilisons le nom de Dieu ou le nom de Jésus,
nous nous demandions si nous utilisons ce nom pour prier, louer ou remercier, ou si nous |'utilisons
inutilement ou sans réfléchir, ou méme pour nuire a quelqu’un d’autre. Dieu lui-méme entend chaque
mot que nous pronongons et il sait pourquoi nous disons ce que nous disons.

Le langage grossier ou les obscénités ne sont peut-étre pas le meilleur langage a utiliser, mais ce n’est
pas aussi grave que d’abuser du saint nom de Dieu. Aux Etats-Unis, la télévision et les films utilisent
fréquemment le nom de Dieu en vain, méme si certains mots considérés comme obscénes ne sont pas
utilisés aussi fréquemment. Mais dans toutes nos paroles, nous devrions chercher a aider les gens et
non a les blesser. « Que votre parole soit toujours accompagnée de grace, assaisonnée de sel, afin
que vous sachiez comment il faut répondre a chacun » (Colossiens 4:6). Tout comme les mors dans la
bouche des chevaux et les gouvernails dans les bateaux, « de méme, la langue est un petit membre,
et elle se vante de grandes choses. Voici, comme un petit feu peut embraser une grande forét ! La
langue aussi est un feu ; c’est le monde de I'iniquité » (Jacques 3:5-6).

Le nom ou la Parole de Dieu est également mal utilisé lorsqu’il est associé a la sorcellerie ou a la magie,
ou a d’autres pratiques superstitieuses qui n‘ont aucun fondement dans la Parole de Dieu. La Parole
de Dieu condamne des pratiques telles que l'astrologie, la divination, le contact avec les morts et
I'utilisation de charmes magiques. Les chrétiens d’Ephése ont briilé leurs livres de magie aprés avoir
appris la puissance et la valeur réelles du nom de Jésus. Voir Actes 19:13-19.

Il est dangereux pour nous d’expérimenter I'occultisme — les arts secrets des sorciers, des magiciens
ou des mauvais esprits. Notre foi doit étre placée dans le vrai Dieu, qui accomplit son ceuvre
merveilleuse par les moyens qu’il a choisis, a savoir sa Parole et ses sacrements. Nous ne devrions pas
renoncer a notre foi en un Dieu auquel nous pouvons faire confiance au profit de fausses croyances
encouragées par le diable et ses anges (c’est-a-dire les démons ou les mauvais esprits). Lapotre Paul
nous a prévenus que « l'apparition de cet impie (I’Antéchrist) se fera, par la puissance de Satan, avec
toutes sortes de miracles, de signes et de prodiges mensongers » (2 Thessaloniciens 2:9).

Le pire abus du nom et de la Parole de Dieu se produit lorsque des enseignants et des prédicateurs
utilisent le nom de Dieu et prétendent parler au nom de Dieu pour ensuite enseigner des choses qui
sont contraires ou au-dela de la Parole de Dieu. Ce que I'ap6tre Jean a écrit un jour s’est certainement
avéré vrai a notre époque : « Plusieurs faux prophétes sont venus dans le monde » (1 Jean 4:1). Cela
a été vrai a toutes les époques et le restera jusqu’au dernier jour. Certains de ces faux enseignants ont
simplement créé leur propre religion tout en prétendant étre des messagers ou des prophetes de Dieu.
Le bouddhisme, I'islam, le mormonisme, la science chrétienne, la scientologie, I'adventisme du
septiéme jour, les témoins de Jéhovah et d’innombrables autres religions ont été inventées par ceux
qui prétendaient étre de véritables prophétes de Dieu — des hommes ou des femmes comme
Gautama, Mahomet, Joseph Smith, Mary Baker Eddy et Ellen White. « Jusques a quand ces prophétes
veulent-ils prophétiser le mensonge, prophétiser la tromperie de leur coeur ? lls pensent faire
oublier mon nom a mon peuple par les songes que chacun d’eux raconte a son prochain ... Voici, dit
I’Eternel, j’en veux aux prophétes qui prennent leur propre parole et la donnent pour ma parole »
(Jérémie 23:26-27, 31). Jésus a dit: « Gardez-vous des faux propheétes. lls viennent a vous en
vétements de brebis, mais au dedans ce sont des loups ravisseurs » (Matthieu 7:15).

615



Parfois, méme de vrais chrétiens sont induits en erreur par Satan et écrivent ou disent des choses
contraires a la Parole de Dieu. Par exemple, lorsque Jésus a dit a ses disciples qu’il fallait qu’il aille a
Jérusalem et « qu’il souffrit beaucoup de la part des anciens, des principaux sacrificateurs et des
scribes, qu’il fit mis a mort », son propre disciple, Pierre, s’est opposé a ce que Jésus a dit au sujet du
plan de salut de Dieu. Jésus « se retournant, dit a Pierre : Arriere de moi, Satan ! tu m’es en scandale ;
car tes pensées ne sont pas les pensées de Dieu, mais celles des hommes. » (Matthieu 16:21-23).
Pourtant, peu de temps auparavant, Pierre avait confessé : « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant » et
Jésus lui a répondu : « Ce ne sont pas la chair et le sang qui t’ont révélé cela, mais c’est mon Pére qui
est dans les cieux » (Matthieu 16:16-17). Les faux enseignements de toutes sortes sont si répandus
dans le monde que I'ap6tre Paul a mis en garde les chrétiens de Rome : « Je vous exhorte, freres, a
prendre garde a ceux qui causent des divisions et des scandales, au préjudice de ’enseignement que
vous avez regu. Eloignez-vous d’eux » (Romains 16:17).

Le nom et la parole de Dieu sont également mal employés par des hypocrites qui agissent comme s’ils
étaient dévoués a Dieu mais qui, en réalité, sont des trompeurs. lls utilisent le nom et la Parole de Dieu
comme une couverture pour leur comportement pécheur. Par exemple, ils vont a I'église le dimanche
matin, mais pendant la semaine, ils ménent une vie d’incroyants. Jésus n’a pas été trompé par les
hypocrites, car il pouvait regarder dans leur coeur et connaitre leur attitude. A plusieurs reprises, a la
fin de son ministére, il a accusé les pharisiens et les scribes d’hypocrisie, en leur disant : « Malheur a
vous, scribes et pharisiens hypocrites ! parce que vous ressemblez a des sépulcres blanchis, qui
paraissent beaux au dehors, et qui, au dedans, sont pleins d’ossements de morts et de toute espéce
d’impuretés » (Matthieu 23:27). Lisez tout Matthieu 23 pour savoir ce que Jésus pense de |’hypocrisie.

Certains membres du peuple juif avaient tellement peur de mal utiliser le nom de Dieu qu'’ils
n’utilisaient pas du tout le nom sacré JAHVEH ou JEHOVAH, préférant lui substituer un autre mot. Mais
Dieu veut certainement que nous utilisions son nom a bon escient. Comme Luther I'a écrit dans son
Petit Catéchisme, nous devrions invoquer le nom de Dieu dans la détresse, nous devrions le prier, nous
devrions louer son nom et lui rendre grace, comme le montre clairement, par exemple, le livre des
Psaumes. Presque tous les psaumes contiennent une utilisation appropriée du nom de Dieu. Dieu nous
dit : « Invoque-moi au jour de la détresse ; Je te délivrerai, et tu me glorifieras » (Psaume 50:15).
Psaume apreés psaume, nous trouvons David ou l'un des autres psalmistes en train d’invoquer Dieu
dans leurs difficultés.

Mais ce n’est pas seulement dans les moments difficiles que nous devons nous adresser a Dieu dans
la priere. L'ap6tre Paul nous encourage a prier en tout temps : « Priez sans cesse » (1 Thessaloniciens
5:17); les lignes de communication entre Dieu et nous doivent toujours étre ouvertes. Jésus a dit :
« Demandez, et l'on vous donnera ; cherchez, et vous trouverez ; frappez, et 'on vous ouvrira »
(Matthieu 7:7). LAncien et le Nouveau Testament fournissent de nombreux exemples de I'utilisation
correcte du nom de Dieu dans la priére.

L’Ecriture nous incite a utiliser le nom de Dieu dans les mots de louange, en particulier dans les
psaumes. David a écrit : « Mon ame, bénis I'Eternel ! Que tout ce qui est en moi bénisse son saint
nom ! Mon dme, bénis I’Eternel, et n’oublie aucun de ses bienfaits ! » (Psaume 103:1-2). Louer Dieu,
c’est dire a Dieu et au monde entier a quel point il est grand et merveilleux. Louer Dieu, c’est partager
avec le monde entier la Bonne Nouvelle du salut qu’il a accompli. Le livre des Psaumes se termine par
une série de psaumes qui commencent par ces mots: « Louez Eternel ! » (Psaumes 146-150).
Alléluia !

LEcriture nous dit aussi utiliser le nom de Dieu pour rendre grace a Dieu : « Rendez continuellement
graces pour toutes choses a Dieu le Pére, au nom de notre Seigneur Jésus-Christ » (Ephésiens 5:20).

Le Deuxieme Commandement nous condamne, tout comme le Premier Commandement. Nous nous
sommes rendus coupables et nous nous rendons encore coupables de prendre le nom du Seigneur en
vain. Mais nous ne péchons pas seulement par une mauvaise utilisation du nom et de la parole de

616



Dieu. Nous commettons de nombreux péchés d’'omission en ne saisissant pas l'occasion d’invoquer le
nom de Dieu dans nos difficultés, en ne le priant pas régulierement et souvent en toute occasion, et
surtout en ne louant pas son nom et en ne le remerciant pas pour toutes les bénédictions dont il nous
a comblés. Notre seul espoir de salut est Jésus-Christ, qui n’a jamais abusé du nom de Dieu et n‘a
jamais manqué de I'invoquer dans la détresse, de le prier, de le louer et de le remercier. Chaque fois
gu’il ouvrait la bouche, il louait le Seigneur. Méme sur la croix, alors qu’il était abandonné de Dieu
parce qu'’il était puni pour le péché du monde, il a continué a appeler Dieu son Dieu et a crier vers lui
dans sa misére. Ce n’est que par la foi en Jésus que nous recevons le pardon de nos péchés et sa justice
parfaite.

Questions
1. Que signifie le nom de Dieu ?
2. Quelles sont les cing fagons dont nous utilisons mal le nom de Dieu ?
3. Quelles sont les quatre facons d’utiliser le nom de Dieu a bon escient ?
4. Comment savons-nous que le Deuxieme Commandement fait partie de la loi morale de Dieu ?
5. Qu’entend-on par « maudire » ?
6. Quel type de malédiction est permis aux chrétiens ?
7. Quel type de juron est permis aux chrétiens ?
8. Donnez quelgues exemples de cas ou jurer revient a mal employé le nom de Dieu.
9. Qu’entend-on par sorcellerie ?

=
o

. Comment le prophete Jérémie a-t-il décrit les faux enseignants ?

. Pourquoi Jésus a-t-il qualifié les pharisiens et les scribes d’hypocrites ?

. Quelle est la différence entre la priere et la louange ?

. Quelle mauvaise utilisation du nom de Dieu est la plus courante dans votre région ?

. Pourquoi ne pouvons-nous pas étre sauvés en respectant le Deuxieme Commandement ?
. Qui est le seul a avoir respecté le Deuxieme Commandement ?

Y
D WwWwN R

617



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.3 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi morale : Le Troisieme Commandement

Le Troisieme Commandement a pour nous une signification différente de celle qu’il avait pour les
Israélites. Dans son sens littéral, le Troisieme Commandement ne s’applique pas aux chrétiens du
Nouveau Testament.

Mais examinons d’abord la formulation exacte par laquelle Dieu a énoncé le troisieme commandement
depuis le mont Sinai : « Souviens-toi du jour du repos, pour le sanctifier. Tu travailleras six jours, et
tu feras tout ton ouvrage. Mais le septiéme jour est le jour du repos de I’Eternel, ton Dieu : tu ne
feras aucun ouvrage, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton serviteur, ni ta servante, ni ton bétail, ni
I’étranger qui est dans tes portes. Car en six jours I'Eternel a fait les cieux, la terre et la mer, et tout
ce qui y est contenu, et il s’est reposé le septiéme jour : c’est pourquoi I'Eternel a béni le jour du
repos et I'a sanctifié » (Exode 20:8-11).

Lorsque Moise a répété ce troisieme commandement alors que les Israélites s'apprétaient a traverser
le Jourdain pour entrer en Canaan, il n’a pas réitéré la base du septiéme jour de repos dans la création
originelle de six jours de Dieu et le repos du septieme jour. Mais voici ce qu’il a dit : « Observe le jour
du repos, pour le sanctifier, comme I’Eternel, ton Dieu, te I'a ordonné. Tu travailleras six jours, et tu
feras tout ton ouvrage. Mais le septieme jour est le jour du repos de I’Eternel, ton Dieu : tu ne feras
aucun ouvrage, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton serviteur, ni ta servante, ni ton beeuf, ni ton ane, ni
aucune de tes bétes, ni I'étranger qui est dans tes portes, afin que ton serviteur et ta servante se
reposent comme toi. Tu te souviendras que tu as été esclave au pays d’Egypte, et que I’Eternel, ton
Dieu, t’en a fait sortir a main forte et a bras étendu : c’est pourquoi I’Eternel, ton Dieu, t’a ordonné
d’observer le jour du repos » (Deutéronome 5:12-15).

Par I'intermédiaire de Moise, Dieu a donné au peuple d’autres régles pour l'observation du sabbat, et
la sanction en cas de désobéissance était sévere. « On travaillera six jours ; mais le septieme jour est
le sabbat, le jour du repos, consacré a I’Eternel. Celui qui fera quelque ouvrage le jour du sabbat,
sera puni de mort » (Exode 31:15). Ce commandement imposait au peuple de Dieu de I’Ancien
Testament de se reposer et de s’abstenir de travailler le samedi (c’est-a-dire du coucher du soleil du
vendredi au coucher du soleil du samedi). LUobéissance a ce commandement était strictement
appliguée en exigeant la peine de mort pour ceux qui le transgressaient.

Entre le dernier prophéte de I’Ancien Testament, Malachie, et la venue de Jésus, les maitres juifs ont
ajouté leurs interprétations et leurs définitions du travail au commandement originel de Dieu. Comme
notre Rédempteur, qui a été « né sou la loi » (Galates 4:4), Jésus a obéi au Troisieme Commandement
de Dieu. Mais ses ennemis l'ont accusé de violer le sabbat parce qu’il refusait de suivre les
interprétations traditionnelles que les chefs juifs avaient ajoutées a la loi de Dieu. Lorsque les
pharisiens ont accusé les disciples de Jésus de travailler le jour du sabbat parce qu’ils arrachaient les
épis en marchant dans les champs de blé, Jésus a expliqué : « Le sabbat a été fait pour ’homme, et
non ’homme pour le sabbat » (Marc 2:27)

Une autre fois, ses ennemis étaient présents lors d’un culte a la synagogue, ol se trouvait également
un homme a la main desséchée. Jésus a demandé a cet homme de s’avancer, puis il a demandé a ceux
qui assistaient au culte : « Est-il permis, le jour du sabbat, de faire du bien ou de faire du mal, de
sauver une personne ou de la tuer ? » (Marc 3:4). Lorsqu’ils ont refusé de répondre a sa question,

618




Jésus a été rempli d’indignation et en colére a cause de la dureté de leur cceur. Jésus a alors guéri
I’'homme, bien que ce soit le jour du sabbat, et il a répété cette action a de nombreuses reprises au
cours de son ministére.

Le but de la loi du sabbat était de donner au peuple de Dieu le repos de son travail physique, afin qu’il
puisse louer son Dieu en écoutant sa Parole, en le priant et en méditant sur les grandes choses qu’il
avait faites pour lui. Le corps des hommes et des animaux a besoin de repos. Mais ce sont surtout les
personnes qui croient aux promesses de Dieu qui ont besoin d’entendre la Parole de Dieu et de le
remercier pour ses bénédictions. Leur sabbat devait &tre « consacré a I’Eternel » (Exode 31:15).

Le mot « sabbat » signifie « repos ». Dieu s’est reposé le septiéme jour du monde. C’est-a-dire qu'’il
s’est reposé de I'oeuvre de la création. Il ne s’est jamais reposé de son ceuvre de préservation, car Jésus
a dit aux Juifs qui I'accusaient de travailler le jour du sabbat « Mon Peére agit jusqu'a présent ; moi
aussi, j'agis » (Jean 5:17). Le repos du samedi renvoyait au repos de Dieu le septiéme jour, mais aussi
a un repos spirituel parfait a venir.

Les Israélites ont connu un tel repos lorsqu’ils se sont reposés dans la terre promise de Canaan apres
leurs nombreuses années d’errance dans le désert. Mais certains n’ont pas profité de ce repos a cause
de leur incrédulité. C’est ce qui est écrit dans le Psaume 95 : « Si vous pouviez écouter aujourd’hui sa
voix ! N’endurcissez pas votre coceur, comme a Meriba, comme a la journée de Massa, dans le désert,
... Pendant quarante ans j’eus cette race en dégolit, ... Aussi je jurai dans ma colére : lls n’entreront
pas dans mon repos ! » (Psaume 95:7-11).

La lettre aux Hébreux se réfere au Psaume 95 et dit ensuite : « Craignons donc, tandis que la promesse
d’entrer dans son repos subsiste encore, qu’aucun de vous ne paraisse étre venu trop tard. Car cette
bonne nouvelle nous a été annoncée aussi bien qu’a eux ; mais la parole qui leur fut annoncée ne
leur servit de rien, parce qu’elle ne trouva pas de la foi chez ceux qui I'entendirent » (Hébreux 4:1-
2). Remarquez que ce repos est obtenu en écoutant la Parole de Dieu et en y croyant. Certains Israélites
n’‘ont pas obtenu le reste de la terre promise de Canaan parce qu’ils ne croyaient pas que Dieu leur
donnerait ou pourrait leur donner cette terre.

Nous avons aussi une terre promise, celle du pardon, du salut et du repos éternel dans le ciel.
Comment atteindre ce repos ? En écoutant la parole de I'Evangile et en y croyant. « Il y a donc un
repos de sabbat réservé au peuple de Dieu. ... Efforgons-nous donc d’entrer dans ce repos, afin que
personne ne tombe en donnant le méme exemple de désobéissance » (Hébreux 4:9-11). Dieu nous
donne le repos spirituel par I'Evangile de Jésus, car dans I’Evangile, le Saint-Esprit nous parle de 'amour
de Dieu pour nous en Christ, de ce que Christ a accompli pour nous par sa vie, sa mort et sa
résurrection, et de ce qu’il nous offre maintenant : le pardon des péchés et la vie éternelle par la foi
en Christ. Nous jouissons du repos spirituel par la foi en I'Evangile, et nous attendons la jouissance
totale et parfaite de ce repos dans le monde a venir. Jésus nous dit : « Venez a moi, vous tous qui étes
fatigués et chargés, et je vous donnerai du repos. Prenez mon joug sur vous et recevez mes
instructions, car je suis doux et humble de cceur; et vous trouverez du repos pour vos ames »
(Matthieu 11:28-29).

Le Troisieme Commandement, dans sa formulation originale, ne s’applique pas a nous aujourd’hui.
L'apotre Paul a écrit : « Que personne donc ne vous juge au sujet du manger ou du boire, ou au sujet
d’une féte, d’une nouvelle lune, ou des sabbats : c’était 'ombre des choses a venir, mais le corps est
en Christ » (Colossiens 2:16-17).

C’est pourquoi I'explication du troisieme commandement dans le Petit Catéchisme de Luther ne se
réfere pas du tout au jour du sabbat, mais au repos spirituel du pardon des péchés et de la vie éternelle
qgue Dieu nous donne par sa Parole. Nous pourrions reformuler le troisieme commandement de la
maniére suivante pour les chrétiens du Nouveau Testament : « Souviens-toi du repos spirituel que Dieu
te donne par sa Parole ».

619



Voici la traduction francaise du Troisieme Commandement et de I'explication de Luther dans son Petit
Catéchisme :

Le Troisieme Commandement
Souviens-toi du jour de repos, pour le sanctifier.
Quel est le sens de ces paroles ?

Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point mépriser sa Parole et la prédication ;
mais d’avoir pour sa Parole un saint respect et de prendre plaisir a 'entendre et a I'étudier.

Le Grand Catéchisme de Luther ajoute :

“Ce commandement, quant a la forme extérieure, ne concernait que les Israélites, et, de méme
que les autres institutions de I‘ancienne alliance qui sont liées a des usages, des personnes, des
temps et des lieux particuliers, il a été aboli par Christ. » (p. 22).

“La Parole de Dieu seule peut sanctifier et doit étre notre plus grand trésor. Soit donc que nous
la préchions ou que nous I'écoutions, soit que nous la lisions ou que nous la méditions, elle seule
peut nous rendre saints. Ce n’est pas en tant que nous faisons une ceuvre extérieure que nous
sommes sanctifiés, la Parole elle-méme nous sanctifie » (p. 23).

En dépit de la parole claire de Dieu dans Colossiens 2:16-17 et dans d’autres passages, il y a encore
aujourd’hui des personnes qui nous disent qu’il faut sanctifier le samedi et ne pas travailler le samedi.
D’autres nous disent que nous devons sanctifier le dimanche et ne pas travailler le dimanche. Mais
personne ne devrait faire de la stricte observation du sabbat une question de conscience pour les
chrétiens d’aujourd’hui. Néanmoins, voici ce qu’enseignent les Adventistes du septieme jour: « Le
septiéme jour de la semaine est le jour du Seigneur. ... Il doit étre observé du coucher du soleil le
vendredi au coucher du soleil le samedi ». La Confession de foi de Westminster de 1646, suivie
aujourd’hui par certaines églises presbytériennes et réformées, déclare que le dimanche est le sabbat
du Nouveau Testament : « Dieu a aussi spécialement désigné, par un commandement positif, moral et
perpétuel de sa Parole, ... un jour sur sept comme Sabbat a lui consacrer, ... ce jour fut le dernier de la
semaine ; ... Ce Sabbat est vraiment consacré au Seigneur lorsque les hommes ... non seulement
observent tout le jour un saint repos ... mais occupent tout leur temps aux exercices publics et privés
du culte et a des devoirs d’obligation et de miséricorde » (§21 97 et 98).

Mais il n’y a pas de commandement de Dieu selon lequel le samedi ou le dimanche ou tout autre
jour doit étre observé comme un jour saint de repos sans travail ni récréation. La plupart des chrétiens
célebrent leur culte le dimanche par tradition et par commodité, et non en vertu d’'un commandement
divin. Chaque dimanche est un anniversaire de la résurrection de Jésus et de I'effusion miraculeuse du
Saint-Esprit. Le véritable repos sabbatique du Nouveau Testament est le repos spirituel offert par Jésus
a travers sa parole évangélique de pardon et la promesse de la vie éternelle. C’est le sabbat ou le repos
dont nous devons nous souvenir a tout moment. Lorsque Marie, la sceur de Marthe, était assise aux
pieds de Jésus et écoutait son enseignement, Jésus dit : « Une seule chose est nécessaire. Marie a
choisi la bonne part, qui ne lui sera point 6tée » (Luc 10:42). En une autre occasion, il a dit : « Heureux
... ceux qui écoutent la parole de Dieu, et qui la gardent ! » (Luc 11:28).

Puisque Dieu nous a donné sa Parole, a la fois la loi et I'Evangile, pour notre bien, c’est certainement
un péché de mépriser sa Parole ou de la traiter a la |égere. Dieu veut certainement que nous lisions,
réfléchissions et étudiions sa Parole. Le long psaume (Psaume 119) nous demande et nous encourage
sans cesse a utiliser la Parole de Dieu. C’est également le cas de nombreux autres passages de la Bible.
Ecoutez ces mots tirés de la lettre aux Hébreux : « Nous devons d’autant plus nous attacher aux
choses que nous avons entendues, de peur que nous ne soyons emportés loin d’elles. Car, si la parole
annoncée par des anges a eu son effet, et si toute transgression et toute désobéissance a regu une
juste rétribution, comment échapperons-nous en négligeant un si grand salut, qui, annoncé d’abord

620



par le Seigneur, nous a été confirmé par ceux qui 'ont entendu » (Hébreux 2:1-3). La loi de Dieu était
donnée par les anges, et la désobéissance a cette loi était punie. Mais maintenant, Dieu nous a donné
I’Evangile de Jésus-Christ. Quelle insulte a Dieu si nous ne prétons pas attention a cet Evangile ! Dieu
lui-méme a envoyé son Fils pour proclamer cet Evangile, et ses apdtres ont risqué leur vie pour
I'annoncer dans le monde. C’est cette Parole d’Evangile qui nous sauve. Nous ne pouvons pas nous en
sortir si nous méprisons cette Parole, car seul celui qui croit en cet Evangile sera sauvé.

La Parole de Dieu est méprisée lorsque les gens I'’écoutent dans un esprit négligent, comme s’ils étaient
venus uniqguement pour se divertir. Nous devons écouter la Parole de Dieu avec sérieux et nous efforcer
de la conserver dans notre esprit et dans notre coeur, et nous devons réfléchir a ce que nous avons
entendu et le mettre en pratique. Le Seigneur Dieu a dit a son prophéte Ezéchiel : « ils se rendent en
foule aupreés de toi, et mon peuple s’assied devant toi ; ils écoutent tes paroles, mais ils ne les
mettent point en pratique, car leur bouche en fait un sujet de moquerie, et leur cceur se livre a la
cupidité. Voici, tu es pour eux comme un chanteur agréable, possédant une belle voix, et habile dans
la musique. lls écoutent tes paroles, mais ils ne les mettent point en pratique » (Ezéchiel 33:31-32).

Jacques, le frére de notre Seigneur, disait a ses auditeurs : « Rejetant toute souillure et tout excés de
malice, recevez avec douceur la parole qui a été plantée en vous, et qui peut sauver vos ames. Mettez
en pratique la parole, et ne vous bornez pas a I’écouter, en vous trompant vous-mémes par de faux
raisonnements » (Jacques 1:21-22). L'apo6tre Pierre a donné des instructions similaires : « Rejetant
donc toute malice et toute ruse, la dissimulation, I’envie, et toute médisance, désirez, comme des
enfants nouveau-nés, le lait spirituel et pur, afin que par lui vous croissiez » (1 Pierre 2:1-2).

Puisque nous croyons que la Bible est la Parole de Dieu, Dieu peut nous parler non seulement pendant
les cultes, lorsque la Parole de Dieu nous est adressée, mais aussi lorsque nous lisons la Bible
régulierement. Aujourd’hui, de nombreuses églises ne croient plus que la Bible est la véritable Parole
de Dieu. S'ils lisent la Bible, ils n’en acceptent que les parties qui sont en accord avec leur pensée. Mais
nous ne pourrons pas conserver longtemps le véritable Evangile de Jésus-Christ si nous ne considérons
plus la Bible qui contient cet Evangile comme la Parole de Dieu, comme absolument digne de confiance
et inerrante dans tout ce qu’elle nous déclare, méme dans son histoire, ses miracles et sa géographie.

Nous ne devons pas mépriser ou négliger la Parole de Dieu, mais la considérer comme la véritable
Parole de Dieu et I'écouter et I'apprendre avec plaisir. C’est ce que Dieu nous demande de faire avec
sa Parole. « Que la parole de Christ habite parmi vous abondamment ; instruisez-vous et exhortez-
vous les uns les autres en toute sagesse, par des psaumes, par des hymnes, par des cantiques
spirituels, chantant a Dieu dans vos cceurs sous I'inspiration de la grace » (Colossiens 3:16).

Puisqu’il y a tant de faux enseignants dans le monde, ainsi que d’églises faussement enseignantes, il
est important que nous assistions aux cultes des églises orthodoxes (correctement enseignants), celles
qui sont fideles a 'enseignement de la Bible dans tous les domaines. Les confessions luthériennes sont
en accord avec la Parole de Dieu, et il est donc bon que nous recherchions des Eglises luthériennes
confessionnelles et que nous écoutions la Parole de Dieu telle qu’elle est enseignée par elles. Lorsque
nous trouvons une telle église et un tel culte, nous devrions nous joindre a eux et écouter
attentivement la prédication et I'enseignement qui viennent de cette église. La lettre aux Hébreux nous
le dit : « Retenons fermement la profession de notre espérance, car celui qui a fait la promesse est
fidele. Veillons les uns sur les autres, pour nous exciter a la charité et aux bonnes ceuvres.
N’abandonnons pas notre assemblée, comme c’est la coutume de quelques-uns ; mais exhortons-
nous réciproquement, et cela d’autant plus que vous voyez s’approcher le jour » (Hébreux 10:23-25).

Lorsque nous trouvons des prédicateurs et des enseignants fideles a la Parole de Dieu, il est important
non seulement de les écouter et d’apprendre d’eux, mais aussi de les soutenir par nos prieres et nos
dons et de les honorer pour I'ceuvre de Dieu qu’ils accomplissent. Paul a écrit aux Thessaloniciens :
« Nous vous prions, fréres, d’avoir de la considération pour ceux qui travaillent parmi vous, qui vous
dirigent dans le Seigneur, et qui vous exhortent. Ayez pour eux beaucoup d’affection, a cause de leur
ceuvre » (1 Thessaloniciens 5:12-13).

621



L'apobtre Paul a écrit aux chrétiens de Corinthe : « Dieu n’est pas un Dieu de désordre, mais de paix. ...
Que tout se fasse avec bienséance et avec ordre » (1 Corinthiens 14:33, 40). Puisque notre Seigneur
veut la paix, et non le désordre, lorsque les chrétiens se réunissent pour le culte, il est généralement
bon de fixer une heure précise pour le culte de la congrégation et de suivre une sorte d’ordre de culte
régulier (ou liturgie).

Les chrétiens ont I’habitude de suivre un certain modele de culte au cours de I'année, afin de se
souvenir et de célébrer tous les grands actes de Dieu. Par exemple, nous nous souvenons de la venue
du Christ a son peuple au mois de décembre, de la naissance du Christ le 25 décembre, de la souffrance
et de la mort du Christ et de sa résurrection au printemps, généralement en avril, et quelques semaines
plus tard, nous commémorons |'effusion spéciale du Saint-Esprit le dimanche de la Pentecé6te. Dieu ne
nous a pas ordonné d’observer ces fétes, mais elles servent a aider les chrétiens a se souvenir, dans un
certain ordre, des choses merveilleuses que notre Dieu a faites pour nous.

Le respect de la Parole de Dieu nous conduit également a partager cette Parole avec ceux qui ne la
connaissent pas encore et a fortifier ceux qui l'ont entendue afin qu’ils grandissent dans leur
compréhension et leur engagement. Jésus nous a donné a nous tous, chrétiens, nos ordres de marche :
« Allez par tout le monde, et préchez la bonne nouvelle a toute la création » (Marc 16:15). L'ap6tre
Pierre s’adresse a tous les chrétiens lorsqu’il dit : « Vous étes une race élue, un sacerdoce royal, une
nation sainte, un peuple acquis, afin que vous annonciez les vertus de celui qui vous a appelés des
ténébres a son admirable lumiére » (1 Pierre 2:9).

Ce Troisieme Commandement, tel qu’il s'applique aujourd’hui, nous condamne et nous maudit tous.
Car nous n‘avons pas toujours eu la bonne attitude a I'égard de la Parole de Dieu et du culte chrétien.
N’avons-nous pas parfois négligé la lecture de la Parole de Dieu? Méme si nous avons assisté
régulierement a des cultes chrétiens, avons-nous toujours été attentifs a ce qui sy disait ? Avons-nous
été des pratiquants de la Parole et pas seulement des auditeurs ?

Notre seul espoir de salut est Jésus-Christ, dont I'attitude a I'égard de la Parole de Dieu a toujours été
parfaite. Il a enseigné la Parole de Dieu fideélement pendant son ministére. A ’Age de douze ans, on I'a
trouvé dans le temple de Jérusalem en train d’apprendre activement la Parole de Dieu. Il est resté
fidele jusqu’a la fin, citant les Ecritures de mémoire alors qu’il était suspendu a la croix et apportant le
réconfort de la Parole de Dieu au malfaiteur repentant suspendu a coté de lui. Il n’y avait pas de péché
en lui, et c’est sa sainte souffrance a notre place et son sang précieux en tant que Fils de Dieu qui ont
expié tous nos péchés concernant la facon dont nous avons utilisé ou mal utilisé la Parole de Dieu.
Nous ne sommes sauvés qu’en faisant confiance a notre fidéle Sauveur.

622



Questions

PN PRE

© N

10.
11.
12.
13.
14.
15.

En quoi le Troisieme Commandement est-il différent des autres ?

Que demandait le Troisieme Commandement aux Israélites ?

Quelle était la punition pour ceux qui ne sanctifiaient pas le sabbat ?

Comment savons-nous que le Troisieme Commandement a une signification différente pour
nous ? Justifiez votre réponse en vous appuyant sur les Ecritures.

Que signifie le mot « sabbat » ?

Quelle sorte de repos notre Seigneur veut-il nous donner aujourd’hui ?

Comment nous donne-t-il ce repos ?

Quel enseignement erroné sur le sabbat les Adventistes du septiéme jour et la Confession de
Westminster promeuvent-ils ?

Pourquoi Luther n‘a-t-il pas mentionné le repos du travail dans son explication ?

Pourquoi Jésus a-t-il félicité Marie pour ce qu’elle faisait ?

Quelles sont les facons dont nous pouvons honorer la Parole de Dieu de nos jours ?

Quelles sont les facons dont nous pouvons mépriser la Parole de Dieu ?

Pourquoi est-il important d’avoir de la bienséance et de l'ordre dans notre culte ?

Pourquoi ne pouvons-nous pas étre sauvés en observant le Troisieme Commandement ?
Quelle est la seule voie de salut ? Pourquoi en est-il ainsi ?

623



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.4 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi morale — Le Quatrieme Commandement

Les trois premiers des Dix Commandements font partie de la Premiére Table de la Loi : « Tu aimeras le
Seigneur, ton Dieu, de tout ton cceur, de toute ton dme, et de toute ta pensée » (Matthieu 22:37).
Les sept autres commandements relévent de la Deuxieme Table : « Tu aimeras ton prochain comme
toi-méme » (Matthieu 22:39). Nos prochains les plus proches depuis notre naissance sont nos parents.
Nous devons les aimer comme nous nous aimons nous-mémes. Mais le Quatrieme Commandement
nous enjoint non seulement d’aimer nos parents, mais aussi de les honorer en tant que représentants
de Dieu, que Dieu lui-méme a placés au-dessus de nous pour notre bien.

Voici comment Dieu a énoncé le Quatrieme Commandement au mont Sinai et comment Moise a
répété les Dix Commandements dans le Deutéronome :

e « Honore ton pére et ta mére, afin que tes jours se prolongent dans le pays que I’Eternel, ton
Dieu, te donne » (Exode 20:12).

e « Honore ton pére et ta mére, comme I’Eternel, ton Dieu, te I'a ordonné, afin que tes jours
se prolongent et que tu sois heureux dans le pays que I’Eternel, ton Dieu, te donne »
(Deutéronome 5:16).

Ce Quatrieme Commandement fait partie de la loi morale de Dieu qui s’applique encore a nous
aujourd’hui, car il est répété et expliqué dans le Nouveau Testament. Jésus a inclus ce commandement
lorsqu’il a répondu a la question d’un certain chef qui I'interrogeait sur la possibilité d’hériter de la vie
éternelle. Jésus lui a dit : « Tu connais les commandements : ... honore ton pére et ta mére » (Luc
18:20). Jésus a accusé les scribes et les pharisiens d’annuler le Quatrieme Commandement par leurs
traditions. Il a dit: « Pourquoi transgressez-vous le commandement de Dieu au profit de votre
tradition ? Car Dieu a dit : Honore ton pére et ta mere ; et : Celui qui maudira son pére ou sa mere
sera puni de mort. Mais vous, vous dites : Celui qui dira a son pére ou a sa meére : Ce dont j’aurais pu
t’assister est une offrande a Dieu, n’est pas tenu d’honorer son pére ou sa meére. Vous annulez ainsi
la parole de Dieu au profit de votre tradition » (Matthieu 15:3-6). Ces chefs juifs enseignaient au
peuple qu’il était bon de donner en cadeau a Dieu pour son culte I'argent qu’ils auraient d( donner a
leurs parents, mais Jésus a dit que le commandement de Dieu d’honorer ses parents devait étre placé
au-dessus des traditions des chefs.

'apotre Paul a également répété ce commandement en écrivant aux Ephésiens : « Enfants, obéissez
a vos parents, selon le Seigneur, car cela est juste. Honore ton pére et ta meére (c’est le premier
commandement avec une promesse), afin que tu sois heureux et que tu vives longtemps sur la
terre » (Ephésiens 6:1-3). Paul a écrit aux Colossiens : « Enfants, obéissez en toutes choses a vos
parents, car cela est agréable dans le Seigneur » (Colossiens 3:20). Paul a également inclus le fait
d’étre des « rebelles a leurs parents » (Romains 1:30) dans sa longue liste des « choses indignes »
(Romains 1:28).

Voici la traduction francaise du Quatrieme Commandement et de I'explication de Luther dans son Petit
Catéchisme :

624




Le Quatrieme Commandement
Honor ton pére et ta mere, afin que tu sois heureux et que tu vivres longtemps sur la terre.
Quel est le sens de ces paroles ?

Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point mépriser ou irriter nos parents et
nos supérieurs, mais de les honorer, de les servir, de leur obéir avec amour et respect.

En plus de nous avoir donné nos parents comme représentants, Dieu a également placé d’autres
personnes au-dessus de nous pour notre bénéfice temporel et éternel. Les personnes qui remplacent
les parents a la maison, comme les tuteurs, les beaux-parents, les enseignants et les fréres et sceurs
plus agés, sont toutes des personnes que nous devons honorer et auxquelles nous devons obéir. Ceux
qui sont au-dessus de nous dans I'Eglise sont des péres et des méres spirituels, et ceux qui sont au-
dessus de nous dans le gouvernement, dans les écoles et dans notre emploi sont également des dons
de Dieu par lesquels il souhaite nous bénir.

La Bible montre clairement le mécontentement de Dieu a I'égard de ceux qui méprisent les parents et
les supérieurs, et qui les provoquent a la colére. Prenons I'exemple du grand prétre Eli a I'époque des
juges. Ses deux fils, Hophni et Phinées, « étaient des hommes pervers, ils ne connaissaient point
I’Eternel » (1 Samuel 2:12). « Ces jeunes gens se rendaient coupables devant I’Eternel d’un trés grand
péché » (1 Samuel 2:17). Eli leur a parlé : « Pourquoi faites-vous de telles choses ? car j'apprends de
tout le peuple vos mauvaises actions. Non, mes enfants, ce que j'entends dire n’est pas bon » (1
Samuel 2:23-24). « Et ils n’écoutérent point la voix de leur pére » (1 Samuel 2:25). Dieu envoie un
homme de Dieu pour annoncer a Eli la mauvaise nouvelle : « Tu auras pour signe ce qui arrivera a tes
deux fils, Hophni et Phinées ; ils mourront tous les deux le méme jour » (1 Samuel 2:34). C’est ainsi
que lors d’une bataille contre les Philistins « les deux fils d’Eli, Hophni et Phinées, moururent » (1
Samuel 4:11).

Lorsque David est devenu roi d’Israél, ses fils lui ont causé beaucoup de chagrin. Son fils Amnon a violé
sa demi-soeur Tamar, puis son fils Absalom a tué Amnon pour venger ce crime. Absalom a été ensuite
banni du pays, mais lorsqu’il a été autorisé a revenir, il a comploté contre son pére et a fini par lui voler
le royaume. Tout d’abord, il « gagnait le cceur des gens d’Israél » en disant au peuple qu’il serait un
meilleur roi que son pere (2 Samuel 15:6). Il s'est ensuite déclaré publiquement roi, et David a d
s’enfuir. Absalom a publiquement déshonoré son pére en commettant ouvertement l'adultére avec les
concubines de David (épouses d’un rang inférieur). Lorsqu’Absalom a poursuivi David, il a été tué au
combat. Pire encore, Absalom n’a donné aucun signe de repentir, et c’est pourquoi David a pleuré
amérement sa mort, en s’écriant : « Mon fils Absalom ! mon fils, mon fils Absalom ! » (2 Samuel
18:33). Cela nous rappelle le proverbe : « L'ceil qui se moque d’un pére Et qui dédaigne I'obéissance
envers une mere, Les corbeaux du torrent le perceront, Et les petits de l'aigle le mangeront »
(Proverbes 30:17).

Jacob avait douze fils, mais il préférait Joseph, le fils de Rachel, sa femme préférée. En conséquence,
les autres fils de Jacob ont détesté Joseph et, dés qu’ils en ont eu I'occasion, ils 'ont vendu comme
esclave et ont fait croire a leur pere qu’il avait été tué par un animal sauvage. Et Jacob « déchira ses
vétements, il mit un sac sur ses reins, et il porta longtemps le deuil de son fils. Tous ses fils et toutes
ses filles vinrent pour le consoler ; mais il ne voulut recevoir aucune consolation » (Genése 37:34-
35). Pendant de nombreuses années, ils ont poursuivi cette tromperie, jusqu’a ce qu’enfin, en temps
de famine, Dieu ait fait en sorte que les fréres soient obligés d’aller en Egypte pour acheter de la
nourriture. A ce moment-13, Dieu avait fait de Joseph le commandant en second en Egypte, et Joseph
a profité de cette occasion pour amener ses fréres a prendre conscience du grand péché gu’ils avaient
commis en lui faisant du mal et en mentant a leur pére.

Le récit biblique contient d’autres exemples du jugement soudain de Dieu sur les personnes, jeunes ou
agées, qui se moquent de leurs parents ou des dirigeants de I’église ou du gouvernement. Elisée était

625



un prophéte de Dieu a I'époque des rois d’Israél. Un jour « des petits garcons sortirent de la ville, et
se moquerent de lui. lls lui disaient : Monte, chauve ! monte, chauve ! ... Alors deux ours sortirent
de la forét, et déchirerent quarante-deux de ces enfants » (2 Rois 2:23-24). Selon la promesse de Dieu,
les enfants obéissants vivent généralement mieux et plus longtemps que les jeunes qui manquent de
respect a leurs ainés et a leurs supérieurs.

Lapotre Paul a fait remarquer aux Romains que la désobéissance a l'autorité gouvernementale
entrainera un jugement de Dieu sur les désobéissants : « Celui qui s‘oppose a l'autorité résiste a
l'ordre que Dieu a établi, et ceux qui résistent attireront une condamnation sur eux-mémes. ... Mais
si tu fais le mal, crains ; car ce n’est pas en vain qu’il porte I'épée, étant serviteur de Dieu pour exercer
la vengeance et punir celui qui fait le mal » (Romains 13:2-4).

Méme si les parents et autres supérieurs ont autorité sur leurs subordonnés, ils restent eux-mémes
soumis a Dieu. C’est pourquoi Dieu demande aussi aux parents et aux supérieurs d’assumer certaines
responsabilités. ap6tre Paul a écrit aux parents, en particulier aux peres : « Vous, péres, n’irritez pas
vos enfants, mais élevez-les en les corrigeant et en les instruisant selon le Seigneur » (Ephésiens 6:4).
De une méme similaire, Paul a écrit aux Colossiens : « Péeres, n’irritez pas vos enfants, de peur qu'’ils
ne se découragent » (Colossiens 3:21).

Prendre soin de sa propre famille est important pour Dieu. Lap6tre Paul a écrit a Timothée : « Si une
veuve a des enfants ou des petits-enfants, qu’ils apprennent avant tout a exercer la piété envers leur
propre famille, et a rendre a leurs parents ce qu’ils ont regu d’eux ; car cela est agréable a Dieu. ... Si
quelgu’un n’a pas soin des siens, et principalement de ceux de sa famille, il a renié la foi, et il est pire
gu’un infidele » (1 Timothée 5:4, 8). Les parents doivent subvenir aux besoins de leurs enfants et les
enfants a ceux de leurs parents. Il s’agit aussi bien de I'aspect spirituel que de I'aspect matériel.

Les devoirs des parents comprennent également la réprimande et la discipline des enfants qui se
conduisent mal. Le souverain sacrificateur Eli a parlé a ses deux fils rebelles, mais il s’est contenté de
leur parler. Il n"a pas pris de mesures disciplinaires sérieuses. C’est pourquoi le Seigneur dit a Samuel
au sujet d’Eli : « Je veux punir sa maison a perpétuité, a cause du crime dont il a connaissance, et par
lequel ses fils se sont rendus méprisables, sans qu’il les ait réprimés » (1 Samuel 3:13). De nos jours,
beaucoup de gens pensent qu’il n’est pas bon de discipliner physiquement les enfants. Mais Dieu lui-
méme approuve la discipline corporelle lorsqu’elle est nécessaire. Le livre des Proverbes contient de
nombreux encouragements aux parents pour qu’ils utilisent la punition corporelle sur les enfants
indisciplinés. Par exemple, nous lisons : « N’épargne pas la correction a I'enfant ; si tu le frappes de la
verge, il ne mourra point » (Proverbes 23:13). Nous lisons a nouveau : « La verge et la correction
donnent la sagesse, mais I’enfant livré a lui-méme fait honte a sa meére » (Proverbes 29:15).

Mais une telle discipline peut aller trop loin ; c’est pourquoi 'ap6tre Paul a averti les péres de ne pas
provoquer la colére de leurs enfants, afin qu’ils ne se découragent pas. La maltraitance des enfants est
également un péché, surtout lorsque les parents punissent leurs enfants par ennui personnel et non
en tant que représentants aimants de Dieu. Paul a dit a Timothée que « dans les derniers jours » les
enfants seraient « rebelles a leurs parents », les gens, y compris les parents, seraient « insensibles,
déloyaux, ... intempérants, cruels » (2 Timothée 3:1-3). Les enfants devraient avoir une affection
naturelle pour leurs parents, et les parents devraient avoir une affection naturelle pour leurs enfants,
mais dans les derniers jours que nous vivons actuellement, méme cela fait parfois défaut.

Le role des meres dans I'éducation des enfants est particulierement important. C'est pourquoi Paul a
demandé a Tite d’enseigner aux femmes agées de sa congrégation a étre afin « qu’elles doivent
donner de bonnes instructions, dans le but d’apprendre aux jeunes femmes a aimer leurs maris et
leurs enfants, a étre retenues, chastes, occupées aux soins domestiques, bonnes, soumises a leurs
maris, afin que la parole de Dieu ne soit pas blasphémée » (Tite 2:3-5). Paul charge Timothée
d’encourager les jeunes veuves pour qu’elles « se marient, qu’elles aient des enfants, qu’elles dirigent
leur maison » (1 Timothée 5:14).

626



Ce qui est vrai pour la famille I'est aussi pour le gouvernement. Tant ceux qui gouvernent que ceux qui
leur sont soumis ont des devoirs en vertu du quatrieme commandement. Les fonctionnaires sont au-
dessus des citoyens, mais ils sont sous I'autorité de Dieu. L'ap6tre Pierre résume leurs devoirs en disant
qu’ils sont envoyés « pour punir les malfaiteurs et pour approuver les gens de bien » (1 Pierre 2:14).
Les citoyens, quant a eux, regoivent cette instruction : « Soyez soumis, a cause du Seigneur, a toute
autorité établie parmi les hommes » (1 Pierre 2:13). Paul a dit a Tite : « Rappelle-leur d’étre soumis
aux magistrats et aux autorités, d’obéir, d’étre préts a toute bonne ceuvre » (Tite 3:1).

Ces mémes principes s’appliquent a ceux qui sont dans une relation de maitre a serviteur ou
d’employeur a employé. Dans sa lettre aux Ephésiens, Paul a écrit : « Serviteurs, obéissez a vos maitres
selon la chair, avec crainte et tremblement, dans la simplicité de votre coeur, comme a Christ, non
pas seulement sous leurs yeux, comme pour plaire aux hommes, mais comme des serviteurs de
Christ, qui font de bon cceur la volonté de Dieu. Servez-les avec empressement, comme servant le
Seigneur et non des hommes, sachant que chacun, soit esclave, soit libre, recevra du Seigneur selon
ce qu’il aura fait de bien. Et vous, maitres, agissez de méme a leur égard, et abstenez-vous de
menaces, sachant que leur maitre et le votre est dans les cieux, et que devant lui il n’y a point
d’acception de personnes » (Ephésiens 6:5-9). Lessentiel est de se rappeler que, quel que soit le travail
ou la tache qui nous a été confié, nous devons travailler pour le Seigneur, et donc faire de notre mieux
dans tout ce que nous entreprenons. Et, comme le dit Pierre, cela implique I'obéissance et le service
volontaire « non seulement a ceux qui sont bons et doux, mais aussi a ceux qui sont d’un caractere
difficile » (1 Pierre 2:18).

La seule fois ol nous sommes dispensés d’obéir a nos supérieurs terrestres, c’est lorsque leurs ordres
contredisent ceux de notre Dieu. Dans ce cas, la regle de Pierre s'applique : « Il faut obéir a Dieu plutot
gu’aux hommes » (Actes 5:29) et ensuite accepter les conséquences de notre désobéissance avec joie
et sans se plaindre, étant « joyeux » avec les apotres de Jésus « d’avoir été jugés dignes de subir des
outrages pour le nom de Jésus » (Actes 5:41).

Comme nous l'avons vu, Dieu prend tellement au sérieux son Quatrieme Commandement qu’il a
méme promis des bénédictions terrestres aux obéissants. Comme I'a dit Paul : « c’est le premier
commandement avec une promesse » (Ephésiens 6:2-3).

Lorsque Jésus a dit a un « chef » qu’il devait honorer son pere et sa mere, le chef a répondu : « Jai ...
observé toutes ces choses dés ma jeunesse » (Luc 18:21). Mais bien sir, il n‘avait pas respecté ce
commandement ni aucun autre, et nous non plus. Nous devons plutot dire avec David : « Voici, je suis
né dans I'iniquité, Et ma meére m’a congu dans le péché » (Psaume 51:7), et : « Ne te souviens pas
des fautes de ma jeunesse ni de mes transgressions ; souviens-toi de moi selon ta miséricorde, a
cause de ta bonté, 6 Eternel! » (Psaume 25:7).

Ce Quatrieme Commandement, comme tous les autres, souligne nos manquements, nous maudit et
nous condamne pour ces manquements. Notre seul espoir est Jésus-Christ, qui a parfaitement obéi au
Seigneur et a ses parents terrestres dans sa petite enfance, dans son enfance, dans son adolescence
et méme jusqu’au moment de sa mort sur la croix. Il a obéi a notre place et, par son obéissance, il a
effacé nos péchés et nous a donné sa justice parfaite, de sorte que, par la foi en lui, nous nous tenons
devant Dieu comme ses enfants bien-aimés et obéissants.

627



Questions

1. Quels sont les commandements qui relevent de la premiere table et ceux qui relevent de la
deuxiéme table ?

2. Quisont les premiers prochains avec lesquels nous entrons en contact sur cette terre ?

3. Pourquoi devons-nous honorer nos parents et nos supérieurs et les aimer ?

4. Démontrez que le quatrieme commandement fait partie de la loi morale de Dieu.

5. Quels mauvais exemples les fils d’Eli, de David et de Jacob ont-ils donnés ?

6. Quels sont les devoirs des parents envers leurs enfants ?

7. Quels sont les devoirs des représentants du gouvernement ?

8. Quels sont les devoirs des maitres ou employeurs terrestres ?

9. Quelles sont les choses dont il faut se souvenir lorsqu'on discipline les enfants ?

10. Comment les meres contribuent-elles a I'éducation de leurs enfants ?

11. Quand avons-nous le droit de désobéir a nos supérieurs ?

12. Comment les apotres de Jésus ont-ils réagi lorsqu’ils ont été punis a tort ?

13. Pourquoi ne pouvons-nous pas étre sauvés en obéissant au Quatrieme Commandement ?

14. Quel est le seul moyen d’étre sauvé ?

15. Quelle est la maniere la plus courante dont les enfants désobéissent a leurs parents dans votre
région ?

16. Quelle est la maniére la plus courante dont les citoyens désobéissent a leur gouvernement

dans votre région ?

628



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

\\\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.5 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi morale : Le Cinquieme Commandement

Le Cinquieme Commandement, tel que Dieu I'a énoncé depuis le Mont Sinai, est trés court : « Tu ne
tueras point » (Exode 20:13). Lorsque Moise a répété ce commandement a la génération suivante, il
n’y a rien ajouté, mais il a dit simplement : « Tu ne tueras point » (Deutéronome 5:17).

Le Cinquieme Commandement est toujours la volonté de Dieu pour nous aujourd’hui, car il est répété
dans le Nouveau Testament. Dans son Sermon sur la montagne, Jésus a dit : « Vous avez entendu qu’il
a été dit aux anciens : Tu ne tueras point ; celui qui tuera mérite d’étre puni par les juges. Mais moi,
je vous dis que quiconque se met en colére contre son frére mérite d’étre puni par les juges ; que
celui qui dira a son frére : Raca ! mérite d’étre puni par le sanhédrin ; et que celui qui lui dira:
Insensé ! mérite d’étre puni par le feu de la géhenne » (Matthieu 5:21-22). Ce n’est pas seulement
I'action d’Gter la vie d’une autre personne qui est condamnée, mais aussi tout péché du cceur ou de la
bouche qui dévalorise la vie d’'une autre personne.

L'apobtre Paul I'a expliqué aux chrétiens de Rome : « Ne devez rien a personne, si ce n’est de vous aimer
les uns les autres ; car celui qui aime les autres a accompli la loi. En effet, les commandements ... se
résument dans cette parole : Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. Lamour ne fait point de
mal au prochain : 'amour est donc I'accomplissement de la loi » (Romains 13:8-10). En d’autres
termes, tout ce que nous pensons, faisons ou disons pour nuire a notre prochain est un péché contre
le Cinquieme Commandement, car 'amour ne fait pas de mal au prochain.

C’est la raison pour laquelle Martin Luther a expliqué le Cinquieme Commandement de cette maniére
dans son Petit Catéchisme :

Le Cinquieme Commandement
Tu ne tueras point.
Quel est le sens de ces paroles ?

Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point porter atteinte a la vie ou a la santé
de notre prochain, mais de le secourir dans le péril et dans le besoin.

Par le Cinquieme Commandement, Dieu protége ce qui est le plus grand bien terrestre de I’homme :
sa propre vie. Il faut noter ici que Dieu fait une grande distinction entre la vie humaine et la vie animale.
Dieu n’interdit pas de tuer des animaux si cela n’entraine pas de perte pour notre prochain. Mais la vie
humaine est différente de la vie animale, car seuls les étres humains ont été créés a l'origine a I'image
de Dieu. Nous lisons dans la Genese : « Dieu créa I’homme a son image, il le créa a I'image de Dieu,
il créa ’homme et la femme » (Genése 1:27).

Aprés le grand déluge de I'époque de Noé, Dieu a permis aux étres humains d’utiliser les animaux pour
se nourrir. |l a dit : « Tout ce qui se meut et qui a vie vous servira de nourriture : je vous donne tout
cela comme I'herbe verte » (Genése 9:3). Mais Dieu a ajouté: « Si quelqu’un verse le sang de
I’'homme, par 'homme son sang sera versé ; car Dieu a fait 'homme a son image » (Genese 9:6). Par
ces mots, Dieu a institué la peine de mort pour ceux qui 6tent la vie a un homme. En d’autres termes,
tout meurtre n’est pas un péché. Il n'y a pas de péché a tuer un animal pour se nourrir. Ce n’est méme

629




pas un péché de tuer un étre humain coupable de meurtre. En fait, en raison du caractere sacré de la
vie humaine, ceux qui se rendent coupables d’un tel acte renoncent a leur propre vie. C’est pour cette
méme raison que Dieu a donné aux gouvernements humains « 'épée », car ils sont « serviteur de Dieu
pour exercer la vengeance et punir celui qui fait le mal » (Romains 13:4).

Oter la vie humaine est contraire a la volonté de Dieu parce que la vie terrestre d’une personne est
son temps de grace pendant lequel elle peut avoir 'occasion d’entendre la Parole de Dieu, a la fois la
loi et I'Evangile, et &tre amenée a se repentir de ses péchés et a faire confiance a Jésus en tant que son
Sauveur. Abréger le temps de grace d’une personne peut conduire a sa mort éternelle en enfer. Paul a
dit au peuple d’Athénes : Dieu « donne a tous la vie, la respiration, et toutes choses ... (afin) qu’ils
cherchassent le Seigneur, et qu’ils s’efforgassent de le trouver en tatonnant » (Actes 17:25-27).

Dieu est celui qui donne la vie, et Dieu est celui qui ote la vie. « Je fais vivre et je fais mourir, Je blesse
et je guéris » (Deutéronome 32:39). Le Psaume 31 dit : « Mes destinées sont dans ta main » (Psaume
31:15). Mais Dieu donne également le droit d’6ter la vie au gouvernement humain, tout comme il
donne le droit aux parents et aux supérieurs d’utiliser la discipline physique sur leurs subordonnés
dans le cadre de leur fonction. Il est donc normal que le gouvernement humain inflige la peine de mort
aux transgresseurs provocants de la Deuxieme Table de la loi afin de remplir son devoir de protection
des citoyens respectueux des lois. De méme, il n’est pas contraire au Cinquieme Commandement que
les soldats infligent des souffrances et méme la mort en temps de guerre afin de protéger les citoyens
d’une nation contre les attaques ennemies, ou que les policiers et autres fonctionnaires utilisent la
force physique dans I'exercice de leurs fonctions.

De nombreuses personnes bien intentionnées et respectueuses de la vie humaine ne croient pas en la
peine capitale (la peine de mort). Elles prétendent qu’une telle punition est en réalité un meurtre, ou
gue les gouvernements humains sont sujets a I'erreur, ou encore que de telles punitions ne dissuadent
pas les criminels et ne réduisent pas la criminalité. Mais selon la loi civile de 'Ancien Testament, la
peine capitale est un moyen de dissuasion contre le crime, comme il est dit plus d’une fois : « Il en sera
ainsi, afin que tout Israél entende et craigne, et que 'on ne commette plus un acte aussi criminel au
milieu de toi » (Deutéronome 13:11).

Les chrétiens qui servent dans le gouvernement en tant que juges, jurés, bourreaux, policiers et soldats
ne pechent pas contre le Cinquieme Commandement lorsqu’ils infligent la peine de mort ou des peines
moins sévéres aux malfaiteurs ou aux ennemis de leur pays afin de préserver la paix civile. Remarquez
gue lorsque des soldats sont venus voir Jean-Baptiste pour lui demander comment ils devaient faire la
preuve de leur repentance, il ne leur a pas dit de quitter leur emploi de soldat. Il leur a plut6t dit : « Ne
commettez ni extorsion ni fraude envers personne, et contentez-vous de votre solde » (Luc 3:14).

Néanmoins, ce qui n’est pas interdit aux gouvernements humains l'est a nous, en tant qu’individus.
Quelles sont les facons dont les individus péchent contre le Cinquieme Commandement ? Oter la vie
d’un autre étre humain, comme Cain a tué son frére Abel, est interdit ; c’est un meurtre. Dieu dit a
Cain : « Qu’as-tu fait ? La voix du sang de ton frére crie de la terre jusqu’a moi. Maintenant, tu seras
maudit de la terre » (Genése 4:10-11).

Le fait d’6ter indirectement la vie a quelqu’un d’autre est également un meurtre. Le roi David n’a pas
tué Urie de ses propres mains, mais il s'est néanmoins rendu coupable d’'un meurtre, car il a demandé
a son général Joab de placer Urie en premiére ligne, afin que les ennemis ammonites le tuent au
combat. Son plan diabolique a réussi, mais le récit biblique dit: « Ce que David avait fait déplut a
I’Eternel » (2 Samuel 11:27).

La vie d’un étre humain est si précieuse qu’une personne doit essayer d’éviter, autant que possible, de
faire quoi que ce soit qui puisse mettre en danger la vie de quelqu’un. Par exemple, deux lois civiles
de I'’Ancien Testament visaient a prévenir les blessures ou les pertes de vie. Moise a dit au peuple sur
le point d’entrer dans le pays de Canaan : « Si tu batis une maison neuve, tu feras une balustrade

630



autour de ton toit, afin de ne pas mettre du sang sur ta maison, dans le cas ou il en tomberait
quelqu’un » (Deutéronome 22:8). Une autre régle : « Si le beeuf était auparavant sujet a frapper, et
gu’on en ait averti le maitre, qui ne I'a point surveillé, le boeuf sera lapidé, dans le cas ou il tuerait
un homme ou une femme, et son maitre sera puni de mort » (Exode 21:29).

Dans le monde d’aujourd’hui, la conduite imprudente ou le non-respect des mesures de sécurité sont
des exemples de mise en danger de la vie d’autrui. Nous ne devrions pas vouloir blesser physiquement
ou nuire a notre prochain de quelque maniere que ce soit.

Puisque notre destinée est entre les mains du Seigneur, et non entre les nbtres, nous ne devons rien
faire qui puisse abréger notre vie, comme nous suicider, ou négliger notre santé par des imprudences,
des exces de table, I'ivrognerie, I'abus de drogues, ou toute autre activité de ce genre. Il est écrit : « Ne
savez-vous pas que votre corps est le temple du Saint-Esprit qui est en vous, que vous avez regu de
Dieu, et que vous ne vous appartenez point a vous-mémes ? Car vous avez été rachetés a un grand
prix. Glorifiez donc Dieu dans votre corps et dans votre esprit, qui appartiennent a Dieu » (1
Corinthiens 6:19-20). Le geodlier de Philippes, pensant que ses prisonniers s’étaient échappés, était sur
le point de se suicider. Mais I'ap6tre Paul s’est écrié : « Ne te fais point de mal, nous sommes tous ici »
(Actes 16:28).

Puisque tous les étres humains ont été créés a I'image de Dieu, y compris les bébés qui ne sont pas
encore nés, il est contraire a la volonté de Dieu d’6ter la vie a un enfant a naitre. La vie humaine
commence dés la conception, comme I'a dit David : « Voici, je suis né dans I'iniquité, et ma meére m’a
congu dans le péché » (Psaume 51:5). Remarquez que dés sa conception, David existe en tant
gu’individu ; il s'appelle lui-méme « me » depuis le moment de sa conception. Il est tragique que tant
de pays soi-disant éclairés, tels que les Etats-Unis, la Russie et la Chine, autorisent et méme
encouragent I'avortement, si bien qu’au cours des cinquante dernieres années environ, des millions de
bébés dans le ventre de leur méere ont été assassinés. Une mere devrait étre la derniere a mettre fin a
la vie de son propre enfant a naitre.

De nos jours, de plus en plus de pays autorisent I'euthanasie, c’est-a-dire le meurtre par compassion,
qui vise a mettre fin a la vie d’'une personne lorsque celle-ci est considérée comme ne valant plus la
peine d’étre sauvée en raison de son age avancé ou d’une maladie grave. Mais comment cela peut-il
étre juste puisque notre destinée est entre les mains du Seigneur ?

Il y a bien d’autres facons de pécher contre le Cinquieme Commandement. Au lieu d’attendre que le
gouvernement agisse contre un criminel, nous pouvons faire justice nous-mémes. Personne ne nous a
donné ce droit. Nous pouvons délibérément blesser quelqu’un d’autre en lui infligeant des blessures
corporelles. Nous pouvons également rendre la vie de quelgu’un misérable en l'insultant ou en le
trompant. Nous commencons également a pécher contre le Cinquieme Commandement lorsque nous
gardons la colére dans notre coeur, que nous nous vengeons de quelgu’un qui nous a fait du mal ou
gue nous gardons de la rancune. Tout cela est contraire a la loi de 'amour. Lap6tre Jean nous dit :
« Quiconque hait son frere est un meurtrier, et vous savez qu’aucun meurtrier n’a la vie éternelle
demeurant en lui » (1 Jean 3:15). L'ap6tre Paul nous avertit : « Que toute amertume, toute animosité,
toute colere, toute clameur, toute calomnie, et toute espece de méchanceté, disparaissent du milieu
de vous » (Ephésiens 4:31). « Que le soleil ne se couche pas sur votre colére » (Ephésiens 4:26). « A
moi la vengeance, a moi la rétribution, dit le Seigneur » (Romains 12:19).

Nous péchons contre le Cinquieme Commandement non seulement par ce que nous faisons, mais
aussi par ce que nous ne faisons pas. Nous devons faire tout ce qui est en notre pouvoir pour aider
notre prochain, en particulier lorsque ce dernier est dans le besoin et que nous avons les moyens de
I'aider. Jacques écrit : « Celui donc qui sait faire ce qui est bien, et qui ne le fait pas, commet un
péché » (Jacques 4:17). Dans la description que Jésus fait du jugement dernier dans Matthieu 25, les
incroyants de la main gauche (les boucs) sont condamnés non pour ce qu’ils ont fait, mais pour ce
qu’ils n'ont pas fait. Le juge dira : « J’ai eu faim, et vous ne m’avez pas donné a manger ; j’ai eu soif,

631



et vous ne m’avez pas donné a boire ; j’étais étranger, et vous ne m’avez pas recueilli ; j’étais nu, et
vous ne m’avez pas vétu ; j’étais malade et en prison, et vous ne m’avez pas visité » (Matthieu 25:42-
43). Jésus a expliqué ses paroles : « Toutes les fois que vous n’avez pas fait ces choses a I'un de ces
plus petits, c’est a moi que vous ne les avez pas faites » (Matthieu 25:45).

Lamour que nous manifestons a notre prochain en l'aidant dans ses besoins corporels n’est que le
reflet de I'amour que Dieu nous a témoigné en nous aidant et en nous sauvant. Paul dit : « Soyez bons
les uns envers les autres, compatissants, vous pardonnant réciproquement, comme Dieu vous a
pardonné en Christ » (Ephésiens 4:32). amour de Dieu s'étend jusqu’aux extrémités de la terre,
voulant sauver chaque ame. C'est aussi ce que nous dit Jésus lui-méme : « Aimez vos ennemis,
bénissez ceux qui vous maudissent, faites du bien a ceux qui vous haissent, et priez pour ceux qui
vous maltraitent et qui vous persécutent, afin que vous soyez fils de votre Pére qui est dans les
cieux ; car il fait lever son soleil sur les méchants et sur les bons, et il fait pleuvoir sur les justes et
sur les injustes » (Matthieu 5:44-45).

Le Cinquieme Commandement, comme tous les autres, nous montre notre péché et notre culpabilité.
Il souligne que chacun d’entre nous est en fait un meurtrier aux yeux de Dieu, parce que nous avons
blessé notre prochain d’'une maniére ou d’une autre, par la pensée, la parole ou l'action, et que nous
ne l'avons pas aidé dans toutes les situations de la vie. En fait, Jacques nous enseigne que faire preuve
de favoritisme a I'égard d’une personne plut6t qu’a I'égard d’une autre est un péché quiva a I'encontre
du Cinquieme Commandement. Il écrit : « Si vous faites acception de personnes, vous commettez un
péché, vous étes condamnés par la loi comme des transgresseurs. Car quiconque observe toute la
loi, mais peche contre un seul commandement, devient coupable de tous. En effet, celui qui a dit :
Tu ne commettras point d’adultére, a dit aussi: Tu ne tueras point. Or, si tu ne commets point
d’adultére, mais que tu commettes un meurtre, tu deviens transgresseur de la loi » (Jacques 2:9-11).

Notre seul espoir de salut est Jésus-Christ, qui a fait preuve d’un amour parfait pour ses semblables en
tout temps, en tout lieu et dans toutes les situations. L'apotre Pierre a résumé la vie de Jésus en disant
qu’il « allait de lieu en lieu faisant du bien » (Actes 10:38). Non seulement Jésus a parfaitement obéi
a ce Cinquieme Commandement tout au long de sa vie, mais dans sa souffrance sur la croix, il a pris
sur lui la pleine punition pour toutes les transgressions humaines contre le Cinquiéme
Commandement et tous les autres commandements. Car il est écrit : « Christ aussi a souffert pour
vous, vous laissant un exemple, afin que vous suiviez ses traces, Lui qui n’a point commis de péché,
Et dans la bouche duquel il ne s’est point trouvé de fraude ; lui qui, injurié, ne rendait point d’injures,
maltraité, ne faisait point de menaces, mais s’en remettait a celui qui juge justement ; lui qui a porté
lui-méme nos péchés en son corps sur le bois » (1 Pierre 2:21-24). Ce n’est que par la foi en Jésus que
nous pouvons étre considérés comme justes aux yeux de Dieu, lavés de tous nos péchés.

632



Questions

O ~NOWULEWNE

T
Uuh WNERO

=
(<]

Qu’est-ce que le meurtre aux yeux de Dieu ?

Qu’est-ce que Dieu protége par le Cinquieme Commandement ?

Quand l'acte de tuer quelqu’un n’est-il pas un meurtre aux yeux de Dieu ?
Quelle distinction Dieu fait-il entre la vie humaine et la vie animale ?

Que signifie I'expression « temps de grace » ?

Qui a le droit d’6ter la vie ou de punir physiquement ?

Comment savons-nous que Dieu approuve la peine capitale ?

Qu’est-ce que Dieu a dit a propos des actes meurtriers de Cain et de David ?
Quel type d’imprudence met la vie en danger dans votre région ?

. Pourquoi le suicide est-il un péché contre Dieu ?

. Qu’est-ce qui fait de I'avortement un péché contre le Cinquieme Commandement ?

. Pourquoi de nombreuses personnes pensent-elles que I'avortement n’est pas un péché ?

. Comment les gens péchent-ils contre le Cinquieme Commandement par leurs paroles ?

. Comment pouvons-nous pécher contre le Cinquieme Commandement en ne faisant rien ?

. Combien de personnes ont péché contre le Cinquieme Commandement ? Avez-vous péché

contre le Cinquieme Commandement ?

. Quel est notre seul espoir de salut et de vie éternelle ?

633



ﬁi

//CI NLIN E’.f

THEOL@GICAL

* STUDIES x » x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

S

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.6 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi morale : Le Sixieme Commandement

Par le Cinquieme Commandement, Dieu protége notre vie et celle de notre prochain. Par le Sixieme
Commandement, Dieu protége notre femme ou notre mari et la femme ou le mari de notre voisin.
Ainsi, Dieu protége le mariage qui, apres notre vie, est la bénédiction la plus importante que nous
ayons sur cette terre.

Le commandement lui-méme est trés court : « Tu ne commettras point d’adultére » (Exode 20:14;
Deutéronome 5:18). Dieu était certainement sérieux au sujet de ce commandement, car dans la loi
civile d’Israél, il exigeait la peine de mort pour ceux qui se rendaient ouvertement coupables
d’adultére : « Si un homme commet un adultére avec une femme mariée, s’il commet un adultére
avec la femme de son prochain, ’homme et la femme adultéres seront punis de mort. Si un homme
couche avec la femme de son peére, et découvre ainsi la nudité de son pére, cet homme et cette
femme seront punis de mort : leur sang retombera sur eux. Si un homme couche avec sa belle-fille,
ils seront tous deux punis de mort; ils ont fait une confusion : leur sang retombera sur eux. Si un
homme couche avec un homme comme on couche avec une femme, ils ont fait tous deux une chose
abominable ; ils seront punis de mort : leur sang retombera sur eux. Si un homme prend pour
femmes la fille et la mére, c’est un crime : on les briilera au feu, lui et elles, afin que ce crime n’existe
pas au milieu de vous. Si un homme couche avec une béte, il sera puni de mort; et vous tuerez la
béte. Si une femme s’approche d’une béte, pour se prostituer a elle, tu tueras la femme et la béte ;
elles seront mises a mort : leur sang retombera sur elles » (Lévitique 20:10-16).

Il'y a une grande différence entre ces lois et les lois civiles de la plupart des pays aujourd’hui. Le péché
d’adultére est devenu si courant parmi nous qu’il est presque attendu des jeunes et des moins jeunes
gu’ils pratiquent ou au moins approuvent les relations sexuelles avec quelqu’un qui n’est pas leur mari
ou leur femme.

Au sens strict, 'adultere est un péché commis par des personnes mariées qui ne sont pas fideles a leur
conjoint. Mais au sens large, l'adultére est toute pensée, parole ou acte qui déshonore l'institution
divine du mariage. Les termes « fornication », « impudicité », et « immoralité sexuelle » sont utilisés
pour les relations sexuelles entre des personnes qui ne sont pas mariées I'une a l'autre.

Méme si le monde n’accorde que peu d’attention au Sixieme Commandement dans la plupart des pays
modernes, ce commandement est toujours la volonté de Dieu pour nous aujourd’hui. Il fait partie de
la loi morale de Dieu parce qu’il est répété dans le Nouveau Testament. Jésus a dit : « Ce qui sort de
’lhomme, c’est ce qui souille 'Thomme. Car c’est du dedans, c’est du coeur des hommes, que sortent
les mauvaises pensées, les adultéres, les impudicités, les meurtres, les vols, les cupidités, les
méchancetés, la fraude, le déréglement, le regard envieux, la calomnie, 'orgueil, la folie. Toutes ces
choses mauvaises sortent du dedans, et souillent ’homme » (Marc 7:20-23).

Ceux qui péchent ouvertement contre le Sixieme Commandement, sans regret ni repentir, peuvent
étre considérés comme des citoyens respectueux de la loi par le gouvernement civil, mais ce n’est pas
le verdict de Dieu. Uapobtre Paul a écrit : « Ne vous y trompez pas : ni les impudiques, ni les idolatres,
ni les adultéres, ni les efféminés, ni les infames, ni les voleurs, ni les cupides, ni les ivrognes, ni les
outrageux, ni les ravisseurs, n’hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10).

634




Paul a également écrit : « Or, les ceuvres de la chair sont manifestes, ce sont I'impudicité, I'impureté,
la dissolution, I'idolatrie, la magie, les inimitiés, les querelles, les jalousies, les animosités, les
disputes, les divisions, les sectes, I'envie, I'ivrognerie, les excés de table, et les choses semblables.
Je vous dis d’avance, comme je I'ai déja dit, que ceux qui commettent de telles choses n’hériteront
point le royaume de Dieu » (Galates 5:19-21).

Il est également écrit : « Que le mariage soit honoré de tous, et le lit conjugal exempt de souillure,
car Dieu jugera les impudiques et les adultéres » (Hébreux 13:4).

Martin Luther a donné cette explication du sixieme commandement dans son Petit Catéchisme :
Le Sixieme Commandement
Tu ne commettras point adulteére.
Quel est le sens de ces paroles ?

Nous devons craindre et aimer Dieu, afin d’étre chastes et purs dans nos pensées, dans
nos paroles et dans nos actions, et de nous aimer et nous honorer dans le mariage.

Pour mieux comprendre le péché d’adultére, il est bon de contempler tout d’abord les bénédictions
du mariage. Nous devons comprendre que Dieu a institué le mariage et qu’il est le seul a pouvoir nous
dire ce qu’est le mariage et comment il doit étre mis en pratique. De nos jours, les gens pensent que
le mariage tel qu’il existe aujourd’hui a progressivement évolué avec I’humanité a partir d’'une sorte
de notion primitive développée par ’homme lui-méme. C’est pourquoi ils pensent que chacun a le
droit de changer le mariage d’aujourd’hui pour en faire ce qu’il voudrait qu’il soit.

Mais Dieu lui-méme a institué le mariage au sixieme jour de I’histoire du monde, dans le jardin d’Eden,
lorsqu’il a créé la femme a partir de 'homme et I'a donnée a I’'homme pour gu’il en fasse sa femme.
Deés le début, Dieu a voulu que le mariage soit une union a vie entre un homme et une femme.
« UEternel Dieu dit : Il n’est pas bon que Fhomme soit seul ; je lui ferai une aide semblable 2 lui »
(Genése 2:18). « Alors I'Eternel Dieu fit tomber un profond sommeil sur lhomme, qui s’endormit ; il
prit une de ses cotes, et referma la chair a sa place. LEternel Dieu forma une femme de la céte qu’il
avait prise de ’lhomme, et il 'amena vers I’homme » (Genese 2:21-22).

Il n"est pas clair qui a prononcé les paroles de Genese 2:24, mais que ce soit Adam ou Moise, c’est la
parole de Dieu a travers I'un d’eux: « C’est pourquoi I’'homme quittera son pére et sa mere, et
s’attachera a sa femme, et ils deviendront une seule chair » (Genese 2:24). Jésus s’est référé a ce
passage lorsqu’il a dit aux Pharisiens : « N’avez-vous pas lu que le créateur, au commencement, fit
'homme et la femme et qu’il dit: C’est pourquoi 'homme quittera son pére et sa meére, et
s’attachera a sa femme, et les deux deviendront une seule chair ? Ainsi ils ne sont plus deux, mais
ils sont une seule chair. Que ’homme donc ne sépare pas ce que Dieu a joint » (Matthieu 19:4-6).

Adam était un male biologique et Eve une femelle biologique, et c’est eux, et aucun autre, que Dieu a
joint dans le premier mariage. Apres I'entrée du péché dans le monde, il n’a pas fallu longtemps pour
gu’un homme nommé Lémec prenne sur lui de définir le mariage a sa maniére : « Lémec prit deux
femmes » (Genése 4:19). Mais ce n’était pas le plan de Dieu.

Dans les années qui ont suivi le déluge, le fait d’avoir plus d’une femme (polygamie) est devenu une
pratique courante parmi les incroyants dans certaines régions, et il est prouvé que certains croyants
ayant recu la promesse du Sauveur ont également suivi cette pratique. Par exemple, Jacob, Elkana et
David avaient plus d’'une femme. Méme si Dieu n’est pas intervenu dans ces mariages et que la loi
civile israélien autorisait les épouses multiples (Deutéronome 21:1-17), cela n’a pas altéré I'institution
originelle du mariage de Dieu. Les paroles de Jésus aux pharisiens concernant le divorce : « Au
commencement, il n’en était pas ainsi » (Matthieu 19:8), s'appliquent certainement aussi a la pratique
de la polygamie.

635



Dans le Nouveau Testament, la polygamie n’est pas une option pour les croyants en Christ, comme I'a
écrit I'apotre Paul : « Pour éviter I'impudicité, que chacun ait sa femme, et que chaque femme ait
son mari » (1 Corinthiens 7:2). Puis Paul a ajouté ces mots : « Que le mari rende a sa femme ce qu’il
lui doit, et que la femme agisse de méme envers son mari. La femme n’a pas autorité sur son propre
corps, mais c’est le mari ; et pareillement, le mari n’a pas autorité sur son propre corps, mais c’est la
femme. Ne vous privez point I'un de I'autre, si ce n’est d’'un commun accord pour un temps, afin de

vaquer a la priére; puis retournez ensemble, de peur que Satan ne vous tente par votre
incontinence » (1 Corinthiens 7:3-5). Suivre ces instructions serait impossible dans un mariage plural.

La mort de I'un des conjoints met fin au mariage. Dans le méme chapitre, Paul écrit : « Une femme est
liée aussi longtemps que son mari est vivant ; mais si le mari meurt, elle est libre de se marier a qui
elle veut » (1 Corinthiens 7:39). Il en va de méme pour un mari.

Il ressort clairement du récit de la Genése que la premiére bénédiction du mariage est la camaraderie.
Les paroles de Dieu sont claires : « Il n’est pas bon que 'homme soit seul ; je lui ferai une aide
semblable a lui » (Genese 2:18). Un homme et une femme unis par le mariage pour la vie sont bons
I'un pour l'autre. lIs s'aident mutuellement, s’encouragent et se réconfortent. La mére du roi Lemuel
lui a enseigné ces paroles sur le mariage : « Qui peut trouver une femme vertueuse ? Elle a bien plus
de valeur que les perles. Le coeur de son mari a confiance en elle, Et les produits ne lui feront pas
défaut. Elle lui fait du bien, et non du mal, Tous les jours de sa vie » (Proverbes 31:10-12).

La chute de 'homme dans le péché a rendu le mariage loin d’étre idéal dans de nombreux cas. Des
hommes ont maltraité leurs femmes et des femmes ont rendu la vie de leurs maris misérable. Abigail
était mariée a un homme tres stupide nommé Nabal. Son serviteur lui a parlé de son mari : « Il est si
méchant qu’on n’ose lui parler » (1 Samuel 25:17). Abigail elle-méme dit a David : « Que mon seigneur
ne prenne pas garde a ce méchant homme, a Nabal, car il est comme son nom ; Nabal (qui signifie
« fou » en hébreu) est son nom, et il y a chez lui de la folie » (1 Samuel 25:25). Un peu plus tard, la
Bible rapporte que Nabal « était complétement dans I'ivresse » et « Environ dix jours apres, I'Eternel
frappa Nabal, et il mourut » (1 Samuel 25:36-38). Il y a aussi des épouses dont l'attitude et le
comportement donnent raison a ce proverbe : « Mieux vaut habiter dans une terre déserte, qu’avec
une femme querelleuse et irritable » (Proverbes 21:19). « Mieux vaut habiter a I’'angle d’un toit, que
de partager la demeure d’une femme querelleuse » (Proverbes 25:24).

Lintention de Dieu pour le mariage était que chaque personne soit une bénédiction pour l'autre. Outre
la camaraderie, une autre bénédiction essentielle du mariage est la bénédiction des enfants et la
bénédiction de la vie de famille. « Voici, des fils sont un héritage de I’Eternel, Le fruit des entrailles
est une récompense. Comme les fleches dans la main d’un guerrier, Ainsi sont les fils de la jeunesse.
Heureux ’'homme qui en a rempli son carquois ! » (Psaume 127:3-5). Avant méme que le péché
n’entre dans le monde, Dieu a dit 3 Adam et Eve : « Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre, et
I'assujettissez » (Genése 1:28).

Dans le monde d’aujourd’hui, nombreux sont ceux qui ne sont pas d’accord avec le fait que les enfants
sont une bénédiction. Certains couples se marient méme avec I'intention de ne pas avoir d’enfants.
Mais a quelques exceptions pres, les parents devraient se réjouir d’avoir des enfants. Si le contréle des
naissances n’est pas en soi un péché, toutes les méthodes de contréle des naissances peuvent faire
I'objet d’abus. Les chrétiens qui limitent délibérément leur nombre d’enfants doivent se demander si
les raisons qui les poussent a agir ainsi plaisent a Dieu.

Outre les bienfaits de la camaraderie et de la vie de famille, le mariage est une bénédiction de Dieu
car il permet a un homme et a une femme d’avoir une relation sexuelle I'un avec I'autre sans culpabilité
ni honte. Dieu lui-méme est a I'origine du plaisir sexuel, car il a créé 'lhomme et la femme pour gu’ils
jouissent du corps de l'autre sexe, comme nous le lisons dans le passage de 1 Corinthiens 7:3-5 cité ci-
dessus. Les relations sexuelles sans péché sont en effet une bénédiction du Seigneur. Il est écrit : « Bois
les eaux de ta citerne, Les eaux qui sortent de ton puits. Tes sources doivent-elles se répandre au

636



dehors ? Tes ruisseaux doivent ils couler sur les places publiques ? Qu’ils soient pour toi seul, Et non
pour des étrangers avec toi. Que ta source soit bénie, Et fais ta joie de la femme de ta jeunesse, Biche
des amours, gazelle pleine de grace : Sois en tout temps enivré de ses charmes, Sans cesse épris de
son amour » (Proverbes 5:15-19). Les hommes ou les femmes célibataires qui désirent avoir un
partenaire sexuel doivent demander a Dieu de les guider vers un partenaire de mariage convenable.
Lapotre Paul, qui était lui-méme célibataire, a conseillé : « S’ils manquent de continence, qu'’ils se
marient ; car il vaut mieux se marier que de briler » (1 Corinthiens 7:9).

Il est faux d’exiger le mariage de tout le monde, et il est faux d’interdire le mariage a qui que ce soit.
Certains peuvent rester chastes et sexuellement purs sans se marier, comme l'ap6tre Paul et notre
Seigneur Jésus. Paul dit : « Chacun tient de Dieu un don particulier, 'un d’une manieére, 'autre d’'une
autre » (1 Corinthiens 7:7). Mais il dit aussi que c’est une doctrine diabolique que d’interdire le
mariage : « I'Esprit dit expressément que, dans les derniers temps, quelques-uns abandonneront la
foi, pour s’attacher a des esprits séducteurs et a des doctrines de démons, par I’hypocrisie de faux
docteurs portant la marque de la flétrissure dans leur propre conscience, prescrivant de ne pas se
marier » (1 Timothée 4:1-3). LEglise catholique romaine est coupable d’une telle fausse doctrine,
interdisant a ses prétres, moines et nonnes le privilege du mariage. Cette régle n’a fait qu’aggraver le
péché.

Les péchés contre le Sixieme Commandement sont fréquents de nos jours. Examinons d’abord les
différentes facons dont les personnes mariées pechent contre ce commandement. Les personnes
mariées commettent I'adultere lorsque I’'un des conjoints est infidele a I'autre en ayant des relations
sexuelles avec une personne étrangere au mariage. David a péché contre le Sixieme Commandement
lorsqu’il a invité la femme d’un voisin chez lui et qu’il a eu des relations sexuelles avec elle. Cette
femme, Bath-Schéba, avait un mari auquel elle aurait d(i étre fidele. David a péché encore plus en
faisant tuer son mari Urie au combat et en arrangeant ensuite un mariage rapide avec Bath-Schéba.
La Bible dit : « Ce que David avait fait déplut a I’'Eternel » (2 Samuel 11:27). Dieu envoie le prophéte
Nathan a David pour l'appeler a la repentance : « Pourquoi donc as-tu méprisé la parole de I’Eternel,
en faisant ce qui est mal a ses yeux ? » (2 Samuel 12:9).

Jean-Baptiste a dénoncé avec audace son propre souverain, Hérode Antipas, en lui disant : « Il ne t’est
pas permis d’avoir la femme de ton frére » (Marc 6:18). Hérode avait abandonné sa propre femme
pour prendre celle de son frere Philippe. Cette femme, Hérodias, a ensuite veillé a ce que Jean-Baptiste
soit tué pour avoir condamné son mariage avec Hérode.

Le Sixieme Commandement est transgressé par ce que I'on appelle la « désertion malveillante ». Cela
se produit lorsqu’un mari ou une femme quitte tout simplement le mariage et ne revient pas. Les
exigences professionnelles obligent parfois les conjoints a vivre séparés l'un de I'autre pendant un
certain temps, par exemple lorsqu’un soldat est appelé a faire son service militaire. Mais la désertion
malveillante implique une désertion sans raison valable, contraire a la Parole claire de Dieu. C’est ce
que dit Paul : « Que la femme ne se sépare point de son mari ... et que le mari ne répudie point sa
femme » (1 Corinthiens 7:10-11).

Si une désertion malveillante se produit et qu’il n’y a pas de possibilité de rétablir le mariage, celui qui
reste n’est plus lié au partenaire qui a déserté. C'est ce que dit Paul : « Si le non-croyant se sépare,
qu’il se sépare ; le frére ou la soeur ne sont pas liés dans ces cas-la » (1 Corinthiens 7:15). En d’autres
termes, le partenaire qui a abandonné l'autre a mis fin au mariage, et le partenaire qui a été
abandonné n’est plus lié au mariage et est libre d’épouser quelqu’un d’autre.

Dans de rares cas, a cause du péché, il peut étre difficile pour un mari ou une femme de rester dans le
mariage. Dans de tels cas, la parole de Dieu par I'intermédiaire de son ap6tre Paul peut s’appliquer :
« Que la femme ne se sépare point de son mari (si elle est séparée, qu’elle demeure sans se marier
ou qu’elle se réconcilie avec son mari) » (1 Corinthiens 7:10-11).

637



Le mariage étant destiné a étre une union a vie entre un homme et une femme, chaque fois qu’il y a
divorce, il y a péché. Lorsqu’on a posé a Jésus une question sur le mariage et le divorce, il a répondu :
« Je vous dis que celui qui répudie sa femme, sauf pour infidélité, et qui en épouse une autre,
commet un adultére » (Matthieu 19:9). Seules deux situations présentées dans I’Ecriture autorisent le
divorce. Une exception, comme le souligne Jésus, est le cas d'immoralité sexuelle ou d’infidélité
sexuelle. En d’autres termes, le conjoint victime de I'infidélité peut divorcer de son partenaire infidele.
La victime n’est pas obligée de divorcer, mais elle peut le faire sans commettre d’adultére. L'autre
exception est qu’une personne qui a été abandonnée peut obtenir un divorce légal du déserteur,
comme nous I'avons expliqué ci-dessus.

Les lois civiles de la plupart des pays autorisent aujourd’hui le divorce pour de nombreuses raisons qui
ne sont pas en accord avec I'enseignement de la Bible. Mais en tant que croyants en Jésus, nous
devrions étre préts a suivre une norme plus élevée que celle du monde.

Outre les transgressions extérieures susmentionnées contre le Sixieme Commandement, tout ce qu’un
partenaire marié fait en pensée, en parole ou en acte pour nuire au mariage est un péché. Il est évident
gu’il n'y a jamais eu de conjoint qui ait été un partenaire parfait en tout temps et de toutes les
maniéres. Toutes les personnes mariées ont besoin d’un sauveur qui les libére du péché : Jésus-Christ,
le seul a avoir toujours été sans péché.

Mais les personnes mariées ne sont pas les seules a pécher contre le Sixieme Commandement. Les
personnes non mariées peuvent également pécher contre ce commandement. Les personnes non
mariées, tout comme les personnes mariées, pechent contre le Sixieme et le Cinquieme
Commandement en commettant des agressions sexuelles ou des viols. Le propre fils de David, Amnon,
a violé sa demi-sceur Tamar. Le récit biblique dit : « il la saisit et lui dit : Viens, couche avec moi, ma
sceur. Elle lui répondit : Non, mon frere, ne me déshonore pas, car on n’agit point ainsi en Israél ; ...
Mais il ne voulut pas I’écouter ; il lui fit violence, la déshonora et coucha avec elle » (2 Samuel 13:11-
14).

Méme s’ils ne sont pas forcés, les rapports sexuels entre personnes qui ne sont pas mariées l'une a
I'autre sont de la « fornication » (également appelée « immoralité sexuelle » ou « impudicité »). Cela
inclut les rapports sexuels avec des prostituées, des étrangers et entre des personnes qui prévoient de
se marier dans le futur mais qui ne se sont pas encore mariées l'une a I'autre. La prostitution sous
toutes ses formes est condamnée par la Parole de Dieu. Une vie sexuelle active en dehors du mariage
est condamnée par la Parole de Dieu. Les relations sexuelles avant le mariage ne sont pas tolérées par
Dieu dans sa Parole. Lutilisation de la pilule contraceptive et d’autres moyens de contraception, ainsi
que l'utilisation généralisée d’antibiotiques pour lutter contre les maladies vénériennes, ont rendu les
gens moins préoccupés par le péché sexuel. Mais on ne se moque pas de Dieu. Les fornicateurs
impénitents seront jugés.

'immoralité sexuelle était courante chez les Grecs auxquels 'apdtre Paul apportait I’Evangile du Christ.
Ses lettres contiennent donc de nombreuses mises en garde contre I'immoralité sexuelle (la
fornication). Aux Corinthiens, il écrit : « Ne savez-vous pas que vos corps sont des membres de Christ ?
Prendrai-je donc les membres de Christ, pour en faire les membres d’une prostituée ? Loin de I3 !
Ne savez-vous pas que celui qui s’attache a la prostituée est un seul corps avec elle ? Car, est-il dit,
les deux deviendront une seule chair. Mais celui qui s’attache au Seigneur est avec lui un seul esprit.
Fuyez 'impudicité. Quelque autre péché qu’un homme commette, ce péché est hors du corps ; mais
celui qui se livre a I'impudicité péche contre son propre corps » (1 Corinthiens 6:15-18).

De nos jours, il y a méme des dirigeants d’église qui défendent et méme encouragent les relations
sexuelles entre deux ou plusieurs hommes ou entre deux ou plusieurs femmes ou toute combinaison
de partenaires. Mais Dieu condamne un tel péché dans le Nouveau Testament comme il 'avait fait
dans I’Ancien Testament. Parlant des idolatres dans le monde paien, I'ap6tre Paul dit : « C’est pourquoi
Dieu les a livrés a 'impureté, selon les convoitises de leurs cceurs ; en sorte qu’ils déshonorent eux-

638



mémes leurs propres corps ; eux qui ont changé la vérité de Dieu en mensonge, et qui ont adoré et
servi la créature au lieu du Créateur, qui est béni éternellement. Amen ! C’est pourquoi Dieu les a
livrés a des passions infames : car leurs femmes ont changé I'usage naturel en celui qui est contre
nature ; et de méme les hommes, abandonnant l'usage naturel de la femme, se sont enflammeés
dans leurs désirs les uns pour les autres, commettant homme avec homme des choses infames »
(Romains 1:24-27).

Dieu condamne toutes les activités sexuelles et les convoitises en dehors du mariage, telles que le
lesbianisme, I’lhomosexualité, la sodomie et I'inceste. Paul a écrit aux Ephésiens : « Que impudicité,
gu’aucune espece d’'impureté, et que la cupidité, ne soient pas méme nommeées parmi vous, ainsi
gu’il convient a des saints. Qu’'on n’entende ni paroles déshonnétes, ni propos insensés, ni
plaisanteries, choses qui sont contraires a la bienséance ; qu’on entende plutét des actions de
graces. Car, sachez-le bien, aucun impudique, ou impur, ou cupide, c’est-a-dire, idolatre, n’a
d’héritage dans le royaume de Christ et de Dieu » (Ephésiens 5:3-5). Il ne peut y avoir de mariage
pieux entre personnes du méme sexe.

Les tentations de péché sexuel sont nombreuses de nos jours : les blagues qui se moquent du mariage,
les livres et les magazines indécents qui encouragent le péché sexuel, les films et les photographies
indécents, la pornographie facilement accessible sur Internet et a la télévision ou au cinéma, la
publicité indécente et les danses indécentes, qui tendent toutes a dégrader le mariage ou a susciter la
convoitise. L'alcool et certaines drogues conduisent également les gens a perdre leurs inhibitions et a
faire des choses qu’ils ne feraient pas autrement. Jésus a dit que I'adultere commence dans le cceur
par des pensées de convoitise, car il a dit : « Je vous dis que quiconque regarde une femme pour la
convoiter a déja commis un adultére avec elle dans son coeur » (Matthieu 5:28).

Comme la luxure peut étre excitée par une exposition indécente, telle que la nudité totale ou partielle,
le déshabillage ou les vétements impudiques, tant pour les hommes que pour les femmes, nous avons
cette parole de I'apotre Paul : « Je veux ... que les femmes, vétues d’une maniére décente, avec
pudeur et modestie » (1 Timothée 2:9). Nous devons nous rappeler que le grand péché de David, a
savoir I'adultere et le meurtre, a commencé par la convoitise dans son coeur. « Comme il se promenait
sur le toit de la maison royale, il apercut de la une femme qui se baignait, et qui était tres belle de
figure » (2 Samuel 11:2).

Dieu a voulu que le plaisir sexuel soit une bénédiction, et c’est une bénédiction dans le cadre d’un
mariage d’amour. Mais il est important que le mariage et les relations entre les hommes et les femmes
soient conduits selon les principes de Dieu. La plupart des églises chrétiennes d’aujourd’hui ont mis
de cOté ces principes qu’elles considerent comme démodés et obsoléetes dans la société d’aujourd’hui.
Deés le début de la création, Dieu a établi le principe du chef, car il a créé 'homme en premier, et il a
créé la femme pour qu’elle soit 'aide de 'homme. C’est pourquoi Paul a écrit a Timothée : « Je ne
permets pas a la femme d’enseigner, ni de prendre de l'autorité sur ’'homme ; mais elle doit
demeurer dans le silence. Car Adam a été formé le premier, Eve ensuite ; et ce n’est pas Adam qui a
été séduit, c’est la femme qui, séduite, s’est rendue coupable de transgression » (1 Timothée 2:12-
14). Nos congrégations luthériennes confessionnelles suivent ce principe en n’autorisant pas les
femmes a étre pasteurs ou a enseigner aux hommes, ni a avoir autorité sur les hommes dans les
assemblées d’électeurs. Les femmes de la congrégation peuvent enseigner aux femmes et aux enfants
et aider les hommes de différentes maniéres.

Il en va de méme pour le mariage. Paul a écrit aux Corinthiens : « Je veux cependant que vous sachiez
que Christ est le chef de tout homme, que 'homme est le chef de la femme, et que Dieu est le chef
de Christ » (1 Corinthiens 11:3). Il 'explique en ces termes : « En effet, ’homme n’a pas été tiré de la
femme, mais la femme a été tirée de ’homme ; et ’homme n’a pas été créé a cause de la femme,
mais la femme a été créée a cause de ’lhomme » (1 Corinthiens 11:8-9). De méme que les hommes
et les femmes ne sont pas biologiquement identiques, ils n’ont pas non plus recu les mémes réles dans

639



le mariage ou dans I'Eglise. Paul a écrit aux Ephésiens : « Le mari est le chef de la femme, comme
Christ est le chef de I’Eglise » (Ephésiens 5:23).

En ce qui concerne le péché et le salut, les hommes et les femmes sont égaux. En effet, Paul a écrit aux
Galates : « Il n’y a plus ni Juif ni Grec, il n’y a plus ni esclave ni libre, il n’y a plus ni homme ni femme ;
car tous vous étes un en Jésus-Christ » (Galates 3:28).

Il est également vrai que, tout comme les femmes ont besoin des hommes, les hommes ont besoin
des femmes, comme le dit Paul : « La femme n’est point sans I’homme, ni "homme sans la femme.
Car, de méme que la femme a été tirée de ’homme, de méme ’homme existe par la femme, et tout
vient de Dieu » (1 Corinthiens 11:11-12).

Il est important pour les maris et les femmes chrétiens de préter une attention particuliere aux
instructions du Seigneur a leur égard. Remarquez que le modele du mari est le Christ lui-méme, et que
le modeéle de la femme est I'Eglise du Christ. Ce sont les mots de Paul : « Femmes, soyez soumises a
vos maris, comme au Seigneur ; car le mari est le chef de la femme, comme Christ est le chef de
I’Eglise, qui est son corps, et dont il est le Sauveur. Or, de méme que I’Eglise est soumise a Christ, les
femmes aussi doivent I'étre a leurs maris en toutes choses. Maris, aimez vos femmes, comme Christ
a aimé I'Eglise, et s’est livré lui-méme pour elle, afin de la sanctifier par la parole, aprés I'avoir
purifiée par le baptéme d’eau, afin de faire paraitre devant lui cette Eglise glorieuse, sans tache, ni
ride, ni rien de semblable, mais sainte et irrépréhensible. C’est ainsi que les maris doivent aimer
leurs femmes comme leurs propres corps. Celui qui aime sa femme s’aime lui-méme. Car jamais
personne n’a hai sa propre chair ; mais il la nourrit et en prend soin, comme Christ le fait pour I'Eglise,
... que chacun de vous aime sa femme comme lui-méme, et que la femme respecte son mari »
(Ephésiens 5:22-33).

De la méme maniere, Paul a écrit aux chrétiens de Colosses : « Femmes, soyez soumises a vos maris,
comme il convient dans le Seigneur. Maris, aimez vos femmes, et ne vous aigrissez pas contre elles »
(Colossiens 3:18-19). L'apOtre Pierre était tout a fait d’accord et a écrit : « Femmes, soyez de méme
soumises a vos maris. ... Maris, montrez a votre tour de la sagesse dans vos rapports avec vos
femmes, comme avec un sexe plus faible ; honorez-les, comme devant aussi hériter avec vous de la
grace de la vie. QU’il en soit ainsi, afin que rien ne vienne faire obstacle a vos prieres » (1 Pierre 3:1-
7).

Ainsi, les femmes respectent le Sixieme Commandement en se soumettant a leur mari dans I'amour
et en I’honorant et le respectant comme le chef que Dieu leur a donné. Les maris respectent le Sixieme
Commandement en aimant leurs femmes de maniére désintéressée et en les honorant en tant que
compagnes données par Dieu.

Le mariage étant un lien d'amour et de respect mutuel qui dure toute la vie, le chrétien doit étre tres
prudent dans le choix de son conjoint. Il doit demander l'avis et le consentement de ses parents. La
beauté extérieure, I'attrait ou la richesse ne sont pas aussi importants que l'esprit intérieur. L'unité de
la foi en Christ est de la plus haute importance. Et n'oubliez pas la priére.

Les coutumes en matiére de mariage peuvent varier considérablement d’un pays a l'autre. Bien que le
mariage soit une institution divine, de nombreux gouvernements ont leurs propres exigences en
matiére de mariage légal. Parmi les chrétiens de notre Eglise américaine, la pratique habituelle pour
les couples qui ont l'intention de se marier est la suivante : ils se fiancent, ce qui est une promesse
solennelle non forcée de se marier a I'avenir qu’un chrétien ne peut pas prendre a la légere, obtiennent
une licence de mariage de I'Etat, puis ont une cérémonie de mariage par un représentant agréé de
I'Etat.

Les personnes non mariées doivent se préparer au mariage en se rappelant que leur corps est le temple
du Saint-Esprit, comme I'a dit I'apotre Paul : « Ne savez-vous pas que votre corps est le temple du
Saint-Esprit qui est en vous, que vous avez recu de Dieu, et que vous ne vous appartenez point a

640



vous-mémes ? Car vous avez été rachetés a un grand prix. Glorifiez donc Dieu dans votre corps et
dans votre esprit, qui appartiennent a Dieu » (1 Corinthiens 6:19-20).

Joseph était un beau jeune homme dans la maison de Potiphar. Il fut tenté par la femme de Potiphar,
qui lui dit : « Couche avec moi ! » Mais Joseph a résisté a son invitation et lui a dit des mots que les
gens d'aujourd’hui peuvent dire dans des circonstances similaires : « Comment ferais-je un aussi grand
mal et pécherais-je contre Dieu ? » (Genese 39:7-9). Elle a persisté dans sa séduction, jusqu’a ce que
finalement « elle le saisit par son vétement, en disant : Couche avec moi ! Il lui laissa son vétement
dans la main, et s’enfuit au dehors » (Genese 39:12).

Comme Joseph, nous devons aujourd’hui fuir les tentations sexuelles, nous occuper de
divertissements propres et décents et travailler dur (sports, projets scolaires, passe-temps, emplois),
et prier pour que Dieu nous aide a rester chastes et décents. Paul a écrit : « Que tout ce qui est vrai,
tout ce qui est honorable, tout ce qui est juste, tout ce qui est pur, tout ce qui est aimable, tout ce
qui mérite l'approbation, ce qui est vertueux et digne de louange, soit 'objet de vos pensées »
(Philippiens 4:8).

Lorsque nous considérons tout ce qu’implique le fait de vivre selon le Sixieme Commandement, il
devrait étre clair pour chacun d’entre nous que nous avons péché contre ce commandement en
pensée, en parole et en action. Tous les adulteres et les fornicateurs méritent la peine de mort
éternelle. Par conséquent, ce commandement, comme tous les autres, nous montre notre péché et
notre désespoir sous la loi. Notre seul espoir est Jésus-Christ, qui était pur et sans tache en pensée, en
parole et en action, comme il est écrit : Jésus « lui-méme est pur. ... Il n’y a point en lui de péché » (1
Jean 3:3, 5). Dans I’Evangile, il nous offre sa justice parfaite et il a été puni pour nos nombreux péchés
contre le Sixieme Commandement. « Par la parole ... par le baptéme d’eau » le Christ nous présente
a lui-méme « cette Eglise glorieuse, sans tache, ni ride, ni rien de semblable, mais sainte et
irrépréhensible » (Ephésiens 5:26-27). La saleté de nos pensées, de nos paroles et de nos actes est
pardonnée, et nous prions avec David le pénitent : « Crée en moi un cceur pur, renouvelle en moi un
esprit bien disposé » (Psaume 51:12). Rappelez-vous : « Le sang de Jésus son Fils nous purifie de tout
péché » (1 Jean 1:7), y compris le péché sexuel.

Questions

Que protége Dieu par le biais du Sixieme Commandement ?
Comment savons-nous que le Sixieme Commandement fait partie de la loi morale de Dieu ?
Que nous apprend la Parole de Dieu sur la polygamie ?
Pourquoi les étres humains n’ont-ils pas le droit de modifier le mariage a leur guise ?
Quelles sont les trois principales bénédictions que Dieu nous donne par le biais du mariage ?
Dieu ordonne-t-il ou interdit-il le mariage ? Expliquez votre réponse.
En quoi David a-t-il péché contre le Sixieme Commandement ?
Qu’entend-on par désertion malveillante ?
Dans quelles circonstances le divorce est-il autorisé ?

. Citez quelques-unes des tentations qui égarent les célibataires.

. Que dit Dieu de I'homosexualité ?

. Pourquoi est-il contraire a la volonté de Dieu que les femmes soient pasteurs ?

. Quel bon exemple Joseph a-t-il donné a tous les croyants ?

. Quels sont les principaux devoirs des maris et des femmes ?

. Pourquoi ne pouvons-nous pas étre sauvés en respectant le Sixieme Commandement ?

. Quel est notre seul espoir de salut ? Pourquoi est-ce vrai ?

LW ~NOWUL AWM

[ T Y S SR S Sy WY
O uUhd WNRERO

641



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.7 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi morale : Le Septieme Commandement

Par le Cinquieme Commandement, Dieu protege nos vies et nos corps, ainsi que les vies et les corps
de nos voisins. Par le Sixieme Commandement, Dieu protege nos mariages et ceux de nos voisins. Par
le Septieme Commandement, Dieu protege nos biens et ceux de nos voisins. Dieu a prononcé ces
paroles depuis le mont Sinai et Moise les a répétées aux Israélites alors qu’ils s'apprétaient a entrer
dans la terre promise de Canaan : « Tu ne déroberas point » (Exode 20:15; Deutéronome 5:19).

La loi civile israélite exigeait la peine de mort pour les personnes coupables d’avoir volé un étre humain
et de I'avoir vendu comme esclave : « Celui qui dérobera un homme, et qui I'aura vendu ou retenu
entre ses mains, sera puni de mort » (Exode 21:16). Les personnes coupables d’avoir volé des animaux
ou des biens devaient payer un dédommagement : « Si un homme dérobe un boeuf ou un agneau, et
qu’il Fégorge ou le vende, il restituera cinq boeufs pour le boeuf et quatre agneaux pour I'agneau. Si
le voleur est surpris dérobant avec effraction, et qu’il soit frappé et meure, on ne sera point coupable
de meurtre envers lui » (Exode 22:1-2). D’autres lois similaires ont été promulguées pour punir tous
ceux qui se rendaient coupables de vol (Exode 22:3-15).

Le Septieme Commandement est toujours la volonté de Dieu pour nous aujourd’hui car il est répété
dans le Nouveau Testament. Jésus a dit : « C’est du dedans, c’est du coeur des hommes, que sortent
les mauvaises pensées, les adultéres, les impudicités, les meurtres, les vols, les cupidités, les
méchancetés, la fraude, le déreglement, le regard envieux, la calomnie, l'orgueil, la folie. Toutes ces
choses mauvaises sortent du dedans, et souillent ’homme » (Marc 7:21-23).

C’est aussi ce qu’a écrit I'apbtre Paul : « Ne vous y trompez pas : ni les impudiques, ni les idolatres, ni
les adulteres, ni les efféminés, ni les infames, ni les voleurs, ni les cupides, ni les ivrognes, ni les
outrageux, ni les ravisseurs, n’hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10). Paul a écrit aux
Ephésiens : « Que celui qui dérobait ne dérobe plus ; mais plutét qu’il travaille, en faisant de ses
mains ce qui est bien, pour avoir de quoi donner a celui qui est dans le besoin » (Ephésiens 4:28).

Martin Luther a donné cette explication du sixieme commandement dans son Petit Catéchisme :
Le Septieme Commandement
Tu déroberas point.
Quel est le sens de ces paroles ?

Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne prendre ou nous approprier par des voies
injustes les biens de notre prochain, mais de l'aider a conserver ce qu’il posséde et a
augmenter son bien-étre.

En réalité, Dieu est le propriétaire de tous les biens, de I'argent et des marchandises. 'homme tres
riche qu’était Job a perdu presque tous ses biens en un jour, mais il a reconnu que tout ce qu’il
possédait était un prét temporaire de Dieu, et que Dieu avait le droit de le lui reprendre. Il a dit : « Je
suis sorti nu du sein de ma mére, et nu je retournerai dans le sein de la terre. Eternel a donné, et
I’Eternel a 6té ; que le nom de I'Eternel soit béni ! » (Job 1:21). Si nous suivons le récit de Job jusqu’au
bout, nous apprenons que « LEternel rétablit Job dans son premier état .... et I'Eternel lui accorda le
double de tout ce qu’il avait possédé. ... Job recut de I’Eternel plus de bénédictions qu’il n’en avait

642




regu dans les premiéres. Il posséda quatorze mille brebis, six mille chameaux, mille paires de beeufs,
et mille 4nesses » (Job 42:10-12).

A tout moment, Dieu peut rendre quelqu’un riche, pauvre ou entre les deux. « A I'Eternel la terre et
ce qu’elle renferme, Le monde et ceux qui I’habitent ! » (Psaume 24:1). « Tous les animaux des foréts
sont a moi, toutes les bétes des montagnes par milliers. ... Si j’avais faim, je ne te le dirais pas, Car le
monde est a moi et tout ce qu’il renferme » (Psaume 50:10-12). C’est pourquoi le proverbe dit : « Le
riche et le pauvre se rencontrent ; c’est I’Eternel qui les a faits I'un et 'autre » (Proverbes 22:2).

En un sens, tout ce que Dieu posséde appartient a ceux qui croient en lui, car nous savons que Dieu
utilise ce qu’il a pour le bénéfice de ceux qui 'aiment. Paul écrivait aux Corinthiens : « Car tout est a
vous ... soit le monde, soit la vie, soit la mort, soit les choses présentes, soit les choses a venir. Tout
est a vous ; et vous étes a Christ, et Christ est a Dieu » (1 Corinthiens 3:21-23). « Nous savons, du
reste, que toutes choses concourent au bien de ceux qui aiment Dieu, de ceux qui sont appelés selon
son dessein » (Romains 8:28).

Mais le Septieme Commandement nous enseigne qu’aucun d’entre nous n’a le droit de posséder ou
d’utiliser ce que Dieu a donné a quelqu’un d’autre comme sa propriété. En d’autres termes, Dieu a
établi le concept de propriété privée, de sorte que ce que Dieu a donné a un individu, a une famille ou
a une société leur appartient et n‘appartient a personne d’autre sur cette terre.

Il est vrai que la premiere congrégation chrétienne de Jérusalem a volontairement pratiqué pendant
un certain temps un type de vie communautaire dans lequel ce qui appartenait a I'un appartenait a
tous. Nous lisons dans Actes 2 : « Tous ceux qui croyaient étaient dans le méme lieu, et ils avaient
tout en commun. lls vendaient leurs propriétés et leurs biens, et ils en partageaient le produit entre
tous, selon les besoins de chacun » (Actes 2:44-45). Cette pratique s’est poursuivie pendant un bon
moment, puisque nous lisons dans Actes 4 : « La multitude de ceux qui avaient cru n’était qu’un cceur
et qu’une ame. Nul ne disait que ses biens lui appartinssent en propre, mais tout était commun entre
eux » (Actes 4:32).

Mais méme a Jérusalem, chacun conservait sa propriété s’il le souhaitait. C’est ce que nous apprend
la tragédie d’'un homme nommé Ananias et de sa femme Saphira. Alors que d’autres membres, comme
Barnabas, vendaient leurs biens et en versaient le produit au trésor commun, Ananias et Saphira
voulaient étre loués pour avoir fait la méme chose. Mais ils ne voulaient pas vraiment partager tout le
produit de la vente avec I'assemblée ; ils voulaient cependant que I'assemblée pense qu’ils avaient tout
donné, tout comme Barnabas. L'apotre Pierre, ayant eu connaissance de ce qu’ils tramaient, dit a
Ananias : « Ananias, pourquoi Satan a-t-il rempli ton coeur, au point que tu mentes au Saint-Esprit,
et que tu aies retenu une partie du prix du champ ? S’il n’et pas été vendu, ne te restait-il pas ? Et,
apres qu’il a été vendu, le prix n’était-il pas a ta disposition ? Comment as-tu pu mettre en ton coeur
un pareil dessein ? Ce n’est pas a des hommes que tu as menti, mais a Dieu » (Actes 5:3-4).

Remarquez que Pierre a défendu le concept de la propriété privée. Ananias possédait cette propriété
et il n’était pas obligé de la vendre. Apres l'avoir vendue, il n’était pas obligé de donner tout le produit
de la vente a la congrégation. Le péché d’Ananias était qu’il voulait étre honoré pour avoir tout donné
a I'Eglise alors qu’il n’en avait donné qu’une partie. Saphira, sa femme, a également accepté cette
tromperie, et Dieu a enseigné a toute I'assemblée ce qu’il pense de I’hypocrisie en provoquant la mort
soudaine d’Ananias et de Saphira. « Une grande crainte s'empara de toute I'assemblée et de tous ceux
qui apprirent ces choses » (Actes 5:11).

Dieu est le propriétaire de toutes choses, mais il fait de chacun de nous un intendant ou un gardien
d’une certaine partie de ses biens. Dieu a choisi différentes maniéres de nous donner nos biens et
possessions temporaires. |l peut nous préter ce que nous avons en amenant des personnes qui
possédent des biens a nous en donner une partie. Lorsque Jésus était encore un enfant, les mages
venus d’Orient ont offert trois cadeaux a sa famille : « de l'or, de I'encens et de la myrrhe » (Matthieu
2:11). Pendant un temps limité, Jésus et sa famille ont été en possession de ces trésors, qu’ils ont
probablement utilisés pour leur subsistance pendant leur séjour en Egypte.

643



Le voisin du roi Achab, Naboth, possédait une vigne qu’il avait héritée de ses péres. Lorsque Achab a
voulu l'acheter, Naboth a refusé de la vendre, car elle s’agissait de son héritage légitime. Mais Achab
et Jézabel, sa femme, n’ont pas respecté le droit de Naboth a conserver son bien et ont comploté pour
le lui enlever. Aprés avoir réussi a faire mourir Naboth et a lui voler sa vigne, le prophéte de Dieu, Elie,
dit a Achab : « N’es-tu pas un assassin et un voleur ? ... Au lieu méme ou les chiens ont léché le sang
de Naboth, les chiens lécheront aussi ton propre sang » (1 Rois 21:19).

D’autres moyens légitimes d’acquérir une propriété sont I'achat. Par exemple, Abraham a acheté un
lieu pour enterrer sa femme Sarah pour un montant de « quatre cents sicles d’argent » (Genése
23:16). Un autre moyen est le troc. Par exemple, lorsqu’une personne échange les produits de son
jardin ou de son champ contre un vétement.

Mais la principale facon dont Dieu nous donne ou nous préte ce que nous avons, c’est par notre propre
travail. Dieu a dit a Adam aprés qu’il est tombé dans le péché : « Le sol sera maudit a cause de toi.
C’est a force de peine que tu en tireras ta nourriture tous les jours de ta vie, il te produira des épines
et des ronces, et tu mangeras de I’herbe des champs. C’est a la sueur de ton visage que tu mangeras
du pain » (Genese 3:17-19).

Dieu ne veut pas que nous soyons des mendiants paresseux et que nous vivions de la générosité des
autres. Lapotre Paul a écrit : « Nous vous exhortons, fréres, ... a vous occuper de vos propres affaires,
et a travailler de vos mains, comme nous vous I'avons recommandé, en sorte que vous vous
conduisiez honnétement envers ceux du dehors, et que vous n’ayez besoin de personne » (1
Thessaloniciens 4:10-12). Jésus a dit : « Louvrier mérite son salaire » (Luc 10:7).

Non seulement nous devons travailler pour gagner ce que nous avons, mais nous avons besoin que
Dieu bénisse notre travail pour que nous réussissions. Dieu a béni le travail de Jacob pour son oncle
Laban pendant une période de vingt ans, de sorte qu’il a dit a son retour : « Dieu de mon pére
Abraham, Dieu de mon pére Isaac, Eternel, qui m’as dit : Retourne dans ton pays et dans ton lieu de
naissance, et je te ferai du bien ! Je suis trop petit pour toutes les graces et pour toute la fidélité
dont tu as usé envers ton serviteur ; car j’ai passé ce Jourdain avec mon baton, et maintenant je
forme deux camps » (Genése 32:9-10). Dieu a enrichi Jacob en bénissant son travail difficile pour un
patron difficile.

Encore et encore, la Parole de Dieu nous assure que Dieu s’occupera de nos besoins terrestres grace a
notre travail. « Tu jouis alors du travail de tes mains, Tu es heureux, tu prospéres » (Psaume 128:2).
« Celui qui cultive son champ est rassasié de pain » (Proverbes 12:11). La paresse n’est pas une vertu.
L'apotre Paul a écrit : « Lorsque nous étions chez vous, nous vous disions expressément : Si quelqu’un
ne veut pas travailler, qu’il ne mange pas non plus. Nous apprenons, cependant, qu’il y en a parmi
vous quelques-uns qui vivent dans le désordre, qui ne travaillent pas, mais qui s’occupent de
futilités. Nous invitons ces gens-13, et nous les exhortons par le Seigneur Jésus-Christ, a manger leur
propre pain, en travaillant paisiblement » (2 Thessaloniciens 3:10-12).

Une autre fagon dont Dieu nous donne nos biens et nos possessions est par le biais des intéréts sur les
investissements. En d’autres termes, nous prétons ce que nous possédons a une banque ou a une
autre entité et nous récupérons ensuite notre argent avec des intéréts. Jésus a raconté la parabole
d’un noble qui avait prété de 'argent a ses serviteurs et leur avait demandé de faire des affaires avec
son argent. Mais I'un de ses serviteurs n’a rien fait de ce qui lui a été donné et I'a simplement gardé
dans un linge. Lorsque le noble revint, il dit a ce serviteur : « Pourquoi donc n’as-tu pas mis mon argent
dans une banque, afin qu’a mon retour je le retirasse avec un intérét ? » (Luc 19:23).

Aprés que Dieu nous a donné nos propriétés et nos biens par le biais d’'un don d’autrui, d’'un héritage,
d’un achat ou d’'un commerce, de notre travail ou des intéréts d’un prét, il est de notre responsabilité
d’étre de bons intendants de ce qui nous a été donné.

Tout d’abord, Dieu veut que nous utilisions nos biens et nos possessions pour subvenir a nos besoins
et a ceux de notre famille. Il incombe aux membres de la famille de prendre soin les uns des autres,

644



comme |'a écrit Paul a Timothée : « Si quelqu’un n’a pas soin des siens, et principalement de ceux de
sa famille, il a renié la foi, et il est pire qu’un infidele » (1 Timothée 5:8) Cela s’applique également
aux enfants par rapport a leurs parents : « Si une veuve a des enfants ou des petits-enfants, qu’ils
apprennent avant tout a exercer la piété envers leur propre famille, et a rendre a leurs parents ce
qu’ils ont regu d’eux; car cela est agréable a Dieu » (1 Timothée 5:4)

En tant que citoyens d’un pays doté d’'un gouvernement, il nous incombe également d’utiliser une
partie de ce que Dieu nous a donné pour soutenir notre nation ou notre Etat et ses services. Lorsque
Jésus a été interrogé sur le paiement d’impots au gouvernement romain, il a répondu : « Rendez donc
a César ce qui est a César, et a Dieu ce qui est a Dieu » (Matthieu 22:21). C’est pourquoi I'apétre Paul
a écrit aux chrétiens de Rome au sujet de I'autorité gouvernementale : « Il porte I'épée, étant serviteur
de Dieu pour exercer la vengeance et punir celui qui fait le mal. Il est donc nécessaire d’étre soumis,
non seulement par crainte de la punition, mais encore par motif de conscience. C’est aussi pour cela
que vous payez les impots. Car les magistrats sont des ministres de Dieu entierement appliqués a
cette fonction. Rendez a tous ce qui leur est dii : I'imp6t a qui vous devez I'imp6t, le tribut a qui vous
devez le tribut, la crainte a qui vous devez la crainte, I’honneur a qui vous devez I’honneur » (Romains
13:4-7).

Les chrétiens doivent également soutenir ceux qui consacrent leur temps et leurs talents a la
prédication et a I'enseignement de la Parole de Dieu. Paul a écrit aux Galates : « Que celui a qui 'on
enseigne la parole fasse part de tous ses biens a celui qui I'enseigne » (Galates 6:6). Il a écrit aux
Corinthiens : « Si nous avons semé parmi vous les biens spirituels, est-ce une grosse affaire si nous
moissonnons vos biens temporels. ... De méme aussi, le Seigneur a ordonné a ceux qui annoncent
I’Evangile de vivre de I’Evangile » (1 Corinthiens 9:11-14). Les prédicateurs de I'Evangile doivent étre
rémunérés pour leur travail.

Certains affirment qu’il est nécessaire que les chrétiens donnent un dixieme (ou dime) de leurs revenus
pour le travail de I'Eglise. Cela faisait partie de la loi civile de 'Ancien Testament, mais l'offrande de la
dime n’est ordonnée nulle part dans le Nouveau Testament. Elle fait partie de la loi de I’Ancien
Testament qui ne s’applique plus a nous. Dans de nombreux cas, les chrétiens peuvent vouloir donner
beaucoup plus qu’un dixieme. Jésus a félicité la veuve qui avait jeté deux petites piéces de cuivre dans
le trésor du temple, en disant a ses disciples : « Je vous le dis en vérité, cette pauvre veuve a donné
plus qu’aucun de ceux qui ont mis dans le tronc ; car tous ont mis de leur superflu, mais elle a mis
de son nécessaire, tout ce qu’elle possédait, tout ce qu’elle avait pour vivre » (Marc 12:43-44).

Il fait également partie de notre responsabilité chrétienne d’utiliser une partie de nos ressources pour
aider les pauvres et les nécessiteux. Paul a écrit aux Galates : « Pendant que nous en avons 'occasion,
pratiquons le bien envers tous, et surtout envers les fréres en la foi » (Galates 6:10). Solomon a dit :
« Celui qui a pitié du pauvre préte a I'Eternel » (Proverbes 19:17). En fait, I'une de nos motivations
pour travailler dur et gagner de I'argent devrait étre la suivante : nous pouvons ensuite le donner pour
aider les autres, comme I'a dit Paul : « Que celui qui dérobait ne dérobe plus; mais plutot qu’il
travaille, en faisant de ses mains ce qui est bien, pour avoir de quoi donner a celui qui est dans le
besoin » (Ephésiens 4:28). Jésus lui-méme a dit : « Donne a celui qui te demande, et ne te détourne
pas de celui qui veut emprunter de toi » (Matthieu 5:42).

Il y a des chrétiens pauvres, des chrétiens riches et beaucoup de chrétiens qui ne sont ni riches ni
pauvres. Lorsque Dieu nous a donné plus que ce dont nous avons besoin, il est important que nous
réfléchissions a ce que nous dépensons pour les loisirs, les divertissements et le luxe, plutét que pour
les nécessités de la vie. Dieu approuve-t-il la maniére dont nous gérons notre argent et nos biens ?

Comme dans tous les aspects de la vie chrétienne, I'attitude que nous adoptons a I'égard de nos biens
et de nos possessions est plus importante que la taille de notre compte en banque ou les montants
alloués a différentes fins. La volonté de Dieu est certainement que nous soyons honnétes, travailleurs,
économes, désintéressés, généreux et serviables aux autres. La Parole de Dieu a beaucoup a dire a ce
sujet. En voici quelques exemples :

645



e « Mieux vaut le pauvre qui marche dans son intégrité, que celui qui a des voies
tortueuses et qui est riche » (Proverbes 28:6).

e « Mieux vaut peu, avec la justice, que de grands revenus, avec I'injustice » (Proverbes
16:8).

o« Celui qui est fidele dans les moindres choses I'est aussi dans les grandes » (Luc 16:10).
e « Tout ce que ta main trouve a faire avec ta force, fais-le » (Ecclésiaste 9:10).
e « La porte tourne sur ses gonds, et le paresseux sur son lit » (Proverbes 26:14).

e Lorsque Jésus a nourri les cing mille personnes avec cinq pains et deux poissons, il restait
un peu de nourriture. Jésus dit a ses disciples : « Ramassez les morceaux qui restent, afin
que rien ne se perde » (Jean 6:12).

e Jésus araconté une parabole sur « un homme riche avait un économe, qui lui fut dénoncé
comme dissipant ses biens » (Luc 16:1). Cet homme était un « économe infidéle » (Luc
16:8).

e Paul a écrit aux Corinthiens : « Que personne ne cherche son propre intérét, mais que
chacun cherche celui d’autrui » (1 Corinthiens 10:24). En d’autres termes, nous devons
aimer notre prochain comme nous-mémes, et méme faire passer les besoins de notre
prochain avant les notres. Abraham a donné le premier choix a Lot, son neveu, bien
gu’Abraham soit le plus dgé des deux (Genese 13:8-10).

e Le bon Samaritain s’est mis en quatre pour aider ’'homme a moitié mort au bord de la
route. Apres avoir raconté I’histoire de cet homme, Jésus a dit : « Va, et toi, fais de méme »
(Luc 10:37).

Surtout, le Septieme Commandement est respecté lorsque nous sommes reconnaissants pour ce que
Dieu nous a donné, et que nous sommes pleinement satisfaits de ce que nous avons. La lettre aux
Hébreux dit : « Contentez-vous de ce que vous avez ; car Dieu lui-méme a dit : Je ne te délaisserai
point, et je ne t'abandonnerai point » (Hébreux 13:5). 'ap6tre Paul a écrit : « C’est, en effet, une
grande source de gain que la piété avec le contentement ; car nous n’avons rien apporté dans le
monde, et il est évident que nous n’en pouvons rien emporter ; si donc nous avons la nourriture et
le vétement, cela nous suffira » (1 Timothée 6:6-8).

Il n’y a rien de mal a apprécier et a prendre plaisir aux dons que Dieu nous a faits. lapotre Paul a dit a
Timothée que c’était une doctrine de démons que d’interdire de manger certains aliments, car ces
aliments sont « aliments que Dieu a créés pour qu’ils soient pris avec actions de graces par ceux qui
sont fidéles et qui ont connu la vérité. Car tout ce que Dieu a créé est bon, et rien ne doit étre rejeté,
pourvu qu’on le prenne avec actions de graces, parce que tout est sanctifié par la parole de Dieu et
par la priére » (1 Timothée 4:3-5).

Quelles sont les fagons les plus courantes de transgresser le Septieme Commandement ? Toute forme
de vol et de cambriolage est interdite. Jésus a raconté I'histoire d’'un homme qui « descendait de
Jérusalem a Jéricho. Il tomba au milieu des brigands, qui le dépouillerent, le chargerent de coups, et
s’en allerent, le laissant a demi mort » (Luc 10:30). Dans ce cas, le Cinquieme Commandement et le
Septieme Commandement ont été violés. Nous ne savons pas ce que les voleurs ont volé, a part les
vétements de I'homme, mais qu’il s’agisse d’un grand ou d’un petit objet, il s’agit bien d’un vol.

Souvent, le vol est accompli sans recours a la force, comme dans le cas de Judas Iscariote, qui a profité
de sa position de trésorier des disciples pour s’emparer d’une partie du contenu pour son usage
personnel. UEvangile de Jean rapporte : « Il était voleur, et que, tenant la bourse, il prenait ce qu’on
y mettait » (Jean 12:6). Aujourd’hui, il y a les voleurs a I'étalage, les voleurs a la tire (les pickpockets),
mais aussi les hommes d’affaires qui manipulent mal les comptes et les fonds de I'entreprise pour

646



s’enrichir. La destruction des biens d’autrui par le vandalisme est aussi une forme de vol. Mais la Parole
de Dieu est trés claire : « Que celui qui dérobait ne dérobe plus » (Ephésiens 4:28).

Nous ne devons pas utiliser I'intelligence que Dieu nous a donnée pour imaginer des moyens de
tromper ou d’escroquer les autres. Mais le proverbe dit : « La balance fausse est en horreur a I’Eternel,
mais le poids juste lui est agréable » (Proverbes 11:1). Le serviteur d’Elisée, Gehazi, a essayé de
s’enrichir par la ruse et la tromperie, en profitant de la bonne volonté de Naaman apres qu’il a été
guéri de la lépre. Le prophéte Elisée s’est rendu compte de ce que son serviteur avait fait, et il lui a dit :
« | Est-ce le temps de prendre de I'argent et de prendre des vétements, puis des oliviers, des vignes,
des brebis, des boeufs, des serviteurs et des servantes ? La lepre de Naaman s’attachera a toi et a ta
postérité pour toujours » (2 Rois 5:26-27). Le monde peut admirer les pratiques commerciales
astucieuses qui permettent de prendre I'avantage sur les autres, mais personne ne peut tromper le
Seigneur.

Une autre forme de vol est le refus de rembourser les dettes. Il est écrit : « Le méchant emprunte, et
il ne rend pas ; le juste est compatissant, et il donne » (Psaume 37:21). De méme, le fait de demander
un taux d’intérét excessif sur un prét (ce qui est de l'usure) est condamné par la Parole de Dieu. « Celui
qui augmente ses biens par l'intérét et 'usure les amasse pour celui qui a pitié des pauvres »
(Proverbes 28:8).

Les employeurs volent leurs employés lorsqu’ils ne leur versent pas un salaire équitable pour leur
travail. Le prophete Jérémie dit : « Malheur a celui qui batit sa maison par 'injustice, et ses chambres
par l'iniquité ; qui fait travailler son prochain sans le payer, sans lui donner son salaire » (Jérémie
22:13). D’autre part, les employés volent leurs employeurs lorsqu’ils trainent (sont paresseux) au
travail et n'accomplissent pas une journée de travail convenable. « Celui qui se relache dans son travail
Est frere de celui qui détruit » (Proverbes 18:9).

Les jeux d’argent sont peut-étre légales dans de nombreux endroits, mais ils consistent a essayer
d’obtenir ce qui appartient a notre voisin, sans se soucier de son bien-étre, alors que Dieu dit : « Que
personne ne cherche son propre intérét, mais que chacun cherche celui d’autrui » (1 Corinthiens
10:24). En outre, une bonne gestion de ce que Dieu nous a donné nous empéche de gaspiller nos biens
et de jeter notre argent par les fenétres en jouant a des jeux d'argent.

La cause profonde de presque tous les types de vol est I'avidité, la convoitise ou le mécontentement.
Pensez aux problémes qu’a connus le peuple d’Israél lorsqu’un seul homme, Acan, a transgressé I'ordre
clair de Dieu. Dans ses propres mots, il a admis que sa désobéissance avait été déclenchée par sa
cupidité. Il a confessé : « Il est vrai que j’ai péché contre I’Eternel, le Dieu d’Israél, et voici ce que j’ai
fait. J’ai vu dans le butin un beau manteau de Schinear, deux cents sicles d’argent, et un lingot d’or
du poids de cinquante sicles ; je les ai convoités, et je les ai pris » (Josué 7:20-21). De fagon similaire,
I'avidité du roi Achab pour la vigne de Naboth a conduit au mensonge, au meurtre et a la prise de la
vigne (1 Rois 21:1-16).

L'apbtre Paul a écrit a Timothée : « Ceux qui veulent s’enrichir tombent dans la tentation, dans le
piége, et dans beaucoup de désirs insensés et pernicieux qui plongent les hommes dans la ruine et
la perdition. Car 'amour de I'argent est une racine de tous les maux; et quelques-uns, en étant
possédés, se sont égarés loin de la foi, et se sont jetés eux-mémes dans bien des tourments » (1
Timothée 6:9-10). Remarquez que ce n’est pas la possession d’argent qui est un péché, mais « I'lamour
de I'argent », et cela peut étre un probléme non seulement pour les riches, mais aussi pour les pauvres.

Jésus nous a donné cet avertissement dans sa parabole du semeur et des terrains. Il a dit : « Ce qui est
tombé parmi les épines, ce sont ceux qui, ayant entendu la parole, s’en vont, et la laissent étouffer
par les soucis, les richesses et les plaisirs de la vie, et ils ne portent point de fruit qui vienne a
maturité » (Luc 8:14). ap6tre Paul a dit a Timothée : « Recommande aux riches du présent siécle de
ne pas étre orgueilleux, et de ne pas mettre leur espérance dans des richesses incertaines, mais de
la mettre en Dieu, qui nous donne avec abondance toutes choses pour que nous en jouissions.
Recommande-leur de faire du bien, d’étre riches en bonnes ceuvres, d’avoir de la libéralité, de la

647



générosité » (1 Timothée 6:17-18). Il est écrit : « Ne vous livrez pas a I'amour de I'argent; contentez-
vous de ce que vous avez » (Hébreux 13:5).

Nous devons nous rappeler que le vol est souvent perpétré par des citoyens de bonne réputation.
Martin Luther a dit dans son Grand Catéchisme : « Car tromper et surfaire, c’est le métier le plus
répandu sur la terre ; et, si 'on examine avec soin les hommes, quel que soit le rang qu’ils occupent, on
en viendra a conclure que le monde est un immense repaire de voleurs. Nous méprisons et jugeons
dignes de chdtiment les brigands, les voleurs de grands chemins, les larrons ; mais, pour ceux qui
dupent leur prochain, soit en secret, soit ouvertement, nous les honorons et les appelons de grands
seigneurs, d’honnétes et pieux bourgeois ; car ils dérobent sous I'apparence de la bonne foi. » (p. 37).
Jésus a accusé certains pharisiens de se comporter de la sorte : « Malheur a vous, scribes et pharisiens
hypocrites ! parce que vous dévorez les maisons des veuves, et que vous faites pour I'apparence de
longues priéres ; a cause de cela, vous serez jugés plus sévérement » (Matthieu 23:14).

Lexamen du Septieme Commandement a la lumiere de la Parole de Dieu révéle que nous avons péché
contre ce commandement, comme nous avons péché contre tous les autres commandements, et que
nous méritons donc une punition temporelle et éternelle. Si nous sommes enclins a nous excuser ou
a nous défendre, il est bon d’entendre une fois de plus le verdict de Dieu sur chacun d’entre nous :
« Tous ont péché et sont privés de la gloire de Dieu » (Romains 3:23). « Car quiconque observe toute
la loi, mais péche contre un seul commandement, devient coupable de tous » (Jacques 2:10).

Notre seul espoir de salut est Jésus-Christ, qui seul a parfaitement respecté le Septieme
Commandement. Nous sommes sauvés par son obéissance parfaite a notre place, et par le fait qu’il a
subi le chatiment de notre désobéissance a notre place, lorsqu’il a souffert et est mort sur la croix.
Lorsque le Saint-Esprit nous améne a la foi en Christ, il crée également en nous I’homme nouveau, qui
est en parfait accord avec le Septieme Commandement. Par la foi en Christ, nous pouvons commencer
a observer le septieme commandement, mais a cause de notre chair pécheresse, ce n’est qu’un faible
début. Mais dans I'au-dela, nous serons parfaitement contents et satisfaits a tous égards.

Questions

1. Donnez quelques exemples de la maniere dont la loi civile de I'’Ancien Testament punissait les
voleurs.

2. Pourquoi devons-nous considérer que le Septieme Commandement fait partie de la loi morale
de Dieu?

3. Pourquoi devrions-nous nous considérer comme des intendants plutét que comme des
propriétaires ?

4. De quelles manieres Dieu nous donne-t-il des biens et de I'argent ?

5. Quelles sont les quatre facons dont nous pouvons utiliser nos biens pour plaire a Dieu ?

6. Quelles sont certaines des attitudes que Dieu veut que nous ayons a I'égard de nos biens ?

7. Quelle est la principale fagon dont la plupart des gens obtiennent ce qu’ils possédent ?

8. Citez quelques-unes des facons dont les gens pechent contre ce commandement.

9. Quelles sont les formes de vol les plus répandues dans votre région ?

10. Quelle est la cause profonde de la plupart des types de vol ?

11. Quelle doit étre notre confession apres avoir étudié le Septieme Commandement ?

12. Quel est notre seul espoir de pardon et de vie éternelle ?

13. Pourquoi devrions-nous nous efforcer d’étre de bons intendants ?

648



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.8 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi morale : Le Huitieme Commandement

Aprés avoir protégé nos vies, nos mariages et nos biens dans les commandements précédents, Dieu
protege, dans le Huitieme Commandement, notre bonne réputation et celle de notre prochain. C’est
ce que Dieu a dit sur le mont Sinai, et Moise a répété ce commandement plus tard dans les mémes
termes: « Tu_ne porteras point de faux témoignage contre ton prochain » (Exode 20:16,
Deutéronome 5:20).

Il peut sembler que notre réputation n’est pas aussi importante que les autres choses que Dieu
protége, mais il n’en est pas ainsi, car il est écrit: « La réputation est préférable a de grandes
richesses » (Proverbes 22:1), et : « Une bonne réputation vaut mieux que le bon parfum » (Ecclésiaste
7:1). Le faux témoignage au tribunal, le mensonge pur et simple ou méme le fait de dire la vérité sur
qguelqu’un pour lui nuire, tout cela contribue a détruire le bon renom et la réputation d’'une personne
et est interdit par ce commandement.

Nous savons que le Huitieme Commandement fait partie de la loi morale de Dieu pour nous
aujourd’hui parce qu’il est répété dans le Nouveau Testament. Jésus a dit: « c’est du coeur que
viennent les mauvaises pensées, les meurtres, les adultéres, les impudicités, les vols, les faux
témoignages, les calomnies » (Matthieu 15:19). De méme, I'ap6tre Paul a clairement indiqué que le
faux témoignage ou le mensonge est un produit du vieil homme, et non de ’homme nouveau de
I’Esprit. Il dit : « Renoncez au mensonge, et que chacun de vous parle selon la vérité a son prochain ;
car nous sommes membres les uns des autres » (Ephésiens 4:25). La citation est tirée du prophéte de
I’'Ancien Testament Zacharie, qui a écrit : « Dites la vérité chacun a son prochain ; jugez dans vos
portes selon la vérité et en vue de la paix » (Zacharie 8:16). Paul a écrit aux Colossiens : « Ne mentez
pas les uns aux autres, vous étant dépouillés du vieil homme et de ses ceuvres, et ayant revétu
’lhomme nouveau, qui se renouvelle, dans la connaissance, selon I'image de celui qui I'a créé »
(Colossiens 3:9-10).

Martin Luther a donné cette explication du Huitieme Commandement dans son Petit Catéchisme :
Le Huitieme Commandement
Tu ne diras pas de faux témoignage contre ton prochain.
Quel est le sens de ces paroles ?

Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point mentir a notre prochain, le trahir,
calomnier ou diffamer, mais de I'excuser, de dire du bien de lui et de juge charitablement sa
conduite.

La réputation d’une personne est atteinte par un faux témoignage ou toute autre injustice devant un
tribunal, comme la corruption, I'obstruction a la justice, les préjugés et le respect des personnes
(favoritisme), qu’ils soient commis par des témoins, des jurés, des juges ou des avocats. La loi de
I’Ancien Testament fournit quelques exemples. « Tu ne répandras point de faux bruit. Tu ne te joindras
point au méchant pour faire un faux témoignage. Tu ne suivras point la multitude pour faire le mal ;
et tu ne déposeras point dans un procés en te mettant du c6té du grand nombre, pour violer la

649




justice. Tu ne favoriseras point le pauvre dans son proceés. ... Tu ne porteras point atteinte au droit
du pauvre dans son proces. Tu ne prononceras point de sentence inique, et tu ne feras point mourir
I'innocent et le juste ; car je n"absoudrai point le coupable. Tu ne recevras point de présent ; car les
présents aveuglent ceux qui ont les yeux ouverts et corrompent les paroles des justes » (Exode 23:1-
8).

Lorsque le roi Achab a convoité la vigne de Naboth, la reine Jézabel a demandé aux chefs de la ville de
Naboth de trouver deux « méchants hommes » pour témoigner contre lui. lls ont suivi ses ordres,
« ces méchants hommes déposérent ainsi devant le peuple contre Naboth » et |le résultat final a été
qu’« ils le meneérent hors de la ville, ils le lapidérent, et il mourut » (1 Rois 21:9-13).

Une situation similaire s’est produite lors du proces de Jésus. « Les principaux sacrificateurs et tout le
sanhédrin cherchaient quelque faux témoignage contre Jésus, suffisant pour le faire mourir »
(Matthieu 26:59). Lorsque les chefs juifs de Jérusalem n’ont pas pu résister au témoignage d’Etienne
sur Jésus, « ils subornérent des hommes qui dirent : Nous I'avons entendu proférer des paroles
blasphématoires contre Moise et contre Dieu » (Actes 6:11). Le résultat final était le méme : lls « le
trainérent hors de la ville, et le lapidérent » (Actes 7:58). Mais le verdict final sera celui de Dieu. Il dit :
« Le faux témoin ne restera pas impuni, et celui qui dit des mensonges n’échappera pas » (Proverbes
19:5). « Le faux témoin ne restera pas impuni, et celui qui dit des mensonges périra » (Proverbes
19:9).

Un faux témoignage au tribunal s’appelle un parjure. Lorsque le nom de Dieu est utilisé dans un faux
témoignage, le Deuxieme Commandement est également transgressé. Mais d’autres mensonges sont
également contraires a la volonté de Dieu. La femme de Potiphar a péché contre son mari, contre
Joseph et contre Dieu lorsqu’elle a prétendu que Joseph avait essayé de la séduire, alors que c’était le
contraire qui s'était produit (Genése 39:7-20). Guéhazi, le serviteur d’Elisée, a donné a Naaman une
mauvaise impression d’Elisée par les mensonges qu’il a proférés (2 Rois 5:20-27).

La réputation d’une personne peut étre ruiné par la trahison de secrets par un ou plusieurs amis
supposés. On parle de commérage lorsqu’une personne dit des choses blessantes sur une autre. La loi
de I'Ancien Testament stipulait : « Tu ne répandras point de calomnies parmi ton peuple » (Lévitique
19:16). « Celui qui répand la calomnie dévoile les secrets, mais celui qui a I'esprit fidele les garde »
(Proverbes 11:13). Le secret de Samson était qu’il était naziréen et qu’un naziréen n’avait pas le droit
de se couper les cheveux. La femme philistine que Samson aimait s’appelait Dalila. Mais elle a révélé
par traitrise le secret de Samson a ses ennemis, ce qui non seulement a ruiné sa réputation mais a
détruit sa vie (Juges 16:15-30).

L'un des disciples de Jésus, Judas Iscariote, I'a livré a ses ennemis et a révélé la cachette de Jésus. Judas
a dit la vérité sur Jésus, mais il I'a dite pour lui nuire, et il est mort en traitre (Matthieu 26:47-49). Tout
ce que nous disons qui diffame notre prochain est un péché, qu’il s'agisse d’'un mensonge pur et
simple, d’'une demi-vérité, d’une insinuation ou méme de la vérité totale, si notre intention est de lui
faire du mal. Absalom, le fils de David, a déformé la vérité sur son pére afin de se faire des partisans et
d’enlever le royaume a son peére (2 Samuel 15:1-6).

Le Psalmiste Asaph a témoigné contre de tels propos malveillants : « Tu livres ta bouche au mal, Et ta
langue est un tissu de tromperies. Tu t’assieds, et tu parles contre ton frére, Tu diffames le fils de ta
mere. ... Je vais te reprendre » (Psaume 50:19-21). Jacques, le frére de notre Seigneur, a écrit : « Ne
parlez point mal les uns des autres, freres » (Jacques 4:11). Dieu juge les paroles qui sortent de nos
bouches non seulement en fonction de leur véracité, mais aussi en fonction des intentions de nos
coeurs en les pronongant. Méme lorsque nous pensons aider notre prochain, il se peut que nous ne
soyons pas conscients de nos véritables intentions. Le prophéte Jérémie a écrit: « Le coeur est
tortueux par-dessus tout, et il est méchant : Qui peut le connaitre ? Moi, I’Eternel, j’éprouve le cceur,
je sonde les reins » (Jérémie 17:9-10).

650



Le pére du mensonge est le diable lui-méme. Il a menti a Adam et Eve dans le jardin d’Eden. C’est
pourquoi Jésus a dit : « Le diable... ne se tient pas dans la vérité, parce qu’il n’y a pas de vérité en lui.
Lorsqu’il profere le mensonge, il parle de son propre fonds; car il est menteur et le pére du
mensonge » (Jean 8:44). David parlait peut-étre de son traitre conseiller Achitophel lorsqu’il a dit : « Sa
bouche est plus douce que la creme, Mais la guerre est dans son coeur; Ses paroles sont plus
onctueuses que I'huile, Mais ce sont des épées nues » (Psaume 55:22). Tout comme David avait son
Achitophel, Jésus avait son Judas Iscariote. Les paroles mielleuses de Judas sur I'aide aux pauvres, alors
gu’en réalité il ne pensait qu’a gagner plus d’argent pour lui-méme. (Jean 12:4-6) ! Hérode le Grand a
utilisé des mots doux lorsqu’il a demandé aux mages de lui annoncer la naissance du roi des Juifs. Il a
dit qu’il voulait adorer ce roi, mais en réalité il voulait le tuer (Matthieu 2:7-8, 16). Les Pharisiens ont
utilisé des mots flatteurs dans leurs efforts pour piéger Jésus et 'amener a pécher dans ses paroles
(Matthieu 22:15-18). Il est sage de ne pas se laisser influencer par la flatterie.

La langue est un tout petit membre du corps, mais elle peut faire beaucoup de dégats. Les mots qui
s’échappent de notre bouche ne peuvent jamais y étre remis. C’est pourquoi le sage Salomon a écrit :
« Ne te presse pas d’ouvrir la bouche, et que ton coeur ne se hate pas d’exprimer une parole devant
Dieu ; car Dieu est au ciel, et toi sur la terre : que tes paroles soient donc peu nombreuses. ... La voix
de l'insensé se fait entendre dans la multitude des paroles » (Ecclésiaste 5:1-2). C’est Jacques en
particulier qui a attiré son attention sur les péchés de la langue. Il a dit: « La langue est un petit
membre, et elle se vante de grandes choses. Voici, comme un petit feu peut embraser une grande
forét ! ... La langue, aucun homme ne peut la dompter ; c’est un mal qu’on ne peut réprimer ; elle
est pleine d’un venin mortel » (Jacques 3:5-8). Dans son Grand Catéchisme, Martin Luther s’exprime
ainsi sur les commeérages : « Les médisants ne se contentent pas de savoir le mal, ils empiétent sur la
justice en ce que, lorsqu’ils ont appris la faute d’un autre, ils s’empressent de la répéter dans tous les
coins et éprouvent souvent un plaisir secret a faire naitre contre le coupable la haine dans le cceur de
ceux auxquels ils font des rapports, et se complaisent dans cette noirceur, comme les animaux
immondes aiment a se vautrer dans la fange » (p. 41).

Le proverbe nous enseigne que Dieu déteste la langue mensongére : « Il y a six choses que hait
I’Eternel, Et méme sept qu’il a en horreur ; Les yeux hautains, la langue menteuse, Les mains qui
répandent le sang innocent, Le cceur qui médite des projets iniques, Les pieds qui se hatent de courir
au mal, Le faux témoin qui dit des mensonges, Et celui qui excite des querelles entre fréres »
(Proverbes 6:16-19).

Nous ne devons pas nous réjouir des maux qui frappent les autres. Les Proverbes disent : « Ne te
réjouis pas de la chute de ton ennemi, et que ton cceur ne soit pas dans l'allégresse quand il
chancelle » (Proverbes 24:17). Le péché de faux témoignage commence, comme tous les autres
péchés, dans le cceur. Ainsi, le fait méme de penser du mal de notre frere est déja un péché. Il est
écrit : « Que nul en son cceur ne pense le mal contre son prochain » (Zacharie 8:17).

Il y a quelque chose que nous pouvons faire dans I'amour lorsque nous nous rendons compte que
notre prochain risque de perdre sa foi en Christ en continuant a pécher. Nous ne devons pas ignorer le
péché de notre prochain, car cela ne I'aidera pas a lutter contre lui. Le livre de la Lévitique dit : « Tu ne
hairas point ton frére dans ton coeur; tu auras soin de reprendre ton prochain, mais tu ne te
chargeras point d’'un péché a cause de lui » (Lévitique 19:17). Si nous ne sommes pas disposés a leur
parler de leur péché, nous ne devrions pas oser en parler a quelqu’un d’autre, c’est-a-dire que nous ne
devrions pas faire de commeérages a leur sujet. Notre Seigneur Jésus nous a dit ce que nous devions
faire. « Si ton frere a péché, va et reprends-le entre toi et lui seul. S’il t’écoute, tu as gagné ton frere.
Mais, s’il ne t’écoute pas, prends avec toi une ou deux personnes, afin que toute I'affaire se regle sur
la déclaration de deux ou de trois témoins. S'il refuse de les écouter, dis-le a ’Eglise ; et s’il refuse
aussi d’écouter I'Eglise, qu’il soit pour toi comme un paien et un publicain. Je vous le dis en vérité,
tout ce que vous lierez sur la terre sera lié dans le ciel, et tout ce que vous délierez sur la terre sera
délié dans le ciel » (Matthieu 18:15-18). Il est trés difficile de parler de son péché a quelqu’un d’autre.

651



Priez pour trouver les mots justes. « Comme des pommes d’or sur des ciselures d’argent, ainsi est une
parole dite a propos. Comme un anneau d’or et une parure d’or fin, ainsi pour une oreille docile est
le sage qui réprimande » (Proverbes 25:11-12).

En cas de péché public ou ouvert, il n’est pas toujours nécessaire de parler au pécheur en privé. Il est
parfois nécessaire de le réprimander publiquement. Par exemple, Jean le Baptiste a parlé ouvertement
de I'adultére d’Hérode Antipas, qui avait ouvertement volé la femme de son frere (Luc 3:19). Il fut un
temps oU I'ap6tre Paul réprimanda publiguement Pierre pour ce qu’il faisait en public. Paul a écrit aux
Galates : « Lorsque Céphas vint a Antioche, je lui résistai en face, parce qu’il était répréhensible. ...
Voyant qu’ils ne marchaient pas droit selon la vérité de I'Evangile, je dis a Céphas, en présence de
tous » (Galates 2:11-14). Paul a écrit a Timothée : « Ceux qui pechent, reprends-les devant tous, afin
que les autres aussi éprouvent de la crainte » (1 Timothée 5:20). Paul a ouvertement témoigné contre
les faux enseignants, en écrivant a Timothée : « Leur parole rongera comme la gangréne. De ce
nombre sont Hyménée et Philéte, qui se sont détournés de la vérité » (2 Timothée 2:16-18).

Tous les usages de la langue a I'égard du prochain ne sont pas pécheurs. Le Petit Catéchisme de Luther
mentionne trois bons usages de la langue: « de l'excuser, de dire du bien de lui et de juge
charitablement sa conduite ». Le Proverbe dit : « Ouvre ta bouche pour le muet, pour la cause de tous
les délaissés. Ouvre ta bouche, juge avec justice, et défends le malheureux et I'indigent » (Proverbes
31:8-9). Nous devons défendre nos prochain contre les fausses accusations, en particulier ceux qui
n’ont personne d’autre pour parler en leur nom. Lorsque les disciples de Jésus ont reproché a Marie,
la sceur de Marthe, d’avoir oint le corps de Jésus avec un parfum précieux, Jésus I'a défendue :
« Pourquoi faites-vous de la peine a cette femme ? Elle a fait une bonne action a mon égard ; ... En
répandant ce parfum sur mon corps, elle I'a fait pour ma sépulture. Je vous le dis en vérité, partout
ou cette bonne nouvelle sera préchée, dans le monde entier, on racontera aussi en mémoire de cette
femme ce qu’elle a fait » (Matthieu 26:10-13). Lorsque le roi Sail a accusé David a tort, Jonathan, le
fils de Salil, a parlé en bien de lui et a sauvé la vie de David. Il est écrit : « Jonathan parla favorablement
de David a Saiil, son pére : Que le roi, dit-il, ne commette pas un péché a I'égard de son serviteur
David, car il n’en a point commis envers toi. ... Pourquoi pécherais-tu contre le sang innocent, et
ferais-tu sans raison mourir David ? Saiil écouta la voix de Jonathan, et il jura, disant : ’Eternel est
vivant ! David ne mourra pas » (1 Samuel 19:4-6).

L'amour pour notre prochain nous conduira a faire ce que dit I'apotre Paul : « Qu’il ne sorte de votre
bouche aucune parole mauvaise, mais, s’il y a lieu, quelque bonne parole, qui serve a I'édification et
communique une grace a ceux qui 'entendent » (Ephésiens 4:29). Nous devrions construire le nom
et la réputation de notre prochain plutot que de les démolir. Pierre a écrit : « Avant tout, ayez les uns
pour les autres une ardente charité, car La charité couvre une multitude de péchés » (1 Pierre 4:8).

Lorsque le souverain sacrificateur Eli a vu la femme pieuse Anne prier en silence avec une grande
angoisse de ceoeur, il n’a pas interprété ce qu’elle faisait de la meilleure facon possible. Au contraire, il
a donné la pire interprétation possible a ses actions, en lui disant : « Jusques a quand seras-tu dans
I'ivresse ? Fais passer ton vin » (1 Samuel 1:14). Mais nous ne devons pas tirer les pires conclusions
possibles. Ce n’est pas ce que fait I'amour. Que fait I'amour ? La charité « ne fait rien de malhonnéte,
elle ne cherche point son intérét, elle ne s’irrite point, elle ne soupgonne point le mal, elle ne se
réjouit point de l'injustice, mais elle se réjouit de la vérité ; elle excuse tout, elle croit tout, elle
espeére tout, elle supporte tout » (1 Corinthiens 13:5-7).

L'un d’entre nous a-t-il obéi au Huitieme Commandement et utilisé sa langue sans pécher a chaque
instant de sa vie ? Bien s(r que non. Jacques a écrit : « Si quelqu’un ne bronche point en paroles, c’est
un homme parfait, capable de tenir tout son corps en bride. ... Mais la langue, aucun homme ne peut
la dompter ; c’est un mal qu’on ne peut réprimer; elle est pleine d’un venin mortel » (Jacques 3:2-8).
Il n'y a pas d’homme ou de femme parfaits parmi nous. Il est facile pour nous de trouver des défauts
aux autres et de leur montrer leurs péchés, a eux et au monde. Mais chaque fois que nous accusons

652



qguelqu’un d’autre, nous nous accusons nous-mémes, car nous sommes coupables des mémes péchés
que lui. Lapotre Paul dit : « O homme, qui que tu sois, toi qui juges, tu es donc inexcusable ; car, en
jugeant les autres, tu te condamnes toi-méme, puisque toi qui juges, tu fais les mémes choses. ... Et
penses-tu, 6 homme, qui juges ceux qui commettent de telles choses, et qui les fais, que tu
échapperas au jugement de Dieu ? » (Romains 2:1-3). « Il n’en est aucun qui fasse le bien, pas méme
un seul ; leur gosier est un sépulcre ouvert ; ils se servent de leurs langues pour tromper ; ils ont
sous leurs levres un venin d’aspic ; leur bouche est pleine de malédiction et d’amertume » (Romains
3:12-14).

Il devrait étre clair pour nous tous que nous avons péché contre le Huitieme Commandement et que
nous méritons donc une punition temporelle et éternelle. Notre seul espoir est Jésus-Christ, qui a
parfaitement respecté ce commandement en notre nom. Il a dit lui-méme : « Je suis venu dans le
monde pour rendre témoignage a la vérité » (Jean 18:37). Il a toujours dit la vérité avec 'amour dans
son ceeur dans toutes les situations dans lesquelles il a été placé. Il a pu défier ses ennemis en leur
posant la question : « Qui de vous me convaincra de péché ? » (Jean 8:46).

Seul Jésus a parfaitement respecté ce commandement, de méme qu’il a parfaitement respecté tous
les autres commandements. Nous sommes sauvés par sa vie parfaite d’obéissance et par le fait qu’il a
été puni pour notre désobéissance lorsqu’il a souffert et est mort sur la croix. Ce n’est que par la foi en
lui et I'amour pour lui que nous pouvons commencer a respecter ce commandement. L'ap6tre Paul
nous encourage par ces mots : « Je vous exhorte donc, moi, le prisonnier dans le Seigneur, a marcher
d’une maniére digne de la vocation qui vous a été adressée, ... afin que nous, ... professant la vérité
dans la charité, nous croissions a tous égards en celui qui est le chef, Chris » (Ephésiens 4:1, 15).

Questions
1. Que protége Dieu par le biais du Huitieme Commandement ?
2. Comment savons-nous que le Huititme Commandement fait partie de la loi morale de Dieu ?
3. De quelle maniére les gens pechent-ils lorsqu’ils sont impliqués dans un tribunal ?
4. Que sest-il passé lors des proces de Naboth, d’Etienne et de Jésus ?
5. Qu’est-ce qu’une personne qui répand la calomnie ? Donnez quelques exemples.
6. En quoi Achitophel et Judas Iscariote étaient-ils semblables ?
7. Avec quelles autres petites choses Jacques compare-t-il la langue (Jacques 3) ?
8. Que ne devons-nous pas faire lorsque nous nous rendons compte du péché de quelqu’un

d’autre ?
9. Que devons-nous faire lorsque nous nous rendons compte du péché d’autrui ?
10. Quand est-il approprié de réprimander quelqu’un en public plutot qu’en privé ?
11. Quel est le bon usage de notre langue ? Donnez quelques exemples.
12. Quel genre de personnes sont capables de toujours utiliser leur langue correctement ?
13. Citez des personnes que vous connaissez et qui utilisent toujours leur langue dans I'amour.
14. Quel est le seul moyen pour vous et moi d’étre sauvés du chatiment éternel ?

653



Z -~
ONLINE @

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.9 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi morale : Les Neuviéme et Dixieme Commandements

Lorsque Dieu a énoncé les Dix Commandements sur le mont Sinai, il a conclu par deux
commandements similaires que beaucoup considerent comme un seul et méme commandement. De
tous les commandements, les neuvieme et dixieme nous condamnent le plus profondément parce
gu’ils montrent que ce ne sont pas seulement les actes extérieurs, mais aussi les pensées et les
intentions du cceur qui constituent le péché. Ces commandements vont au-dela de tous les
commandements humains, car ils parlent des péchés de nos pensées et de nos désirs les plus profonds.
Dieu a dit depuis le mont Sinai: « Tu ne convoiteras point la maison de ton prochain; tu ne
convoiteras point la femme de ton prochain, ni son serviteur, ni sa servante, ni son beeuf, ni son dne,
ni aucune chose qui appartienne a ton prochain » (Exode 20:17). Lorsque Moise a répété les
commandements de Dieu alors que les Israélites étaient sur le point de traverser le Jourdain et d’entrer
en Canaan, il a inversé I'ordre de ces deux commandements. Il a dit : « Tu ne convoiteras point la
femme de ton prochain ; tu ne désireras point la maison de ton prochain, ni son champ, ni son
serviteur, ni sa servante, ni son beeuf, ni son ane, ni aucune chose qui appartienne a ton prochain »
(Deutéronome 5:21). Moise a poursuivi : « Telles sont les paroles que prononga I’Eternel a haute voix
sur la montagne, du milieu du feu, des nuées et de l'obscurité, et qu’il adressa a toute votre
assemblée, sans rien ajouter. Il les écrivit sur deux tables de pierre, qu’il me donna » (Deutéronome
5:22).

Nous allons considérer ces deux commandements ensemble parce qu’ils traitent du méme péché, le
péché de convoitise ou de désir pécheur. Dans le Nouveau Testament, Paul parle simplement d’un
commandement : « Tu ne convoiteras point » (Romains 13:9). Ce commandement fait certainement
partie de la loi morale de Dieu puisqu’il est répété dans le Nouveau Testament. Jésus a dit : « Gardez-
vous avec soin de toute avarice ; car la vie d’'un homme ne dépend pas de ses biens, fat-il dans
I'abondance » (Luc 12:15). He also said: « Ce qui sort de 'homme, c’est ce qui souille ’homme. Car
c’est du dedans, c’est du coeur des hommes, que sortent les mauvaises pensées, les adultéres, les
impudicités, les meurtres, les vols, les cupidités, les méchancetés, la fraude, le déréglement, le
regard envieux, la calomnie, I'orgueil, la folie. Toutes ces choses mauvaises sortent du dedans, et
souillent ’lhomme » (Marc 7:20-23).

L'apotre Paul a mis en garde les chrétiens de Corinthe : « Ne vous y trompez pas : ni les impudiques,
ni les idolatres, ni les adultéres, ni les efféminés, ni les infames, ni les voleurs, ni les cupides, ni les
ivrognes, ni les outrageux, ni les ravisseurs, n’hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10).
Lorsqu’un membre a été excommunié en tant que pécheur impénitent, Paul a donné les instructions
suivantes : « Ce que je vous ai écrit, c’est de ne pas avoir des relations avec quelqu’un qui, se
nommant frere, est impudique, ou cupide, ou idolatre, ou outrageux, ou ivrogne, ou ravisseur, de ne
pas méme manger avec un tel homme » (1 Corinthiens 5:11). Ces personnes ne devaient pas penser
gu’elles pouvaient se dire chrétiennes tout en menant une vie ouvertement non chrétienne.

Il est vrai que tous les désirs ne sont pas des péchés. L'apbtre Paul utilise le mot « désir » dans un bon
sens également. Il dit par exemple : « Aspirez aux dons les meilleurs » lorsqu’il parle des dons du Saint-
Esprit (1 Corinthiens 12:31). Il dit: « Recherchez la charité. Aspirez aussi aux dons spirituels » (1
Corinthiens 14:1). Uun de ces dons qu’ils devraient désirer est le don de prophétie. « Ainsi donc, freres,
aspirez au don de prophétie » (1 Corinthiens 14:39). Paul a écrit a Timothée : « Si quelqu’un aspire a

654




la charge d’évéque, il désire une ceuvre excellente » (1 Timothée 3:1). Il est bon pour les chrétiens de
désirer une position ou une fonction dans laquelle ils peuvent servir le Seigneur et son Eglise.

Ainsi, les Neuvieme et Dixieme Commandements n’interdisent pas tout désir, mais ils interdisent le
désir pécheur — désirer quelque chose d’interdit par Dieu ou désirer quelque chose qui n’est pas
mauvais en soi, mais le désirer avec un désir excessif qui devient de I'idolatrie parce qu’il remplace
Dieu comme ce qui est suprémement important.

Martin Luther a donné cette explication de ces commandements dans son Petit Catéchisme :
Le Neuviéme Commandement
Tu ne convoiteras point la maison de ton prochain.
Quel est le sens de ces paroles ?

Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point désirer I’'héritage ou la maison de
notre prochain, ni de cherche a les obtenir par ruse ou avec une apparence de droit, mais de
mettre tous nos soins a lui en assurer la possession.

Le Dixieme Commandement

Tu ne convoiteras point la femme de ton prochain, ni son serviteur, ni sa servante, ni son bétail,
ni aucune chose qui soit a ton prochain.

Quel est le sens de ces paroles ?

Nous devons craindre et aimer Dieu, afin de ne point détourner ou enlever la femme, les
serviteurs ou le bétail de notre prochain, mais de les exhorter ou les obliger a demeurer avec
lui et a s’acquitter fidelement de leurs devoirs.

LAncien Testament fournit quelques exemples de désirs pécheurs. Lorsque les Israélites s'emparéerent
de la ville de Jéricho, Dieu les avertit avant la bataille que tous les biens de la ville devaient appartenir
au Seigneur et qu’aucun d’entre eux ne devait s'approprier quoi que ce soit dans la ville. Mais un
homme nommé Acan a désobéi a cet ordre et a finalement confessé son péché a Josué : « Il est vrai
que j’ai péché contre I’Eternel, le Dieu d’Israél, et voici ce que j’ai fait. J’ai vu dans le butin un beau
manteau de Schinear, deux cents sicles d’argent, et un lingot d’or du poids de cinquante sicles ; je les
ai convoités, et je les ai pris ; ils sont cachés dans la terre au milieu de ma tente, et I'argent est
dessous » (Josué 7:20-21). Le péché de vol et la désobéissance pure et simple au commandement de
Dieu ont commencé par le péché de convoitise.

Lorsque le roi David est resté chez lui au lieu d’aller au combat et qu’il s’est promené sur le toit de sa
maison, « il apergut de la une femme qui se baignait, et qui était trés belle de figure ». Aprés avoir
appris qu’elle était la femme d’Urie, I'un de ses soldats, il aurait di penser au commandement
interdisant de convoiter la femme de son prochain. Mais a ce moment-la, son désir pour la femme
était plus grand que son amour pour le Seigneur, et c’est ainsi qu’il « envoya des gens pour la chercher.
Elle vint vers lui, et il coucha avec elle « (2 Samuel 11:2-4). Dans ce cas, le péché de convoitise a
conduit au vol, a la tromperie et finalement au meurtre. Mais la convoitise elle-méme était déja un
péché.

Il y avait aussi le roi Achab d’Israél, qui voulait que Naboth, son voisin, lui vende sa vigne. Ce désir
d’acheter la vigne de son voisin n’était pas un péché en soi, mais lorsque Naboth a refusé de la vendre,
« Achab rentra dans sa maison, triste et irrité ... Et il se coucha sur son lit, détourna le visage, et ne
mangea rien » (1 Rois 21:1-4). Le désir d’Achab pour cette vigne devenait de I'idolatrie, c’est-a-dire
gu’il aimait quelque chose plus que Dieu, et il ne s’est donc pas opposé a ce que sa femme Jézabel
complote méchamment pour obtenir cette vigne pour lui. Son péché de convoitise a conduit au faux
témoignage, au meurtre et au vol.

655



Dans de nombreux cas, les personnes qui se rendent coupables de convoitise sont déja riches des biens
de ce monde, mais elles ne sont pas satisfaites. lls en veulent plus. Le prophéte de Dieu Michée a dit
ceci a propos de ces personnes : « lls convoitent des champs, et ils s’en emparent, des maisons, et ils
les enlévent; ils portent leur violence sur ’homme et sur sa maison, sur 'homme et sur son
héritage » (Michée 2:2). lls n'aiment pas leur prochain comme eux-mémes. lls veulent s’enrichir aux
dépens de leur prochain.

Les pharisiens de I'époque de Jésus aimaient prétendre qu’ils étaient plus saints que les autres. Mais
Jésus connaissait leur coeur, et il leur a dit : « Malheur a vous, scribes et pharisiens hypocrites ! parce
que vous dévorez les maisons des veuves, et que vous faites pour I'apparence de longues priéres »
(Matthieu 23:14). L'apbtre Paul écrit a Timothée : « Ceux qui veulent s’enrichir tombent dans la
tentation, dans le piege, et dans beaucoup de désirs insensés et pernicieux qui plongent les hommes
dans la ruine et la perdition. Car 'amour de I'argent est une racine de tous les maux ; et quelques-
uns, en étant possédés, se sont égarés loin de la foi, et se sont jetés eux-mémes dans bien des
tourments » (1 Timothée 6:9-10).

Remarquez que dans le passage ci-dessus, le probleme commence dans le cceur avec le désir, les
convoitises, I'amour de I'argent et la cupidité. Ce sont des choses qui ne peuvent pas toujours étre vues
par les observateurs humains, mais Dieu connait le coeur, et il peut punir a juste titre les péchés du
coeur, méme si ces péchés sont cachés aux autres. Le Seigneur a révélé a Ezéchiel I'hypocrisie de ses
auditeurs : « lls écoutent tes paroles, mais ils ne les mettent point en pratique, car leur bouche en
fait un sujet de moquerie, et leur coeur se livre a la cupidité » (Ezéchiel 33:31).

Il en est de méme pour les pharisiens, car lorsque Jésus leur dit : « Vous ne pouvez servir Dieu et
Mamon. Les pharisiens, qui étaient avares, écoutaient aussi tout cela, et ils se moquaient de lui.
Jésus leur dit: Vous, vous cherchez a paraitre justes devant les hommes, mais Dieu connait vos
coeurs ; car ce qui est élevé parmi les hommes est une abomination devant Dieu. » (Luc 16:13-15).

Le commandement de Dieu contre la convoitise nous montre que Dieu se préoccupe non seulement
des paroles et des actes pécheurs, mais aussi des pensées pécheresses. Les pensées pécheresses sont
les racines et les causes de tous les autres péchés. Jacques dit : « Chacun est tenté quand il est attiré
et amorcé par sa propre convoitise. Puis la convoitise, lorsqu’elle a congu, enfante le péché ; et le
péché, étant consommé, produit la mort » (Jacques 1:14-15).

OU commence le meurtre ? La racine du meurtre est la haine dans le cceur. Lapétre Jean a écrit :
« Nous devons nous aimer les uns les autres, et ne pas ressembler a Cain, qui était du malin, et qui
tua son frere. Et pourquoi le tua-t-il ? parce que ses ceuvres étaient mauvaises, et que celles de son
frere étaient justes. ... Celui qui n’aime pas demeure dans la mort. Quiconque hait son frére est un
meurtrier, et vous savez qu’aucun meurtrier n’a la vie éternelle demeurant en lui » (1 Jean 3:11-15).

OU commence l'adultére ? La racine de I'adultére est la convoitise dans le coeur. Jésus a dit : « Je vous
dis que quiconque regarde une femme pour la convoiter a déja commis un adultére avec elle dans
son cceur » (Matthieu 5:28).

Ou commence le vol ? La racine du vol est l'avidité dans le coeur. « Ceux qui veulent s’enrichir tombent
dans la tentation, dans le piege. ... Lamour de I'argent est une racine de tous les maux » (1 Timothée
6:9-10).

OUu commence le faux témoignage ? La racine du faux témoignage est la malice dans le cceur. Le
prophéte Zacharie a écrit : « Que nul en son coeur ne pense le mal contre son prochain » (Zacharie
8:17).

Bien que I’'homme naturel ait la loi de Dieu écrite dans son cceur, il a encore du mal a croire que Dieu
déteste méme ses pensées pécheresses lorsqu’il ne les met pas en pratique. Lorsqu’il était pharisien,
I'apotre Paul ne voulait pas considérer ses désirs comme des péchés, mais le commandement de Dieu

656



I'a convaincu du contraire. Il s’est confessé lui-méme : « Je n’aurais pas connu la convoitise, si la loi
n’e(it dit : Tu ne convoiteras point » (Romains 7:7). C'est précisément pour cette raison que Dieu a
conclu son discours du mont Sinai par ce commandement. Dieu voulait que son peuple sache que la
loi de Dieu exige de nous une perfection et une pureté absolues dans nos pensées, nos paroles et nos
actes. La norme de Dieu est donc beaucoup, beaucoup plus élevée que la plupart des gens ne le
pensent.

La norme de Dieu pour nous est sa propre sainteté. « Soyez saints, car je suis saint, moi, I'Eternel,
votre Dieu » (Lévitique 19:2). Jésus a dit a ses disciples : « Soyez donc parfaits, comme votre Pere
céleste est parfait » (Matthieu 5:48). La perfection équivaut a I'amour parfait pour Dieu et le prochain.
L'apobtre Paul a dit : « amour est donc I'accomplissement de la loi » (Romains 13:10). Lamour et la
sainteté de Dieu se manifestent dans les pensées, les paroles et les actes de notre Seigneur Jésus. C’est
pourquoi Paul dit : « Ayez en vous les sentiments qui étaient en Jésus-Christ » (Philippiens 2:5). C’est
pourquoi il est important que nous luttions contre les mauvaises pensées qui pénétrent dans notre
esprit. Pierre dit : « Bien-aimés, je vous exhorte, comme étrangers et voyageurs sur la terre, a vous
abstenir des convoitises charnelles qui font la guerre a I'ame » (1 Pierre 2:11).

Martin Luther a donc écrit dans son Grand Catéchisme une explication du commandement contre la
convoitise : « Dieu veut surtout nous indiquer clairement qu’il veut que notre cceur soit pur. Mais nous
ne pourrons jamais parvenir a cette pureté tant que nous vivrons, de sorte que, comme tous les autres
commandements, celui-ci nous accuse sans cesse et nous fait connaitre ce que nous sommes aux yeux
de I’Eternel » (p. 46). En d’autres termes, nous ne sommes pas du tout justes.

Les Neuvieme et Dixieme Commandements exigent de nous une attitude centrée sur Dieu en ce qui
concerne les choses de ce monde. Dieu veut que nous soyons parfaitement satisfaits et contents de
ce qu’il nous a donné : notre conjoint, nos serviteurs, nos biens, notre bétail, etc. Uinsatisfaction, le
mécontentement et I'envie des autres sont par essence identiques a la convoitise. Nous devons nous
rendre compte que les médias et d’autres organisations humaines prospérent en créant le
mécontentement humain. Mais en tant qu’enfants de Dieu, nous ne devons pas laisser nos coeurs étre
capturés par l'insatisfaction du monde, comme les Israélites lors de leur voyage dans le désert, qui
étaient toujours en train de grogner et de se plaindre de la facon dont Dieu les traitait.

Deux psaumes nous mettent en garde contre I'envie lorsque nous voyons que d’autres sont tellement
mieux lotis que nous dans ce monde. David dit dans le Psaume 37 : « Ne t’irrite pas contre les
méchants, N’envie pas ceux qui font le mal. ... Garde le silence devant I’Eternel, et espére en lui ; Ne
t’irrite pas contre celui qui réussit dans ses voies. ... Mieux vaut le peu du juste Que I'abondance de
beaucoup de méchants; ... Jai été jeune, j’ai vieilli ; et je n’ai point vu le juste abandonné, ni sa
postérité mendiant son pain » (Psaume 37:1, 7, 16, 25). Asaph a admis qu’il était envieux, comme il
le dit dans le Psaume 73 : « Je portais envie aux insensés, en voyant le bonheur des méchants. ...
Quand j’ai réfléchi la-dessus pour m’éclairer, la difficulté fut grande a mes yeux, jusqu’a ce que
j’eusse pénétré dans les sanctuaires de Dieu, et que j’eusse pris garde au sort final des méchants »
(Psaume 73:3, 16-17). En d’autres termes, le jugement de Dieu attend tous les méchants a la fin, car
Dieu est un Dieu juste.

En tant que croyants en Christ, nous avons l'assurance de la vie éternelle grace a la mort et a la
résurrection de Jésus. Par conséquent, nous devrions étre pleinement satisfaits et contents de tout ce
gue notre Dieu d'amour nous a donné dans cette vie. Lapotre Paul a écrit : « J’ai appris a étre content
de l'état ou je me trouve. Je sais vivre dans I’humiliation, et je sais vivre dans I'abondance »
(Philippiens 4:11-12). Il a dit a Timothée : « C’est, en effet, une grande source de gain que la piété
avec le contentement ; car nous n’avons rien apporté dans le monde, et il est évident que nous n’en
pouvons rien emporter ; si donc nous avons la nourriture et le vétement, cela nous suffira » (1
Timothée 6:6-8). Il est écrit : « Ne vous livrez pas a I'amour de I'argent ; contentez-vous de ce que
vous avez; car Dieu lui-méme a dit: Je ne te délaisserai point, et je ne t’abandonnerai point »
(Hébreux 13:5).

657



Considérez ces exemples de croyants en Christ qui ont respecté le commandement de ne pas
convoiter : Abraham a donné a son neveu Lot le premier choix de paturages pour ses troupeaux. Plus
tard, apres avoir sauvé Lot et d’autres de leurs ennemis, il a refusé de prendre pour lui une partie du
butin de la victoire, disant au roi de Sodome : « Je ne prendrai rien de tout ce qui est a toi, pas méme
un fil, ni un cordon de soulier, afin que tu ne dises pas : J’ai enrichi Abram. Rien pour moi ! » (Genése
14:23). Joseph était satisfait de son sort en tant qu’esclave de confiance de Potiphar et n’a pas profité
de l'occasion offerte par la femme de Potiphar pour I'avoir comme amante (Genese 39). Lorsque Paul
était prisonnier, il a rencontré Onésime, un esclave en fuite, et I'aamené a Christ. Onésime s’est ensuite
révélé étre son fidele serviteur. Mais dés qu’il en a eu 'occasion, il a renvoyé Onésime a son maitre,
Philémon, ne voulant pas priver Philémon du service de son esclave (Philémon).

Cependant, méme Abraham, Joseph ou I'ap6tre Paul ne pouvaient pas dire gu’ils avaient parfaitement
respecté les Neuviéme et Dixieme Commandements. La Bible nous rappelle sans cesse que nous avons
tous péché contre tous les commandements, que ce soit en pensée, en parole ou en action. Seul notre
Seigneur Jésus a parfaitement respecté ces commandements. Nous sommes sauvés uniquement par
son obéissance, car son obéissance jusqu’a la mort couvre tous nos actes, paroles, pensées et désirs
désobéissants. « Car, comme par la désobéissance d’un seul homme beaucoup ont été rendus
pécheurs, de méme par P'obéissance d’un seul beaucoup seront rendus justes. Or, la loi est
intervenue pour que loffense abondat, mais la ou le péché a abondé, la grace a surabondé »
(Romains 5:19-20). Nous sommes sauvés uniquement par la confiance en celui qui a vécu, est mort et
est ressuscité pour nous.

Ce n‘est que par la foi en Jésus que nous pouvons commencer a respecter ces commandements contre
la convoitise, mais a chaque instant, nous avons a nouveau besoin du pardon du Christ pour nos échecs
continus a garder nos pensées propres et pures. « Lui-méme est pur » et lui seul (1 Jean 3:3). « Il n’y
a point en lui de péché » (1 Jean 3:5). Pierre nous encourage : « Ayant purifié vos ames en obéissant
a la vérité pour avoir un amour fraternel sincére, aimez-vous ardemment les uns les autres, de tout
votre cceur, puisque vous avez été régénérés, non par une semence corruptible, mais par une
semence incorruptible, par la parole vivante et permanente de Dieu » (1 Pierre 1:22-23).

Questions

=

Qu’est-ce que Dieu interdit dans les Neuvieme et Dixieme Commandements ?

Pourguoi pouvons-nous étre slrs que ces commandements font partie de la loi morale de
Dieu ?

3. Quelles sont les choses qu’il est bon de « convoiter » ?

4. Comment Acan, David et Achab ont-ils péché contre ces commandements ?

5. Comment les Pharisiens ont-ils essayé de dissimuler leur cupidité ?

6. Pourquoi est-il difficile pour les gens de considérer la convoitise comme un péché ?

7

8

9

N

Ou commencent les péchés de meurtre, d’adultére, de vol et de faux témoignage ?
Quelle est la hauteur de la norme de Dieu dans sa loi ?
. Que nous apprennent les Psaumes 37 et 73 sur I'envie ?
10. Pourquoi les chrétiens peuvent-ils se contenter de ce qu’ils ont ?
11. Pourquoi les Neuvieme et Dixieme Commandements ne peuvent-ils pas nous sauver ?
12. Qui a parfaitement obéi aux Neuviéme et Dixieme Commandements ?
13. Quel est notre seul espoir de salut ?

658



i

oy

ﬁ

3

-
ONLINE |

THEOL@GICAL

* STUDIES x » x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

==

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.10 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi morale : Dieu est sérieux

Lorsque Dieu a énoncé les Dix Commandements sur le mont Sinai, il a montré a quel point il prenait
ces commandements au sérieux en ajoutant une menace sévere a lI'encontre de ceux qui rejetteraient
ses commandements avec haine. Mais il a également ajouté une parole de promesse et de bénédiction
pour ceux qui commencent a vivre en accord avec ses commandements et qui, dans leur crainte, leur
amour et leur confiance, se confient a lui. Comme nous l'avons vu, personne d’autre que Jésus lui-
méme n’a gardé ou ne peut garder les commandements de Dieu tels qu’ils doivent étre gardés. La loi
de Dieu nous accuse tous de péché. Mais lorsque les gens ont été amenés a la foi dans la promesse du
Sauveur a venir ou sont amenés a la foi dans le salut opéré par le Sauveur en accomplissement de sa
promesse, ils commencent a aimer celui qui les a aimés en premier et, dans cet amour, commencent
a faire ce que les commandements nous disent de faire. C’est a ces croyants que Dieu manifeste sa
miséricorde, méme s’ils continuent a pécher contre ses commandements a cause de leur chair
pécheresse.

Les paroles de menace et de promesse ont été prononcées par le Seigneur Dieu aprés qu’il eut énoncé
le premier commandement : « Car moi, I’Eternel, ton Dieu, je suis un Dieu jaloux, qui punis I'iniquité
des peres sur les enfants jusqu’a la troisieme et la quatrieme génération de ceux qui me haissent, et

fais miséricorde jusqu’en mille générations a ceux qui m’aiment et qui gardent mes
commandements » (Exode 20:5-6). Lorsque Moise a répété les commandements de Dieu a la

génération suivante, il a utilisé exactement les mémes mots (Deutéronome 5:9-10).

Méme si Dieu a prononcé ces paroles en rapport avec le premier commandement, elles s’appliquent
certainement a tous les commandements. En se qualifiant de Dieu « jaloux », Dieu veut souligner
I'extréme importance de prendre ses commandements au sérieux. Il est zélé et énergique dans la
punition de ceux qui le haissent et violent ses lois. Il est encore plus zélé et énergique lorsqu’il s’agit
d’étre miséricordieux envers ceux qui I'aiment et qui commencent a respecter ses commandements.
Puisqu’il est le seul Dieu, il est sérieux lorsqu’il nous avertit de n’adorer que lui. De méme qu’un mari
veut et attend de sa femme qu’elle lui soit fidele, de méme Dieu, I'époux de son peuple, veut que son
épouse, son peuple, lui soit fidele et n'adore pas d’autres dieux ou ne considére pas d’autres personnes
ou d’autres choses comme plus importantes que lui. Uhonneur qui lui est di ne peut aller a un autre.
Dieu est I'époux, et I'épouse est son peuple. Ainsi, I'idolatrie et toute forme de désobéissance est la
méme chose que l'adultére spirituel, le fait d’aller vers d’autres dieux ou d’autres amants.

Dieu parle de faire « miséricorde jusqu’en mille générations ». Cela contraste avec les troisieéme et
guatrieme générations qu’il menace de punition. Ceci est renforcé par les paroles de Moise dans
Deutéronome 7:9-10 : « Sache donc que c’est I’Eternel, ton Dieu, qui est Dieu. Ce Dieu fidéle garde
son alliance et sa miséricorde jusqu’a la millieme génération envers ceux qui I'aiment et qui
observent ses commandements. Mais il use directement de représailles envers ceux qui le haissent,
et il les fait périr ; il ne differe point envers celui qui le hait, il use directement de représailles ».

D’autres passages font également référence a la « jalousie » de Dieu. Le pays de Canaan que Dieu avait
promis aux Israélites était alors occupé par des idolatres qui n‘adoraient pas I’Eternel, le Dieu d’Israél.
C’est pourquoi Dieu dit a son people : « Garde-toi de faire alliance avec les habitants du pays ou tu
dois entrer, de peur qu’ils ne soient un piége pour toi. Au contraire, vous renverserez leurs autels,

659




vous briserez leurs statues, et vous abattrez leurs idoles. Tu ne te prosterneras point devant un autre
dieu ; car 'Eternel porte le nom de jaloux, il est un Dieu jaloux. Garde-toi de faire alliance avec les
habitants du pays » (Exode 34:12-15).

Moise a répété cette instruction en disant a la génération suivante : « Car I'Eternel, ton Dieu, est un
feu dévorant, un Dieu jaloux » (Deutéronome 4:24; Hébreux 12:29), et aussi : « Vous n’irez point
aprés d’autres dieux, d’entre les dieux des peuples qui sont autour de vous; car I’Eternel, ton Dieu,
est un Dieu jaloux au milieu de toi. La colére de I’Eternel, ton Dieu, s’enflammerait contre toi, et il
t’exterminerait de dessus la terre » (Deutéronome 6:14-15).

Dieu a donné le méme message a son prophéte Esaie : « Je suis I’Eternel, c’est la mon nom ; Et je ne
donnerai pas ma gloire a un autre, Ni mon honneur aux idoles. » (Esaie 42:8). Uap6tre Paul s’est
attribué une jalousie similaire lorsqu’il a écrit aux chrétiens de Corinthe : « Je suis jaloux de vous d’'une
jalousie de Dieu, parce que je vous ai fiancés a un seul époux, pour vous présenter a Christ comme
une vierge pure » (2 Corinthiens 11:2).

Le Petit Catéchisme de Martin Luther conclut sa présentation des Dix Commandements par cette
menace et cette promesse :

Qu’est-ce que dit Dieu au sujet de tous ces commandements ?

Dieu dit : « Moi, I'Eternel, ton Dieu, je suis un Dieu jaloux, qui punis I'iniquité des péres sur
les enfants jusqu’a la troisieme et la quatrieme génération de ceux qui me haissent, et qui fais
miséricorde jusqu’en mille générations a ceux qui m’aiment et qui gardent mes
commandements ».

Quel est le sens de ces paroles ?

Dieu menace de punir tous ceux qui désobéissent a ces commandements. C’est pourquoi,
nous devons craindre sa colére et ne pas agir contre sa Loi. D’autre part, il promet sa grace et
sa bénédiction a tous ceux qui obéissent a ces Commandements. C’est pourquoi, nous devons
I'aimer, nous confier en lui et faire de bon cceur tout ce qu’il nous ordonne.

Cette conclusion aux commandements comporte deux parties : La menace de Dieu de punir l'iniquité
de ceux qui le haissent, et la promesse de Dieu de faire de miséricorde envers ceux qui I'aiment.
Lexplication de Luther parle également de deux parties : La menace de Dieu de punir le péché et la
promesse de grace et de bénédiction de Dieu.

Examinons quelques exemples de la maniére dont Dieu a traité le péché humain dans I'histoire de la
Bible. Adam et Eve, les premiers pécheurs sur terre, ont immédiatement pris conscience de leur péché.
lIs avaient désormais mauvaise conscience, un sentiment de honte et une crainte de Dieu causée par
leur culpabilité. Il est écrit : « lls connurent qu’ils étaient nus, et ayant cousu des feuilles de figuier,
ils s’en firent des ceintures. Alors ils entendirent la voix de I’Eternel Dieu, qui parcourait le jardin vers
le soir, et ’Thomme et sa femme se cachérent loin de la face de I'Eternel Dieu, au milieu des arbres
du jardin » (Genése 3:7-8). Adam a expliqué leurs actions : « J’ai eu peur, parce que je suis nu, et je
me suis caché » (Genése 3:10).

Dieu leur a immédiatement dit clairement quelles seraient les conséquences de leur péché. Dieu dit a
Eve : « Yaugmenterai la souffrance de tes grossesses, tu enfanteras avec douleur, et tes désirs se
porteront vers ton mari, mais il dominera sur toi » (Genése 3:16). Cela était vrai non seulement pour
Eve, mais aussi pour toutes ses filles. A Adam, Dieu a dit : « Le sol sera maudit a cause de toi. C’est a
force de peine que tu en tireras ta nourriture tous les jours de ta vie, il te produira des épines et des
ronces, et tu mangeras de I’herbe des champs. C’est a la sueur de ton visage que tu mangeras du
pain » (Geneése 3:17-19). Cela a été le cas non seulement pour Adam, mais aussi pour tous ses fils.

660



Dieu avait prévenu Adam et Eve a l'avance : « Tu ne mangeras pas de I'arbre de la connaissance du
bien et du mal, car le jour ol tu en mangeras, tu mourras » (Genése 2:17). Dieu a mis sa menace a
exécution, car dés qu’ils ont enfreint I'ordre de Dieu, leur corps est devenu mortel, sujet a la mort, et
ils sont immédiatement morts spirituellement, comme I'indiquent leur honte et leur peur. Avant que
le péché n’entre dans le monde, la mort n’existait pas. Mais apres leur péché, Dieu dit a Adam : « C’est
a la sueur de ton visage que tu mangeras du pain, jusqu’a ce que tu retournes dans la terre, d’ou tu
as été pris ; car tu es poussiere, et tu retourneras dans la poussiére » (Genése 3:19).

Par la grace de Dieu, la peur et la honte d’Adam et Eve se sont transformées en joie lorsque Dieu leur
a donné la premiére promesse d’'un Sauveur (Genése 3:15) et Dieu a créé dans leurs cceurs une
confiance dans cette promesse, comme le montre le fait qu’« Adam donna a sa femme le nom d’Eve:
car elle a été la meére de tous les vivants » (Genese 3:20). Néanmoins, les conséquences de leur péché
sont restées en vigueur, non seulement pour Adam et Eve, mais aussi pour tous leurs descendants,
méme leurs descendants pieux qui ont été amenés a croire au Sauveur promis. A deux exceptions prés
(Hénoc et Elie), la mort temporelle a été le jugement de Dieu sur le péché humain depuis le premier
péché. A cause de leur chair pécheresse, les croyants en Christ doivent eux aussi endurer des épreuves
et des peines terrestres, et méme la mort temporelle.

Dans le cas des croyants en Christ, cependant, nous ne devrions pas considérer ces épreuves et ces
peines comme une punition pour le péché, mais comme des réprimandes et des chatiments de la part
d’un Dieu aimant, qu’il envoie afin d’accomplir des objectifs spirituels spécifiques. Nous lisons : « Le
Seigneur chatie celui qu’il aime, Et il frappe de la verge tous ceux qu’il reconnait pour ses fils.
Supportez le chatiment : c’est comme des fils que Dieu vous traite ; car quel est le fils qu’un pére ne
chatie pas ? ... Dieu nous chatie pour notre bien, afin que nous participions a sa sainteté. Il est vrai
que tout chatiment semble d’abord un sujet de tristesse, et non de joie ; mais il produit plus tard
pour ceux qui ont été ainsi exercés un fruit paisible de justice » (Hébreux 12:6-11).

Lorsque les chrétiens de Corinthe participaient au repas du Seigneur d’une maniére indigne, 'ap6tre
Paul les a mis en garde : « C’est pour cela qu’il y a parmi vous beaucoup d’infirmes et de malades, et
gu’un grand nombre sont morts. Si nous nous jugions nous-mémes, nous ne serions pas jugés. Mais
quand nous sommes jugés, nous sommes chatiés par le Seigneur, afin que nous ne soyons pas
condamnés avec le monde » (1 Corinthiens 11:30-32). Remarquez que le chatiment de Dieu envers
ces chrétiens n’était pas une punition menant a I'enfer, mais un acte d’amour de la part de Dieu pour
les amener a la repentance.

Dieu a traité le péché de David, a savoir la luxure, 'adultere et le meurtre, en lui donnant mauvaise
conscience, en le rendant agité, amer et désespéré, parce qu’il se rendait compte que Dieu était en
colere contre lui. C’est dans cet état d’esprit qu’il a écrit : « Il n’y a rien de sain dans ma chair a cause
de ta colére, Il n’y a plus de vigueur dans mes os a cause de mon péché. ... Le trouble de mon cceur
m’arrache des gémissements » (Psaume 38:4, 9). Mais Dieu a été patient avec David, lui envoyant son
prophéte Nathan pour 'amener a se repentir.

Mais dans le cas de ceux qui se détournent de Dieu, qui le haissent et qui continuent a pécher sans se
repentir, les jugements de Dieu sont en fait une punition pour leur péché. A plusieurs reprises dans
I’histoire, Dieu a puni ceux qui le haissent par des calamités extraordinaires. Nous pensons au grand
déluge de I'époque de Noé, lorsque « tout ce qui se mouvait sur la terre périt, tant les oiseaux que le
bétail et les animaux, tout ce qui rampait sur la terre, et tous les hommes » (Genese 7:21). « Il ne
resta que Noé, et ce qui était avec lui dans l'arche » (Genése 7:23). De méme, la destruction de
Sodome et de Gomorrhe était le jugement de Dieu sur les péchés des habitants de ces villes. S'il n’y
avait eu que dix justes dans ces villes, la catastrophe aurait été évitée. Mais ce n’était pas le cas, et
« 'Eternel fit pleuvoir du ciel sur Sodome et sur Gomorrhe du soufre et du feu, de par I’Eternel »
(Genese 19:24).

661



Bien que Dieu ait donné aux dirigeants et aux habitants de Jérusalem quarante ans pour se repentir
du péché qu’ils avaient commis en crucifiant leur Messie, le jugement de Dieu est finalement tombé
sur eux. Jésus savait que ce jour allait arriver pour Jérusalem, et c’est pourquoi il « pleura sur elle, et
dit : Si toi aussi, au moins en ce jour qui t’est donné, tu connaissais les choses qui appartiennent a
ta paix ! Mais maintenant elles sont cachées a tes yeux. Il viendra sur toi des jours ou tes ennemis
t’environneront de tranchées, t’enfermeront, et te serreront de toutes parts ; ils te détruiront, toi et
tes enfants au milieu de toi » (Luc 19:41-44). Ce jugement était si sévere que Jésus a dit a ses disciples :
« La détresse, en ces jours, sera telle qu’il n’y en a point eu de semblable depuis le commencement
du monde que Dieu a créé jusqu’a présent, et qu’il n’y en aura jamais » (Marc 13:19).

Le prophéte Esaie a écrit : « Les méchants sont comme la mer agitée, Qui ne peut se calmer, Et dont
les eaux soulévent la vase et le limon. Il n’y a point de paix pour les méchants, dit mon Dieu » (Esaie
57:20-21). Judas Iscariote en est un bon exemple ; il a reconnu son péché et regretté de I'avoir commis,
mais, désespéré, il s’est suicidé (Matthieu 27:3-5).

Parfois, Dieu punit les pécheurs en les laissant continuer a pécher sans rien faire. Il ne se préoccupe
apparemment pas et semble totalement indifférent a la poursuite de leurs péchés. Il s’agit en fait d’'une
forme sévére de jugement, car ces pécheurs ont tendance a croire qu’ils s’en sortent impuni avec leurs
péchés et qu’il n’y a pas de Dieu qui les punira. Asaph parle au nom de Dieu lorsqu’il dit aux méchants :
« Si tu vois un voleur, tu te plais avec lui, Et ta part est avec les adultéres. Tu livres ta bouche au mal,
Et ta langue est un tissu de tromperies. Tu t’assieds, et tu parles contre ton frére, Tu diffames le fils
de ta mere. Voila ce que tu as fait, et je me suis tu. Tu t’es imaginé que je te ressemblais ; Mais je
vais te reprendre, et tout mettre sous tes yeux » (Psaume 50:18-21). Le jugement finira par arriver, et
il ne sera pas agréable.

Lorsque les pécheurs ne prétent pas attention a Dieu, il semble ne pas leur préter attention. Asaph
dit : « Mon peuple n’a point écouté ma voix, Israél ne m’a point obéi. Alors je les ai livrés aux
penchants de leur coeur, et ils ont suivi leurs propres conseils » (Psaume 81:12-13). Par I'intermédiaire
de son prophete Amos, Dieu a annoncé toutes sortes de jugements qu’il infligerait a son peuple égaré
afin de 'amener a se repentir. Mais lorsque tous ces jugements n‘ont pas réussi a les amener a la
repentance, il a annoncé un nouveau jugement, pire que tous ceux qui l'ont précédé : « Voici, les jours
viennent, dit le Seigneur, I’Eternel, ol j’enverrai la famine dans le pays, non pas la disette du pain et
la soif de ’eau, mais la faim et la soif d’entendre les paroles de I’Eternel. lls seront alors errants d’une
mer a l'autre, du septentrion a P'orient, ils iront ¢a et |a pour chercher la parole de I’Eternel, Et ils ne
la trouveront pas » (Amos 8:11-12).

Le monde paien a persisté dans son idolatrie en adorant des créatures plutot que le Créateur, « c’est
pourquoi Dieu les a livrés a I'impureté, selon les convoitises de leurs coeurs; en sorte qu’ils
déshonorent eux-mémes leurs propres corps; ... C’est pourquoi Dieu les a livrés a des passions
infames : car leurs femmes ont changé I'usage naturel en celui qui est contre nature ; et de méme
les hommes, abandonnant I'usage naturel de la femme, se sont enflammés dans leurs désirs les uns
pour les autres, commettant homme avec homme des choses infames. ... Dieu les a livrés a leur sens
réprouvé, pour commettre des choses indignes » (Romains 1:24-28). Lorsque les anciens Grecs et
Romains pratiquaient ouvertement le comportement homosexuel — des femmes avec des femmes et
des hommes avec des hommes — Dieu a permis que cela se produise en guise de punition pour leur
idolatrie.

De la méme maniére, Dieu a permis a I'’Antéchrist d’émerger parmi les chrétiens et d’en séduire
beaucoup, parce qu’ils n‘aimaient plus la vérité de Dieu, son Evangile de la grace. L'apdtre Paul I'a
clairement indiqué aux Thessaloniciens en écrivant : « Lapparition de cet impie se fera, par la
puissance de Satan, avec toutes sortes de miracles, de signes et de prodiges mensongers, et avec
toutes les séductions de I'iniquité pour ceux qui périssent parce qu’ils n‘ont pas recu 'amour de la
vérité pour étre sauvés. Aussi Dieu leur envoie une puissance d’égarement, pour qu’ils croient au

662



mensonge, afin que tous ceux qui n’ont pas cru a la vérité, mais qui ont pris plaisir a I'injustice, soient
condamnés » (2 Thessaloniciens 2:9-12).

Dans certains cas de résistance obstinée a Dieu, Dieu peut infliger le chatiment connu sous le nom
d’endurcissement du coeur. C’est ce qu’illustre le récit du Pharaon d’Egypte, qui refusa de laisser les
enfants d’Israél quitter son pays. Pharaon a d’abord endurci son propre coeur, puis Dieu a finalement
endurci son ceeur, le rendant incapable de se repentir (Exode, chapitres 5-11). Il est écrit : « L’Eternel
endurcit le cceur de Pharaon, et Pharaon n’écouta point Moise et Aaron » (Exode 9:12). Voir la legon
16.6 pour plus de détails a ce sujet.

Jésus mit les scribes en garde contre le péché contre le Saint-Esprit. Il a dit : « Je vous le dis en vérité,
tous les péchés seront pardonnés aux fils des hommes, et les blasphémes qu’ils auront proférés ;
mais quiconque blasphémera contre le Saint-Esprit n‘obtiendra jamais de pardon : il est coupable
d’un péché éternel. Jésus parla ainsi parce qu’ils disaient : Il est possédé d’un esprit impur » (Marc
3:28-30). Dans de tels cas, Dieu met fin au temps de grace d’'une personne deés cette vie, la rendant
incapable de se repentir de ses péchés et d’étre amenée a la foi en Christ.

Il est important de se rappeler qu’il ne nous appartient pas de déterminer si une personne a endurci
son coeur ou si elle est coupable du péché contre le Saint-Esprit. Il est juste que nous mettions en garde
contre ces possibilités, comme Jésus et ses apotres I'ont fait, mais nous ne pouvons pas lire dans les
ceeurs, ni déterminer quand Dieu a mis fin au temps de grace d’une personne. Par conséquent, nous
devons continuer a utiliser la loi et I’Evangile de Dieu de maniére appropriée dans nos relations avec
les pécheurs, dans la mesure ol nous en avons l'occasion.

Gardez a I'esprit que les menaces de punition de Dieu s’étendent au-dela de cette vie. La punition pour
le péché doit inclure le chatiment final et éternel de la séparation éternelle de toutes les bénédictions
de Dieu, tant terrestres que célestes. Jésus n’a nullement minimisé I’"horreur du chatiment éternel en
enfer. La mort du corps n’est rien en comparaison de la destruction du corps et de I'ame en enfer. Jésus
a dit a ses disciples : « Ne craignez pas ceux qui tuent le corps et qui ne peuvent tuer ’ame ; craignez
plutot celui qui peut faire périr 'ame et le corps dans la géhenne » (Matthieu 10:28).

Jésus en a dit plus sur I'enfer que n’importe quel prophéete ou ap6tre. Parlant de Judas Iscariote, son
traitre, Jésus a dit : « Malheur a ’'homme par qui le Fils de I’homme est livré ! Mieux vaudrait pour
cet homme qu’il ne fat pas né » (Marc 14:21). A une autre occasion, il a dit : « Mieux vaut pour toi
entrer manchot dans la vie, que d’avoir les deux mains et d’aller dans la géhenne, dans le feu qui ne
s’éteint point » (Marc 9:43-44). Dans sa description du jugement dernier, Jésus a prononcé les mots
adressés a ceux qui iront en enfer : « Retirez-vous de moi, maudits ; allez dans le feu éternel qui a été
préparé pour le diable et pour ses anges » (Matthieu 25:41). « Ceux-ci iront au chatiment éternel »
(Matthieu 25:46). Dans son histoire de ’'homme riche et du mendiant Lazare, Jésus explique gu’il n'y
a pas d’échappatoire a I'enfer. Abraham au ciel dit a I’'homme riche en enfer: « Il y a entre nous et
vous un grand abime, afin que ceux qui voudraient passer d’ici vers vous, ou de la vers nous, ne
puissent le faire » (Luc 16:26).

L'apotre Paul a décrit ce qui se passera lorsque Jésus reviendra au dernier jour. |l « apparaitra du ciel
avec les anges de sa puissance, au milieu d’'une flamme de feu, pour punir ceux qui ne connaissent
pas Dieu et ceux qui n‘obéissent pas a I’Evangile de notre Seigneur Jésus. lls auront pour chatiment
une ruine éternelle, loin de la face du Seigneur et de la gloire de sa force » (2 Thessaloniciens 1:7-9).

L'apobtre Jean a décrit I'enfer comme « la seconde mort » (Apocalypse 20:6). Il a dit : « Le diable, qui
les séduisait, fut jeté dans I’étang de feu et de soufre, ou sont la béte et le faux prophéte. Et ils seront
tourmentés jour et nuit, aux siecles des siecles » (Apocalypse 20:10). « Pour les laches, les incrédules,
les abominables, les meurtriers, les impudiques, les enchanteurs, les idolatres, et tous les menteurs,
leur part sera dans I’étang ardent de feu et de soufre, ce qui est la seconde mort » (Apocalypse 21:8).

663



Lorsque Dieu a donné les dix commandements, il a également décidé de punir I'iniquité des péres sur
les enfants jusqu’a la troisieme et la quatrieme génération. UAncien Testament en fournit plusieurs
illustrations. Lorsque Cham, le fils de Noé, découvrit la nudité de son pere aprés que Noé eut bu trop
de vin, Noé prononca une malédiction sur Canaan, le fils de Cham, en disant : « Maudit soit Canaan !
qgu’il soit I'esclave des esclaves de ses freres ! » (Genese 9:25). Il ne fait aucun doute que Canaan a
continué a avoir la méme attitude et le méme comportement que son pere, et c’est ainsi que le péché
de Cham a été puni dans son fils Canaan.

Les péchés du roi Achab et de sa femme Jézabel ont été punis non seulement par ce qui est arrivé a
Achab et a Jézabel, mais aussi par ce qui est arrivé a leurs descendants. Le serviteur du prophéte Elisée
a annoncé au commandant Jéhu : « Tu frapperas la maison d’Achab, ton maitre, et je vengerai sur
Jézabel le sang de mes serviteurs les prophétes et le sang de tous les serviteurs de I'Eternel. Toute la
maison d’Achab périra ; j’exterminerai quiconque appartient a Achab, celui qui est esclave et celui
qui est libre en Israél » (2 Rois 9:7-8). C’est exactement ce qui s’est passé. « Jéhu frappa tous ceux qui
restaient de la maison d’Achab a Jizreel, tous ses grands, ses familiers et ses ministres, sans en laisser
échapper un seul » (2 Rois 10:11).

Les péchés des Juifs de Juda et de Jérusalem se sont poursuivis et multipliés au fil des générations,
jusqu’a ce que le jugement de Dieu s’abatte sur leurs descendants. Il est écrit : « L’Eternel, le Dieu de
leurs péres, donna de bonne heure a ses envoyés la mission de les avertir, car il voulait épargner son
peuple et sa propre demeure. Mais ils se moquérent des envoyés de Dieu, ils méprisérent ses
paroles, et ils se raillerent de ses prophétes, jusqu’a ce que la colére de I’Eternel contre son peuple
devint sans remeéde » (2 Chroniques 36:15-16). Les péchés des péres ont été punis par le jugement
qui s’est abattu sur leurs enfants.

Jésus lui-méme a témoigné a ses ennemis juifs : « vous étes les fils de ceux qui ont tué les propheétes.
Comblez donc la mesure de vos peéres. Serpents, race de vipéres ! comment échapperez-vous au
chatiment de la géhenne ? C’est pourquoi, voici, je vous envoie des prophétes, des sages et des
scribes. Vous tuerez et crucifierez les uns, vous battrez de verges les autres dans vos synagogues, et
vous les persécuterez de ville en ville, afin que retombe sur vous tout le sang innocent répandu sur
la terre, depuis le sang d’Abel le juste jusqu’au sang de Zacharie, fils de Barachie, que vous avez tué
entre le temple et l'autel. Je vous le dis en vérité, tout cela retombera sur cette génération »
(Matthieu 23:31-36). Les enfants ont beaucoup souffert a cause des péchés de leurs peres.

Dans ce contexte, nous devons toutefois nous rappeler ce que le prophéte Ezéchiel a enseigné : « Mais
si un homme (méchant) a un fils qui voie tous les péchés que commet son peére, qui les voie et
n’agisse pas de la méme manieére ; ... celui-la ne mourra pas pour l'iniquité de son pére; il vivra »
(Ezéchiel 18:14-18). Ezéchiel a également déclaré : « 'aAme qui péche, c’est celle qui mourra. Le fils ne
portera pas I'iniquité de son pére, et le pére ne portera pas l'iniquité de son fils » (Ezéchiel 18:20).
En d’autres termes, le jugement menacant ne s’applique qu’a ceux qui continuent a commettre les
péchés de leurs péres.

La foule de Jérusalem qui réclamait la crucifixion de Jésus a été témoin de I'action de Ponce Pilate qui
s’est lavé les mains et a dit bétement : « Je suis innocent du sang de ce juste. Cela vous regarde. »
Comment ont-ils réagi ? lls ont prononcé les mots : « Que son sang retombe sur nous et sur nos
enfants ! » (Matthieu 27:24-25). Les enfants qui ont suivi la voie de leurs péres ont connu la
destruction de Jérusalem en 70 ap. J.-C., que Jésus a prédite et il a dit : « Alors, la détresse sera si
grande qu’il n’y en a point eu de pareille depuis le commencement du monde jusqu’a présent, et
gu’il ny en aura jamais » (Matthieu 24:21). Mais il y a aussi ceux qui ont tenu compte de
I'avertissement de Jésus et qui se sont enfuis dans les montagnes au moment opportun désigné par le
Seigneur ; ils ont échappé aux calamités et aux désastres qui se produisaient a Jérusalem. Nous lisons
dans les récits historiques que méme de nombreux sacrificateurs et certains pharisiens se sont tournés
vers le Seigneur en ces jours-la.

664



Lapotre Paul a parlé du jugement qui s’est abattu sur la génération des Juifs qui ont crucifié Jésus et
sur leurs descendants en ces termes : « La colére a fini par les atteindre » (1 Thessaloniciens 2:16).
Mais en méme temps, Paul s’est efforcé d’amener ses concitoyens juifs a la repentance, et il a
clairement enseigné : « Eux de méme (le peuple juif), s’ils ne persistent pas dans I'incrédulité, ils
seront entés ; car Dieu est puissant pour les enter de nouveau » (Romains 11:23).

En tant que croyants en Jésus-Christ, nous devrions utiliser ces horribles menaces de notre Dieu pour
effrayer et abattre notre nature pécheresse, pour repousser les voix séduisantes du monde incroyant
et pour chasser Satan de notre chemin, chaque fois que ces ennemis de notre Dieu essaient de nous
induire en erreur et de nous pousser au péché. Le Seigneur avait certainement une bonne raison
d’inciter ses prophétes et ses apo6tres a inclure ces menaces et ces avertissements dans leurs écrits.
Ecoutez-les a nouveau. « Ne savez-vous pas que les injustes n’hériteront point le royaume de Dieu ? »
(1 Corinthiens 6:9). « Ceux qui commettent de telles choses n’hériteront point le royaume de Dieu »
(Galates 5:21). « Que personne ne vous séduise par de vains discours ; car c’est a cause de ces choses
que la colére de Dieu vient sur les fils de la rébellion » (Ephésiens 5:6). « Ma chair frissonne de I'effroi
que tu m’inspires, et je crains tes jugements » (Psaume 119:120).

Lapotre Paul lui-méme était bien conscient du danger de s’éloigner du Seigneur. C’est pourquoi il a
écrit aux Corinthiens : « Je traite durement mon corps et je le tiens assujetti, de peur d’étre moi-
méme rejeté, apres avoir préché aux autres » (1 Corinthiens 9:27).

Nos péres luthériens ont confessé dans la Formule de Concorde : « Le vieil Adam, semblable & un dne
indompté et rétif, forme encore une partie d’eux-mémes (c-a-d, les chrétiens), and qui doit étre réduite
a l'obéissance au Christ non seulement par les commandements, par les avertissements et les menaces
de la Loi, mais encore, pour ainsi dire, par le fouet, par les chdtiments et les coups, jusqu’a ce que
I’lhomme soit entierement délivré de cette chair de péché et parfaitement renouvelé, ce qui aura lieu a
la résurrection » (LA FOI DES EGLISE LUTHERIENNES Confessions et Catéchismes, p. 495, §1031).

Questions

1. Quelles paroles de menace et de promesse le Seigneur a-t-il prononcées apres avoir énoncé
le premier commandement ?
Que veut dire Dieu lorsqu’il se dit jaloux ?
Quelles sont les deux parties de la conclusion de Martin Luther sur les commandements ?
Quel a été le résultat immédiat du péché d’Adam et Eve ?
De quelle maniére la punition de la mort infligée par Dieu est-elle tombée sur Adam et Eve ?
Quel jugement a frappé David aprés qu’il a commis l'adultére et le meurtre ?
En quoi la mort temporelle est-elle une punition pour le péché ?
Comment Jésus a-t-il comparé la mort temporelle a la mort éternelle ?
Donnez quelques exemples de la maniere dont Dieu punit le péché par son silence.
. Pourquoi Dieu a-t-il permis aux anciens Grecs et Romains de se complaire dans le péché
homosexuel ?
11. Donnez quelques exemples de la punition que Dieu inflige aux enfants pour les péchés de leurs
péres.
12. Comment un fils peut-il éviter d’étre puni pour les péchés de ses ancétres ?
13. Que signifie la seconde mort ?
14. Comment les chrétiens d’aujourd’hui peuvent-ils utiliser les menaces de punition de Dieu pour
le péché ?
15. Quel est le but principal de la loi de Dieu ?

O ~NOU B~ WwN

=
o

665



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.11 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La promesse de grace et de miséricorde de Dieu

Parce que nous sommes tous pécheurs, nous méritons tous une punition. Parce que nous sommes
tous pécheurs, aucun d’entre nous ne mérite une récompense. Cela est vrai parce que la loi morale de
Dieu exige la perfection. Le Seigneur a dit au peuple par l'intermédiaire de Moise : « Vous observerez
mes lois et mes ordonnances : ’homme qui les mettra en pratique vivra par elles. Je suis I'Eternel »
(Lévitique 18:5). Jésus a dit la méme chose a un docteur de la loi qui lui posait une question sur la vie
éternelle. Apres que le docteur a récité la premiére et la deuxieme tables de la loi, Jésus a répondu :
« Fais cela, et tu vivras » (Luc 10:28). La loi de Dieu promet la récompense de la vie éternelle a ceux,
et seulement a ceux, qui gardent et accomplissent parfaitement les commandements de Dieu, car la
norme de la loi de Dieu est la sainteté et la perfection, comme Dieu lui-méme est saint et parfait. La
transgression d’un seul commandement signifie que le transgresseur ne mérite que la condamnation.
Car, il est écrit : « Maudit soit celui qui n"accomplit point les paroles de cette loi » (Deutéronome
27:26). L'apotre Paul a répété ce méme enseignement dans sa lettre aux Galates : « Maudit est
quiconque n’observe pas tout ce qui est écrit dans le livre de la loi, et ne le met pas en pratique »
(Galates 3:10).

S'il y avait quelgqu’un qui pouvait observer la loi de Dieu comme il se doit, Dieu récompenserait cette
personne par la vie éternelle, car cette personne aurait gagné ou mérité la vie éternelle. Mais le fait
est que nous sommes tous pécheurs ; il n’y a personne a qui Dieu doive la vie éternelle. C’est pourquoi
David a prié I'Eternel : « N’entre pas en jugement avec ton serviteur ! Car aucun vivant n’est juste
devant toi » (Psaume 143:2). Le prophéte Esaie a déclaré a propos de lui-méme et de tous les autres :
« Nous sommes tous comme des impurs, et toute notre justice est comme un vétement souillé »
(Esaie 64:6). La premiére section de la lettre de Paul aux Romains établit ce point par de nombreuses
preuves et de nombreux exemples : « Tous ont péché et sont privés de la gloire de Dieu » (Romains
3:23). Jacques, le frere de Jésus, est parfaitement d’accord avec cette affirmation : « Quiconque
observe toute la loi, mais péche contre un seul commandement, devient coupable de tous » (Jacques
2:10).

C’est pourquoi, lorsque Dieu a parlé de faire « miséricorde jusqu’en mille générations a ceux qui
m’aiment et qui gardent mes commandements » (Exode 20:6), il ne parlait pas de donner aux gens ce
gu’ils méritent. Il ne disait pas que ces personnes méritaient ses bénédictions. Il leur disait qu’il ferait
miséricorde envers les pécheurs qui commenceraient a respecter ses commandements par amour
pour lui. La seule raison pour laquelle ils l'aimeraient et commenceraient a respecter ses
commandements est que le Saint-Esprit, par le biais de la promesse de I’Evangile, les a convaincus que
Dieu les aimait et qu’il tiendrait sa promesse de leur envoyer un Sauveur. C'est ainsi que nous,
pécheurs, avons l'assurance que Dieu nous bénira et fera miséricorde envers nous, pécheurs, qui avons
confiance en sa miséricorde et qui commengons a respecter ses commandements par amour pour
celui qui nous a aimés en premier. Lorsque nous constatons que Dieu fait miséricorde a notre égard et
nous bénit de diverses manieres, nous devons dire la méme chose que Jacob : « Je suis trop petit pour
toutes les graces et pour toute la fidélité dont tu as usé envers ton serviteur » (Genése 32:10).

Dieu ne prend pas plaisir a punir les pécheurs. Il prend plaisir a faire miséricorde envers ceux qui
reconnaissent leurs péchés, font confiance a ses promesses de salut et commencent a obéir a ses

666




commandements. Dans sa miséricorde, Dieu leur donne bien plus que le pardon de leurs péchés et la
promesse de la vie éternelle. Il les bénit également dans cette vie, comme il nous |'assure sans cesse
dans sa Parole. Ecoutez les paroles de Moise au peuple de Dieu alors qu’il était sur le point d’entrer
dans la terre promise de Canaan : « Vos yeux ont vu toutes les grandes choses que I’Eternel a faites.
Ainsi, vous observerez tous les commandements que je vous prescris aujourd’hui. ... Le pays que
vous allez posséder est un pays de montagnes et de vallées, et qui boit les eaux de la pluie du ciel ;
c’est un pays dont I’Eternel, ton Dieu, prend soin, et sur lequel I’Eternel, ton Dieu, a continuellement
les yeux. ... Si vous obéissez a mes commandements que je vous prescris aujourd’hui, si vous aimez
I’Eternel, votre Dieu, et si vous le servez de tout votre cceur et de toute votre ame, je donnerai a
votre pays la pluie en son temps, ... je mettrai aussi dans tes champs de I’herbe pour ton bétail. ...
Vois, je mets aujourd’hui devant vous la bénédiction et la malédiction : la bénédiction, si vous
obéissez aux commandements de I'Eternel, votre Dieu, que je vous prescris en ce jour; la
malédiction, si vous n’obéissez pas aux commandements de I’Eternel, votre Dieu » (Deutéronome
11:7-28).

Ce méme théme est répété tout au long des pages de I’Ecriture. Psaume 103:8-18 : « I’Eternel est
miséricordieux et compatissant. ... Il ne nous traite pas selon nos péchés, il ne nous punit pas selon
nos iniquités. ... Comme un pére a compassion de ses enfants, L’Eternel a compassion de ceux qui le
craignent. Car il sait de quoi nous sommes formés, Il se souvient que nous sommes poussiére. ... La
bonté de I’Eternel dure a jamais pour ceux qui le craignent, Et sa miséricorde pour les enfants de
leurs enfants, Pour ceux qui gardent son alliance, Et se souviennent de ses commandements afin de
les accomplir. »

Psaume 112:1-2: « Heureux ’homme qui craint I’Eternel, qui trouve un grand plaisir a ses
commandements. Sa postérité sera puissante sur la terre, la génération des hommes droits sera
bénie. » Rappelez-vous : Dieu bénit jusqu’a mille générations, pas seulement trois ou quatre.

Psaume 147:11-14 : « LEternel aime ceux qui le craignent, Ceux qui espérent en sa bonté. ... Car il
affermit les barres de tes portes, Il bénit tes fils au milieu de toi; Il rend la paix a ton territoire, Il te
rassasie du meilleur froment. »

Esaie 66:2 : « Voici sur qui je porterai mes regards : Sur celui qui souffre et qui a I'esprit abattu, sur
celui qui craint ma parole »

1Jean 4:19-5:3 : « Nous I'aimons, parce qu’il nous a aimés le premier. Si quelqu’un dit : Jaime Dieu,
et qu’il haisse son frére, c’est un menteur ; car celui qui n’aime pas son frére qu’il voit, comment
peut-il aimer Dieu qu’il ne voit pas ? ... Nous connaissons que nous aimons les enfants de Dieu,
lorsque nous aimons Dieu, et que nous pratiquons ses commandements. Car 'amour de Dieu
consiste a garder ses commandements. Et ses commandements ne sont pas pénibles. » Remarquez
comment I'amour de Dieu pour nous, en promettant et en envoyant un Sauveur, nous incite a I'aimer
en retour, et dans cet amour pour lui, nous commengons a observer ses commandements avec un
cceur joyeux et a montrer de I'amour a ceux qui nous entourent. C’est a ceux-la que Dieu promet toutes
sortes de bénédictions, temporelles et éternelles. De méme que les parents se réjouissent des
premiers pas de leurs enfants et leur offrent de petits cadeaux pour les encourager, de méme notre
Pere céleste bénit ses enfants pour les encourager lorsqu’ils commencent a manifester leur amour
pour lui.

Le Petit Catéchisme de Luther résume ainsi ces bénédictions : « Il promet sa grdce et sa bénédiction a
tous ceux qui obéissent a ces Commandements. C’est pourquoi, nous devons I‘aimer, nous confier en
lui et faire de bon cceur tout ce qu’il nous ordonne ». Nous pouvons nous attendre a de telles
bénédictions de la part de Dieu, non pas parce que nous les méritons, mais parce que Dieu a promis
de nous les donner.

667



L'histoire d’Israél montre comment Dieu a béni son peuple de 'Ancien Testament lorsqu’il s’est repenti
de ses péchés, s’est tourné vers Dieu pour obtenir sa miséricorde et a commencé a montrer son amour
pour Dieu par sa facon de vivre. Moise leur a dit : « Il t’aimera, il te bénira et te multipliera ; il bénira
le fruit de tes entrailles et le fruit de ton sol. ... Tu seras béni plus que tous les peuples »
(Deutéronome 7:13-14). « Voici toutes les bénédictions qui se répandront sur toi et qui seront ton
partage, lorsque tu obéiras a la voix de I’Eternel, ton Dieu » (Deutéronome 28:2). « Il ne refuse aucun
bien a ceux qui marchent dans l'intégrité » (Psaume 84:12). « Que ton cceur garde mes préceptes ;
car ils prolongeront les jours et les années de ta vie, et ils augmenteront ta paix » (Proverbes 3:1-2).
« Apportez a la maison du trésor toutes les dimes, afin qu’il y ait de la nourriture dans ma maison ;
mettez-moi de la sorte a I'épreuve, ... Et vous verrez si je n’ouvre pas pour vous les écluses des cieux,
Si je ne répands pas sur vous la bénédiction en abondance » (Malachie 3:10).

Jésus a également promis des bénédictions terrestres a ses disciples. Il a dit: « Cherchez
premiérement le royaume et la justice de Dieu; et toutes ces choses vous seront données par-
dessus » (Matthieu 6:33). Par « toutes ces choses », il entendait les nécessités de la vie telles que la
nourriture et les vétements. A une autre occasion, Jésus a dit a ses disciples : « Il n’est personne qui,
ayant quitté, a cause de moi et a cause de la bonne nouvelle, sa maison, ou ses fréres, ou ses sceurs,
ou sa mere, ou son peére, ou ses enfants, ou ses terres, ne regoive au centuple, présentement dans
ce siecle-ci, des maisons, des freres, des soeurs, des meres, des enfants, et des terres, avec des
persécutions » (Marc 10:29-30). Ceux qui suivent Jésus devront peut-étre renoncer a beaucoup de
choses, mais Dieu prendra soin de leurs besoins. lls feront partie de sa grande famille de croyants, et
méme s’ils sont persécutés pour leur foi en lui, il sera avec eux en toutes choses. C’est dans ce méme
esprit que I'ap6tre Paul a écrit aux Philippiens : « Mon Dieu pourvoira a tous vos besoins selon sa
richesse, avec gloire, en Jésus-Christ » (Philippiens 4:19).

Les plus grandes bénédictions que Dieu promet a ses enfants sont les bénédictions éternelles. Jésus a
dit a ses disciples : « Heureux ceux qui sont persécutés pour la justice, car le royaume des cieux est
a eux ! ... Réjouissez-vous et soyez dans l'allégresse, parce que votre récompense sera grande dans
les cieux » (Matthieu 5:10-12). Jésus a dit : « Vous serez hais de tous, a cause de mon nom; mais celui
qui persévérera jusqu’a la fin sera sauvé » (Matthieu 10:22). Dans le méme discours, Jésus a dit :
« Quiconque me confessera devant les hommes, je le confesserai aussi devant mon Péere qui est dans
les cieux » (Matthieu 10:32).

Jésus n’a pas promis qu’il serait facile de le suivre. De méme que la vie de Jésus n’a pas été facile et
qgu’il a d0 porter une croix, de méme ses disciples doivent porter leur propre croix. Mais une
bénédiction éternelle les attend. Jésus a dit : « Si quelqu’un veut venir aprés moi, qu’il renonce a lui-
méme, qu’il se charge de sa croix, et qu’il me suive. ... Car le Fils de 'homme doit venir dans la gloire
de son Pére, avec ses anges ; et alors il rendra a chacun selon ses ceuvres » (Matthieu 16:24-27). Jésus
a assuré ses apotres : « Je vous le dis en vérité, quand le Fils de 'homme, au renouvellement de
toutes choses, sera assis sur le trone de sa gloire, vous qui m’avez suivi, vous serez de méme assis
sur douze trones, et vous jugerez les douze tribus d’Israél » (Matthieu 19:28). Jésus a conclu sa
parabole de l'ivraie dans le blé par cette étonnante promesse : « Alors les justes resplendiront comme
le soleil dans le royaume de leur Pére » (Matthieu 13:43). Jésus a également prononcé ces paroles
gue Jean a entendues dans les visions qu’il a vues et entendues : « Sois fidele jusqu’a la mort, et je te
donnerai la couronne de vie » (Apocalypse 2:10).

Notez que lorsque Jésus utilise le mot « récompense » dans ces promesses, il ne parle pas d’'une
récompense que nous méritons ou que nous avons gagnée ou méritée. Les récompenses que Dieu
accorde sont toujours des récompenses de grace. Nos confessions luthériennes dissent : « Nous
reconnaissons que la vie éternelle est une récompense, puisqu’elle est chose due, non pas a cause de
nos mérites, mais & cause de la promesse » (LA FOI DES EGLISE LUTHERIENNES Confessions et
Catéchismes, p. 151, §175).

668



Dieu promet de bénir les croyants qui 'aiment et qui commencent a observer ses commandements,
jusqu’a la millieme génération : « Ce Dieu fidele garde son alliance et sa miséricorde jusqu’a la
milliéme génération envers ceux qui I'laiment et qui observent ses commandements » (Deutéronome
7:9). Pensez aux bénédictions que Dieu a accordées aux enfants d’Israél pour I'amour d’Abraham,
d’lsaac et de Jacob, bien que ces patriarches aient disparu depuis des centaines d’années. Moise a dit :
« C’est a cause de la méchanceté de ces nations que I’Eternel, ton Dieu, les chasse devant toi, et c’est
pour confirmer la parole que I’Eternel a jurée a tes péres, a Abraham, a Isaac et a Jacob »
(Deutéronome 9:5). Pensez aux bénédictions dont ont bénéficié les descendants de David dans le
royaume de Juda, longtemps aprés la mort de ce dernier. Il est écrit : « Il (Joram) fit ce qui est mal aux
yeux de I'Eternel. Mais I’Eternel ne voulut point détruire la maison de David, a cause de I'alliance
gu’il avait traitée avec David et de la promesse qu’il avait faite de lui donner toujours une lampe, a
lui et a ses fils » (2 Chroniques 21:6-7). Marie, la mére de Jésus, a chanté : « Sa miséricorde s’étend
d’age en age Sur ceux qui le craignent » (Luc 1:50).

Alors que nous traversons la vie avec ses nombreuses tentations et ses revers, nous avons besoin de
ces promesses de bénédiction pour nous maintenir sur le droit chemin. L'ap6tre Paul a encouragé les
Galates en disant : « Celui qui séme pour sa chair moissonnera de la chair la corruption ; mais celui
qui seme pour I’Esprit moissonnera de I'Esprit la vie éternelle. Ne nous lassons pas de faire le bien ;
car nous moissonnerons au temps convenable, si nous ne nous relachons pas » (Galates 6:8-9).
Certains chrétiens juifs risquaient de se détourner du Christ et de revenir a une foi juive qui ne
reconnaissait pas que Jésus était le Messie promis. C'est pourquoi l'auteur de la lettre aux Hébreux les
a encouragés par ces mots : « N’'abandonnez donc pas votre assurance, a laquelle est attachée une
grande rémunération. Car vous avez besoin de persévérance, afin qu’apres avoir accompli la volonté
de Dieu, vous obteniez ce qui vous est promis » (Hébreux 10:35-36). « Courons avec persévérance
dans la carriere qui nous est ouverte, ayant les regards sur Jésus, le chef et le consommateur de la
foi, qui, en vue de la joie qui lui était réservée, a souffert la croix, méprisé I'ignominie, et s’est assis
a la droite du trone de Dieu » (Hébreux 12:1-2).

Mais n‘ayons jamais I'idée que toutes ces bénédictions nous parviennent grace a nos propres mérites
ou efforts. C’est par la seule grace de Dieu que ces bénédictions nous reviennent. Jésus a dit : « Quand
vous avez fait tout ce qui vous a été ordonné, dites : Nous sommes des serviteurs inutiles, nous
avons fait ce que nous devions faire » (Luc 17:10).

Questions
1. Comment devrions-nous vivre pour mériter une récompense de la part de Dieu ?
2. Combien de personnes méritent une telle récompense de la part de Dieu ?
3. Quelle preuve avez-vous de votre réponse a la question 2 ?
4. Qu’est-ce que Dieu aime faire pour ceux qui lI'aiment ?
5. D’ol vient notre amour pour Dieu ?
6. Quelles sont les bénédictions terrestres que Dieu a promises a son peuple ?
7. Que devons-nous dire de toutes les bénédictions que Dieu nous donne ?
8. Quelles sont les bénédictions que Jésus a promises a ses disciples ?
9. Dans quel sens Jésus utilise-t-il le mot « récompense » ?

10. En quoi les enfants sont-ils bénis par I'obéissance de leurs ancétres ?
11. Quelles sont les bénédictions éternelles que Jésus promet a ses disciples ?

669



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.12.1 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi de Dieu : une barriére pour freiner dans une certaine mesure I’éclosion grossiére du péché

Maintenant que nous avons étudié en détail la loi morale de Dieu, il nous reste a nous demander
pourquoi Dieu nous a donné cette loi morale. Quel est le but de la loi ? Au fur et a mesure que nous
étudions la Parole de Dieu, il apparait clairement que la loi de Dieu a plusieurs buts différents. Nos
confessions luthériennes mentionnent en particulier trois utilisations (ou fonctions) de la loi morale
de Dieu. Le premier usage de la loi est celui d’'une barriére pour freiner (c’est-a-dire d’empécher) dans
une certaine mesure I'éclosion grossiére du péché. Le deuxieme usage de la loi, qui est sa fonction la
plus importante, est celui d’'un miroir qui nous montre nos péchés et notre état de pécheur. Le
troisiéme usage de la loi est celui d’une régle qui nous enseigne quelles sont les ceuvres qui plaisent a
Dieu.

Les deux premiéres utilisations sont destinées a tous les étres humains, qu’ils soient incroyants ou
croyants en Christ. Le troisieme usage ne s’applique qu’aux chrétiens. Il est important de se rappeler
gue les croyants en Christ ont en eux a la fois le vieil homme (la chair pécheresse) et 'homme nouveau
(esprit) créé par le Saint-Esprit a travers I’Evangile. Si les chrétiens n’avaient pas la chair pécheresse,
ils n‘auraient pas besoin de la loi dans toutes ses utilisations ; par une foi et un amour parfaits envers
Dieu, ils rempliraient les exigences de la loi sans méme le savoir, car 'homme nouveau est en parfaite
harmonie avec le Saint-Esprit et fait donc la volonté de Dieu. Mais parce que les chrétiens ont toujours
la chair pécheresse en eux tout au long de leur vie terrestre, ils ont besoin de la loi dans tous ses
usages. lIs ont besoin de la loi pour freiner leur chair. lls ont besoin de la loi pour se rappeler qu’ils sont
des pécheurs qui méritent d’étre punis. lls ont besoin de la loi pour savoir ce qui est bien et ce qui est
mal, car la chair peut les induire en erreur en leur faisant croire que le mal est bon et que le bien est
mauvais.

La lutte entre la chair et I'esprit est décrite dans Romains 7 et Galates 5 et est résumée dans les
passages suivants. « La chair a des désirs contraires a ceux de I’Esprit, et I’Esprit en a de contraires a
ceux de la chair; ils sont opposés entre eux, afin que vous ne fassiez point ce que vous voudriez »
(Galates 5:17). « Je suis par 'entendement esclave de la loi de Dieu, et je suis par la chair esclave de
la loi du péché » (Romains 7:25).

Examinons donc la premiere utilisation de la loi, a savoir son utilisation en tant que barriere. Dans de
nombreuses rues aux Etats-Unis et peut-étre d’autres pays, une bordure est placée de part et d’autre
de la route. Il s’agit d’'une élévation soudaine, faite d’'un matériau dur comme le béton. La bordure a
pour fonction d’indiquer aux conducteurs qu’ils quittent la route s’ils la heurtent ; elle peut également
les empécher de la franchir s’ils ne roulent pas trop vite. Mais la bordure ne les maintient pas sur la
route comme le ferait un mur ; s’ils roulent assez vite, ils sauteront la bordure et quitteront la route.

La loi, en tant que barriére, ne peut maintenir personne sur le chemin parfait de 'obéissance, mais elle
peut, dans une certaine mesure, freiner I'éclosion de péchés grossiers tels que le meurtre, 'adultére
ou le vol. La loi freine ces péchés par ses menaces de punition ou par la honte ou la culpabilité qui
peut résulter de ce péché. Dieu utilise le gouvernement humain comme son agent pour établir la loi
civile et administrer les punitions en cas de désobéissance. A travers les ages, la plupart des
gouvernements humains ont suivi les lois de Dieu dans une certaine mesure et ont condamné des
péchés tels que le meurtre, I'agression, I'adultere, le vol, la calomnie et le parjure. S'il n’y avait pas de

670




lois et de punitions pour les crimes commis contre les lois, ce monde serait dans un état d’anarchie,
sans loi ni ordre.

Lorsque Dieu a donné les dix commandements a son peuple et que celui-ci a été effrayé par la voix de
Dieu, Moise lui a dit : « C’est pour vous mettre a I’épreuve que Dieu est venu, et c’est pour que vous
ayez sa crainte devant les yeux, afin que vous ne péchiez point » (Exode 20:20). Il est certain que les
menaces de chatiment de Dieu empéchent certains pécheurs de commettre les pires crimes et délits,
tout comme l'application stricte de la loi par le gouvernement peut avoir un effet dissuasif sur certains
des crimes les plus odieux. Les lois et les chatiments prescrits par Dieu dans I’Ancien Testament avaient
un but et un effet dissuasifs. Par exemple, si quelqu’un parmi le peuple suggérait 'adoration d’un autre
dieu ou d’une idole, il devait étre rapidement puni par lapidation. Moise a dit au people : « Il en sera
ainsi, afin que tout Israél entende et craigne, et que 'on ne commette plus un acte aussi criminel au
milieu de toi » (Deutéronome 13:11).

Dieu utilise donc sa loi dans ce monde comme une barriere pour maintenir la décence et l'ordre. Le
gouvernement civil, quelle que soit sa forme, est le ministre (ou I'agent) de Dieu pour la punition des
malfaiteurs et la protection de ceux qui suivent la loi. Dieu lui-méme utilise la loi comme une barriére
lorsqu’il bénit les obéissants par des bénédictions temporelles et punit les désobéissants par des
jugements terrestres afin d’endiguer les débordements les plus grossiers de la méchanceté. L'ap6tre
Paul I'a enseigné clairement lorsqu’il a écrit : « Le magistrat est serviteur de Dieu pour ton bien. Mais
si tu fais le mal, crains ; car ce n’est pas en vain qu’il porte I'épée, étant serviteur de Dieu pour exercer
la vengeance et punir celui qui fait le mal » (Romains 13:4).

Le citoyen respectueux de la loi n’a pas a craindre les autorités et les forces de I'ordre. Paul I'énonce
comme une regle Générale : « La loi n’est pas faite pour le juste, mais pour les méchants et les
rebelles, les impies et les pécheurs » (1 Timothée 1:9). Ce n’est que parce que le chrétien a encore
une chair pécheresse qu'’il a encore besoin de la loi comme d’une barriére pour garder sa propre chair
sous controéle. Les incroyants ont besoin de la loi parce qu’ils n‘ont qu’une chair pécheresse et qu’ils
ont besoin d’étre freinés par la loi et I'application de la loi.

C’est pour cette raison que notre Seigneur veut que nous priions « pour les rois et pour tous ceux qui
sont élevés en dignité, afin que nous menions une vie paisible et tranquille, en toute piété et
honnéteté » (1 Timothée 2:2). Un bon gouvernement est une aide a la proclamation de I'Evangile et a
une vie pieuse conforme a I’Evangile.

La loi morale étant inscrite dans le coeur de tous les hommes, le concept de loi et de punition n’est pas
étranger aux peuples de la terre. Toutes les cultures ont sans doute jugé nécessaire d’établir certaines
régles pour contréler la violence humaine. Cette loi de Dieu, inscrite dans le coeur des hommes, a aussi
un effet dissuasif sur la criminalité. Tous les étres humains ont une conscience, c’est-a-dire la
conscience d’un étre divin qui les punira pour leurs crimes. Il est écrit : « I’Eternel, ton Dieu, est un feu
dévorant, un Dieu jaloux » (Deutéronome 4:24). Les pécheurs essaient d’échapper a Dieu comme
Adam et Eve, mais ils n’y parviennent pas, quels que soient leurs efforts. Parfois, les athées qui
prétendent qu’il n’y a pas de Dieu ont encore peur d’avoir a l'affronter, et c’est pourquoi ils essaient
autant que possible de se convaincre qu’il n’y a pas de Dieu. C’est peut-étre la raison pour laquelle
I’évolution est si populaire parmi les gens instruits de ce monde. Mais l'ap6tre Paul a écrit : « lls
montrent que I'ceuvre de la loi est écrite dans leurs cceurs, leur conscience en rendant témoignage,
et leurs pensées s’accusant ou se défendant tour a tour » (Romains 2:15). Les paiens incroyants
« connaissent le jugement de Dieu, déclarant dignes de mort ceux qui commettent de telles choses »
(Romains 1:32). C’est la raison pour laquelle les gens du monde entier ont peur de la mort et de mourir.

A cause de sa chair pécheresse, le chrétien dit aussi avec le psalmiste : « Ma chair frissonne de I'effroi
que tu m’inspires, et je crains tes jugements » (Psaume 119:120). Seul le Christ et son Evangile
peuvent nous débarrasser de ces peurs ; ce n’est qu’en Christ que nous pouvons vaincre la peur de la
mort et la peur de I'au-dela.

671



Notre confession luthérienne résume ce premier usage de la loi en ces termes : « La Loi a été donnée
aux hommes pour trois raisons : 1¢) pour maintenir une certaine discipline extérieure en face des
hommes brutaux et insoumis » (LA FOI DES EGLISE LUTHERIENNES Confessions et Catéchismes, p. 431,
§899).

Questions

1. Quels sont les trois usages de la loi ?

2. Qu’entend-on par l'utilisation de la loi comme une barriere ?

3. Pourquoi dit-on que la loi peut freiner le péché mais pas I'empécher totalement ?

4. Pourquoi un chrétien a-t-il encore besoin de la loi comme barriere ?

5. Quelle agence Dieu utilise-t-il en tant que son serviteur pour appliquer la loi comme une
barriere ?

6. Pourquoi pouvons-nous étre s(irs que la loi et son application contribuent a décourager la
criminalité ?

7. Pour quelle raison Dieu veut-il que nous, chrétiens, priions pour le gouvernement ?

672



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.12.2 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi de Dieu : un miroir gui hous montre notre péché

L'objectif principal de la loi de Dieu est de nous montrer nos péchés. C’est ce qu’affirme I'apotre Paul,
qui écrit aux Romains : « C’est par la loi que vient la connaissance du péché » (Romains 3:20). Et
encore : « La loi est intervenue pour que I'offense abondat » (Romains 5:20). Paul a admis que c’était
également le cas pour lui. Il a confessé : « Je n’ai connu le péché que par la loi. Car je n’aurais pas
connu la convoitise, si la loi n’elt dit: Tu ne convoiteras point » (Romains 7:7). Ainsi, l'objectif
principal de la loi est d’étre un miroir qui nous montre ce que nous sommes. Un miroir de verre nous
montre notre apparence extérieure. La loi est un miroir qui nous montre ce que nous sommes
intérieurement pour Dieu.

Comme nous l'avons vu, la loi de Dieu exige de nous un amour parfait envers Dieu et envers les
hommes, c’est-a-dire la sainteté et la perfection en pensée, en parole et en action. La loi de Dieu exige
de nous une performance parfaite. Un seul maillon brisé dans la chaine de I'obéissance signifie que
notre note de performance de la part de Dieu est de zéro. Certains affirment que Dieu ne nous
donnerait pas de commandements impossibles a respecter. Mais ces personnes se méprennent sur
I'objectif de la loi de Dieu. La loi de Dieu dit a chaque étre humain ce qu’il doit faire, et non ce qu’il
peut faire ou fait.

La Parole de Dieu nous enseigne clairement qu’il n’y a personne qui obéisse a la loi comme il se doit.
C’est pourquoi nous lisons dans les Saintes Ecritures des déclarations telles que celles-ci : « Il n’en est
aucun qui fasse le bien, pas méme un seul » (Psaume 14:3). « Il n’y a sur la terre point d’homme juste
qui fasse le bien et qui ne péche jamais » (Ecclésiaste 7:20). « Tous ont péché et sont privés de la
gloire de Dieu » (Romains 3:23).

Cela est vrai non seulement pour les non-croyants, mais aussi pour les croyants en Christ. Méme les
vrais croyants en Christ ne peuvent pas observer la loi de Dieu comme elle devrait I'étre, car ils
continuent a pécher chaque jour de leur vie. C'est pourquoi Jésus a enseigné a ses disciples a prier :
« Pardonne-nous nos péchés » (Luc 11:4). C’est pourquoi I'apotre Jean a rappelé a ses lecteurs : « Si
nous disons que nous n’avons pas de péché, nous nous séduisons nous-mémes, et la vérité n’est
point en nous. ... Si nous disons que nous n’avons pas péché, nous le faisons (Dieu) menteur, et sa
parole n’est point en nous. » (1 Jean 1:8-10). C’est pourquoi David a prié : « N’entre pas en jugement
avec ton serviteur ! Car aucun vivant n’est juste devant toi » (Psaume 143:2). C’est pourquoi I'apétre
Paul a écrit : « Moi-méme, je suis par I'entendement esclave de la loi de Dieu, et je suis par la chair
esclave de la loi du péché » (Romains 7:25). 'homme nouveau de Paul était parfaitement obéissant,
mais en méme temps il avait toujours sa chair pécheresse, et c’est pourquoi il continuait a pécher. C’est
pour cette méme raison que Paul a admis : « Ce n’est pas ... que j'aie déja atteint la perfection ; mais
je cours » (Philippiens 3:12).

Si nous voulons savoir ce que Dieu pense du péché, a quel point il le déteste et comment il doit le punir
dans sa sainte justice, il nous suffit de regarder ce qui est arrivé a notre Seigneur Jésus sur la croix. Le
prophéte Esaie a prédit ce qui s’est passé : « LEternel a fait retomber sur lui I'iniquité de nous tous »
(Esaie 53:6). Puisque Jésus portait le péché du monde, le jugement de Dieu est tombé sur lui avec
toute la force de sa colére contre le péché humain. Il a été « puni, frappé de Dieu, et humilié. Mais il
était blessé pour nos péchés, brisé pour nos iniquités ; Le chatiment qui nous donne la paix est

673




tombé sur lui, Et c’est par ses meurtrissures que nous sommes guéris » (Esaie 53:4-5). Nous voyons
a la croix du Christ ce qui se passe lorsque tout le poids de la loi de Dieu et la punition pour sa
désobéissance s’abattent sur le péché humain. Dieu « n’a point épargné son propre Fils, mais qui I'a
livré pour nous tous » (Romains 8:32). Christ est devenu « malédiction pour nous » (Galates 3:13).

L'abus le plus horrible de la loi de Dieu est de penser que nous pouvons l'observer et gagner la faveur
de Dieu en l'observant. Une telle vision rend le sacrifice de Jésus sur la croix totalement inutile. « Si la
justice s’obtient par la loi, Christ est donc mort en vain » (Galates 2:21). Si nous pouvons respecter la
loi de Dieu et gagner sa faveur, nous n’avons pas du tout besoin d’un Sauveur. Ces personnes ont besoin
gu’on leur martele la loi de Dieu jusqu’a ce qu’elles admettent qu’elles ont péché et qu’elles ont besoin
d’un Sauveur. Elles ont besoin d’un Sauveur parce que, sans lui, leur destinée finale sera le chatiment
éternel.

A I'’époque de Jésus, les pharisiens avaient une haute opinion d’eux-mémes et ne voulaient donc pas
confesser qu’ils étaient pécheurs. C'est pourquoi, par amour pour eux, Jésus n'a cessé d'attirer
I'attention sur leurs péchés. Il n'a cessé de leur précher la loi de Dieu afin de les humilier. 1l voulait
gu’ils se regardent dans le miroir de la loi de Dieu et qu’ils voient a quel point ils étaient pécheurs.

Devant les pharisiens, Jésus a dit un jour : « Je suis venu dans ce monde pour un jugement, pour que
ceux qui ne voient point voient, et que ceux qui voient deviennent aveugles » (Jean 9:39). Par ceux
qui voient, Jésus entend ceux qui pensent voir, comme les pharisiens. Le récit se poursuit : « Quelques
pharisiens qui étaient avec lui, ayant entendu ces paroles, lui dirent : Nous aussi, sommes-nous
aveugles ? Jésus leur répondit : Si vous étiez aveugles, vous n’auriez pas de péché. Mais maintenant
vous dites : Nous voyons. C’est pour cela que votre péché subsiste » (Jean 9:40-41). Si les Pharisiens
admettaient seulement qu’ils sont aveugles, Jésus pourrait leur rendre la vue. Mais comme ils
pensaient voir, Jésus ne pouvait pas les aider. Ainsi, si les pécheurs admettent qu’ils sont pécheurs,
leurs péchés peuvent étre pardonnés. Mais tant qu’ils pensent qu’ils sont sans péché, il ne peut y avoir
de pardon pour eux. Cet incident nous montre I'extréme importance de la loi de Dieu. La loi fait tomber
les pécheurs orgueilleux, afin que Jésus puisse les relever et les sauver par son message de pardon des
péchés — le pardon des péchés qu’il a obtenu pour tous en étant puni pour les péchés de tous sur la
Croix.

Mais nombreux sont ceux qui n’utilisent pas la loi comme elle devrait I’étre. Aux Etats-Unis et dans
d’autres pays, il existe des organisations pour les jeunes, connues sous le nom de scouts. La douzieme
loi scoute déclare : « Un scout est respectueux envers Dieu. |l est fidele a ses devoirs religieux ». Voyez-
vous ce qui ne va pas dans cette déclaration ? Le scout dit quelque chose qui n’est pas vrai et qui ne
peut pas étre vrai. Il dit qu’il est fidele a ses devoirs envers Dieu, mais c’est un mensonge. La loi de
Dieu dit que personne n’est fidele a ses devoirs envers Dieu ou envers son prochain. Ainsi, le scout, s'il
pense ce qu’il dit, est de ceux qui disent : « Nous voyons ». Et donc son péché demeure.

Voici un autre exemple. L'un des manuels catholiques romains utilisés pour I'instruction des éléves du
secondaire fait la déclaration suivante : « Si, sur terre, nous avons obéi aux commandements de Dieu
et de I'Eglise, nous recevrons une récompense éternelle au ciel. Les dix commandements de Dieu
constituent les conditions minimales du salut » (My Catholic Faith [Ma foi catholique]). Ceux qui
enseignent cela ne comprennent pas du tout la loi de Dieu et ne savent pas pourquoi Dieu nous a
donné sa loi.

Mais il y a aussi des luthériens qui ne comprennent pas la loi. The Lutheran, magazine d’une branche
du luthéranisme en Amérique, a donné cette réponse erronée a une question posée par un lecteur
dans son numéro du 11 ao(t 1976 : « Question : Comment héritons-nous de la vie éternelle ? La
croyance au Christ suffit-elle, ou devons-nous étre baptisés et faire de bonnes ceuvres ? » Le magazine
a répondu, en partie, a cette question : « En bref, nous héritons de la vie éternelle par la foi en Christ
et par I'obéissance a ses commandements ». En d’autres termes, le Christ est notre Sauveur. Nous
sommes sauvés par la foi en lui. Mais nous nous sauvons aussi par notre obéissance a ses

674



commandements. Mais voici ce que dit la Bible : « Nous pensons que ’homme est justifié par la foi,
sans les ceuvres de la loi » (Romains 3:28). La Bible dit : « Vous étes séparés de Christ, vous tous qui
cherchez la justification dans la loi; vous étes déchus de la grace » (Galates 5:4). Le but de la loi n’est
pas de nous sauver par notre obéissance. C’est impossible. Le but de la loi n’est pas de nous sauver,
mais de nous montrer nos péchés et notre incapacité totale a nous sauver par notre obéissance.

Jésus a raconté une parabole « en vue de certaines personnes se persuadant qu’elles étaient justes,
et ne faisant aucun cas des autres » (Luc 18:9). lIs utilisaient la loi pour condamner les autres, mais ne
I'appliquaient pas a eux-mémes. lls n‘ont pas réalisé que le but principal de la loi était de révéler leur
propre péché, ainsi que les péchés des autres.

Voici la parabole : « Deux hommes montérent au temple pour prier ; 'un était pharisien, et I'autre
publicain. Le pharisien, debout, priait ainsi en lui-méme : O Dieu, je te rends graces de ce que je ne
suis pas comme le reste des hommes, qui sont ravisseurs, injustes, adultéres, ou méme comme ce
publicain ; je jeline deux fois la semaine, je donne la dime de tous mes revenus. Le publicain, se
tenant a distance, n’osait méme pas lever les yeux au ciel ; mais il se frappait la poitrine, en disant :
O Dieu, sois apaisé envers moi, qui suis un pécheur. Je vous le dis, celui-ci descendit dans sa maison
justifié, plutot que 'autre. Car quiconque s’éléve sera abaissé, et celui qui s’abaisse sera élevé » (Luc
18:10-14).

Le pharisien de la parabole de Jésus utilisait la loi de Dieu pour condamner les autres, mais n‘appliquait
pas la loi de Dieu a ses propres péchés d’orgueil et de manque d’amour. Son espoir de vie éternelle
reposait sur sa propre obéissance et sa piété. Il ne comprenait pas la vérité de Dieu : « Nul ne sera
justifié devant lui par les ceuvres de la loi » (Romains 3:20). Le collecteur d’impdts, quant a lui,
reconnaissait qu’il était pécheur et que son seul espoir était le pardon de Dieu par le biais d’un sacrifice
expiatoire. Cet homme est rentré chez lui avec ses péchés pardonnés, mais pas le Pharisien, qui ne
reconnaissait méme pas qu’il avait des péchés.

Un jour, un jeune chef riche a demandé a Jésus ce qu’il pouvait faire pour hériter de la vie éternelle.
Jésus I'a renvoyé aux dix commandements pour lui faire comprendre qu’il ne pouvait pas se sauver lui-
méme. Mais le jeune homme dit : « J’ai ... observé toutes ces choses dés ma jeunesse » (Luc 18:21).
Il n’a pas non plus compris I'objectif principal de la loi de Dieu. Il n’a pas regardé attentivement le miroir
de Dieu. Mais Jésus lui a fait remarquer gqu’il n’avait méme pas respecté le premier commandement.
En effet, lorsque Jésus lui a dit de vendre ses biens et de les donner aux pauvres, il s’est attristé. Mettre
Dieu au-dessus de ses biens était trop difficile pour cet homme.

Jésus a dit un jour : « Ce ne sont pas ceux qui se portent bien qui ont besoin de médecin, mais les
malades » (Luc 5:31). L'objectif principal de la loi de Dieu est de nous montrer que nous ne sommes
pas en bonne santé. Elle nous montre que nous sommes malades et que nous avons besoin du seul
médecin qui puisse vraiment nous aider, Jésus-Christ. Martin Luther a dit un jour: « Il est dans la
nature de Dieu de faire quelque chose a partir de rien ; c’est pourquoi Dieu ne peut rien faire de celui
qui n‘est pas encore rien. ... Dieu n‘accueille que les abandonnés, ne guérit que les malades, ne rend
la vue qu’aux aveugles, ne rend la vie qu’aux morts, ne sanctifie que les pécheurs, ne donne la sagesse
qu’aux imprudents. Bref, il n’a de pitié que pour les misérables » (Euvres de Luther édition anglaise,
vol. 14, p. 163). Le but de la loi de Dieu est de nous faire prendre conscience que nous sommes des
abandonnés, des malades, des aveugles, des morts, des pécheurs, des imprudents, des misérables,
que nous ne sommes vraiment rien du tout, afin qu’il puisse, par I'Evangile, faire quelque chose de
nous.

675



Questions

676

Qu’entendons-nous lorsque nous disons que la loi de Dieu est comme un miroir ?

Ou lisons-nous dans la Bible que la loi nous montre notre péché ?

Qu’est-ce que la loi de Dieu exige de chacun d’entre nous ?

Comment Jésus montre-t-il dans le Notre Pére que les croyants sont des pécheurs ?
Comment la croix révéle-t-elle la haine de Dieu pour le péché ?

Quel est le pire abus de la loi de Dieu ? Pourquoi est-ce si mauvais ?

Comment enseigne-t-on aux scouts une mauvaise utilisation de la loi ?

Qu’est-ce qui ne va pas dans I'enseignement de My Catholic Faith ?

En quoi la réponse donnée dans le magazine The Lutheran est-elle contraire a I’Ecriture ?
10 Comment la parabole de Jésus sur les deux hommes qui prient s’applique-t-elle a vous ?
11. Comment le jeune homme riche a-t-il abusé de la loi de Dieu ?

12. Expliquez ce que Jésus voulait dire lorsqu’il a prononcé les paroles de Jean 9:40-41.

PNV AWN R



i

oy

”‘

ONLINE .

THEOL@GICAL

* STUDIES x » x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

?7‘ S

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.12.3 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi de Dieu : une régle pour nous apprendre quelles sont les ceuvres qui plaisent a Dieu

Les deux premiéres utilisations de la loi sadressent aussi bien aux non-croyants qu’aux croyants en
Christ. Si les croyants n’étaient constitués que de ’'homme nouveau sans le vieil homme de la chair
pécheresse, ils n‘auraient pas du tout besoin de la loi, puisque, comme le dit I'ap6tre Paul, « la loi n’est
pas faite pour le juste » (1 Timothée 1:9). Mais le chrétien est constitué d’'un homme nouveau et d’un
vieil homme. C’est a cause de la chair pécheresse que les chrétiens ont besoin de la loi pour freiner
leur chair pécheresse et aussi pour leur rappeler continuellement leur péché. Les confessions
luthériennes affirment : « La loi accuse toujours ». C’est également vrai pour le chrétien. La loi trouve
toujours a redire a chaque pécheur, et aucun d’entre nous n’est sans péché. A cause de notre chair
pécheresse, nous avons tous besoin de la loi pour freiner notre chair et nous montrer notre péché.

En outre, nous tous, chrétiens, avons besoin de la loi dans son troisieme usage : pour nous informer
et nous instruire sur le type d’ceuvres que nous pouvons faire pour plaire a notre Dieu, sur les ceuvres
qui sont conformes a sa volonté. Le troisieme usage de la loi est celui d’'une norme ou d’une regle fixe,
qui nous enseigne quelles sont les ceuvres qui plaisent a Dieu et quelles sont celles qui lui déplaisent.
Dieu utilise sa loi pour accomplir ces trois objectifs simultanément. Jour apres jour, la loi de Dieu
continue a nous humilier en nous rappelant notre péché. Jour aprés jour, la loi de Dieu continue a
freiner les désirs de notre chair. Jour aprées jour, la loi de Dieu continue a nous indiquer les ceuvres que
nous pouvons accomplir pur plaire a Dieu. Cependant, la loi de Dieu ne fournit pas la motivation pour
faire ce qui plaft a Dieu. La motivation pour faire ce qui plait & Dieu vient de I'Evangile, la Bonne
Nouvelle de ce que Dieu a fait pour nous en Christ. L'ap6tre Jean I'a dit aussi simplement que possible :
« Nous I'aimons, parce qu’il nous a aimés le premier » (1 Jean 4:19).

Des I'instant ol nous sommes amenés a la foi en Christ comme notre Sauveur du péché, nous ne
sommes plus sous la loi qui nous condamne, nous maudit et nous menace de I'enfer éternel. « Il n’y a
donc maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont en Jésus-Christ » (Romains 8:1). Nous ne
sommes plus sous la loi dans le sens ol nous devons observer la loi pour gagner la faveur de Dieu et
nous sauver. Puisque nous avons la justice parfaite et le pardon en Christ, la loi ne peut rien ajouter a
notre salut. C’est pourquoi I'ap6tre Paul nous dit, a nous chrétiens, que nous ne sommes plus sous la
loi, mais sous la grace. « Vous étes, non sous la loi, mais sous la grace » (Romains 6:14).

Parce que nous sommes sous la grace et que nous savons que nos péchés sont pardonnés a cause du
Christ, nous aimons Dieu et nous voulons lui plaire dans tout ce que nous faisons. Mais a cause de
notre chair pécheresse, nous pouvons étre induits en erreur et croire que certaines choses plaisent a
Dieu alors gu’elles ne lui plaisent pas, et que certaines choses ne plaisent pas a Dieu alors qu’elles lui
plaisent. En outre, certaines activités sont adiaphores, c’est-a-dire qu’elles ne sont ni bonnes ni
mauvaises en elles-mémes, mais qu’elles peuvent étre bonnes ou mauvaises selon les circonstances.
A cause de notre chair pécheresse, nous avons besoin d’étre instruits sur toutes ces questions, et la loi
de Dieu, dans son troisieme usage, fournit cette instruction. C’est pourquoi Martin Luther a écrit dans
son Grand Catéchisme : « Les Dix-Commandements, qui forment le plus bel assemblage des préceptes
divins, nous enseignent ce que nous devons faire, afin que notre vie entiere soit agréable a Dieu » (p.
46).

677




Le plus long psaume de la Bible est le Psaume 119. Tout au long de ce psaume, nous trouvons des
références aux commandements de Dieu qui nous guident dans notre vie quotidienne, car, en tant que
croyants, nous voulons vraiment plaire a notre Dieu par notre vie. Par exemple, il est écrit : « Comment
le jeune homme rendra-t-il pur son sentier ? En se dirigeant d’apres ta parole. Je te cherche de tout
mon cceur : ne me laisse pas égarer loin de tes commandements ! Je serre ta parole dans mon coeur,
afin de ne pas pécher contre toi » (Psaume 119:9-11). Nous lisons a nouveau : « Que tes paroles sont
douces a mon palais, plus que le miel a ma bouche ! Par tes ordonnances je deviens intelligent, aussi
je hais toute voie de mensonge. Ta parole est une lampe a mes pieds, et une lumiére sur mon
sentier » (Psaume 119:103-105).

Lapbtre Paul a dit de lui-méme : « Je prends plaisir a la loi de Dieu, selon ’'homme intérieur »
(Romains 7:22). Paul voulait faire ce gu’il fallait, conformément a la volonté de Dieu, mais sa chair
pécheresse I'en empéchait. Nous tous, chrétiens, avons le méme probleme. Selon notre homme
nouveau, nous voulons plaire a Dieu dans tout ce que nous faisons. Mais notre chair pécheresse nous
empéche non seulement de faire ce qui est juste, mais aussi de comprendre ce qui est juste. C'est 'une
des raisons pour lesquelles nous avons besoin de la Parole de Dieu comme d’une lampe pour nos pieds
et d’une lumiere pour notre chemin.

Pensez aux chrétiens de Colosses. lls avaient été amenés a la foi en Christ. lls voulaient servir le
Seigneur. Mais a cause de leur chair, ils risquaient de céder aux faux docteurs qui leur enseignaient
qgue la meilleure facon de servir Dieu et de lui plaire était de suivre certaines lois cérémonielles de
I'Ancien Testament qui n’étaient plus en vigueur. lls étaient induits en erreur et pensaient que la
meilleure fagon de servir Dieu était d’adorer les anges et de se soumettre a toutes sortes de régles
concernant le manger et le boire. Paul leur a donc écrit : « Pourquoi ... vous impose-t-on ces préceptes
... qui ne sont fondés que sur les ordonnances et les doctrines des hommes ? lls ont, a la vérité, une
apparence de sagesse, en ce qu’ils indiquent un culte volontaire, de I’humilité, et le mépris du corps,
mais ils sont sans aucun mérite et contribuent a la satisfaction de la chair » (Colossiens 2:20-23).
« Un culte volontaire » n’est pas la facon de plaire a Dieu. Nous plaisons a Dieu en écoutant et en
suivant ses instructions sur la maniére dont nous devons vivre, et non pas nos propres idées ou les
caprices d’un faux enseignant.

Les derniéres parties de presque toutes les lettres de Paul dans le Nouveau Testament contiennent des
instructions pour une vie pieuse, en accord avec I'Evangile. Ses convertis avaient besoin de telles
instructions, en raison de leur environnement paien et de leur passé paien, et aussi parce que leur
chair pécheresse risquait de les entrainer sur une mauvaise voie. lls aimaient leur Sauveur et voulaient
lui plaire, c’est pourquoi Paul leur a donné des instructions sur la maniére d’y parvenir. Par exemple, la
lettre aux Romains est une lettre de doctrine. Elle parle en détail de |a loi de Dieu, puis de son Evangile,
mais a partir du chapitre 12 et jusqu’a la fin de la lettre, Paul montre le genre de choses que Dieu veut
que nous fassions par amour pour lui. Il dit : « Ne vous conformez pas au siécle présent, mais soyez
transformés par le renouvellement de I'intelligence, afin que vous discerniez quelle est la volonté de
Dieu, ce qui est bon, agréable et parfait » (Romains 12:2). Dans ce contexte, Paul répéte les dix
commandements dans Romains 13:9.

Mais nous devons toujours veiller a ne pas penser que le fait de suivre les instructions du Seigneur
contribue en quoi que ce soit a notre espoir de salut. Nous avons été jugés saints par Dieu grace a
notre foi en Christ et au pardon total qu’il a obtenu pour nous. Mais parce que nous sommes
totalement pardonnés par la grace de Dieu, nous voulons obéir a notre Seigneur et lui plaire en toutes
circonstances. L'ap6tre Pierre a écrit : « Ceignez les reins de votre entendement, soyez sobres, et ayez
une entiére espérance dans la grace qui vous sera apportée, lorsque Jésus-Christ apparaitra. Comme
des enfants obéissants, ne vous conformez pas aux convoitises que vous aviez autrefois, quand vous
étiez dans I'ignorance. Mais, puisque celui qui vous a appelés est saint, vous aussi soyez saints dans
toute votre conduite » (1 Pierre 1:13-15).

678



Au fil des siécles, I'Eglise catholique romaine a mis au point divers moyens pour espérer plaire a Dieu.
Mais beaucoup de ces moyens étaient des régles qu’elle s'imposait elle-méme et qui n‘avaient aucun
fondement dans la Parole de Dieu. Par exemple, les croisades religieuses en Terre Sainte, les
pelerinages dans les sanctuaires, les voeux de chasteté et de pauvreté, I'utilisation de chapelets et les
prieres aux saints étaient présentés comme des actes particulierement agréables a Dieu. Certaines de
ces activités étaient méme présentées comme nécessaires au salut. En fait, certaines de ces activités
étaient considérées comme tellement saintes que ceux qui les pratiquaient avaient une obéissance
superflue (supplémentaire) que I'Eglise pouvait ensuite vendre a d’autres. En d’autres termes, ils ont
congu leurs propres catégories de bonnes ceuvres qui étaient encore meilleures que I'obéissance aux
commandements de Dieu. Martin Luther et les autres réformateurs ont fait de leur mieux pour
enseigner aux gens ce qu’étaient vraiment les bonnes ceuvres aux yeux de Dieu. Sur quoi se fondaient-
ils pour déterminer ce qui était agréable a Dieu ? La loi morale de Dieu telle gu’elle est révélée dans la
Bible, en particulier dans les dix commandements. Le Grand Catéchisme de Luther dit : « en dehors
des Dix-Commandements, aucune ceuvre ne peut étre bonne et agréable a Dieu, quand méme elle
serait grande et précieuse aux yeux du monde » (p. 46).

Plus récemment, on a vu apparaitre des enseignants qui ont détourné la parole de Dieu en affirmant
qgue I'amour est I'accomplissement de la loi. Sur cette base, ils affirment que toute action est bonne a
condition qu’elle soit faite avec amour. Un homme du nom de Joseph Fletcher a déclaré : « Je suis prét
a soutenir qu’une obligation chrétienne appelle au mensonge, a I'adultere, a la fornication, au vol, a la
rupture de promesse et au meurtre, parfois, en fonction de la situation ». Cette philosophie s’appelle
I’éthique de situation. Cette philosophie n’accepte pas la loi de Dieu comme une norme fixe pour un
comportement pieux, une norme qui ne change pas. Mais la loi de Dieu est une norme fixe. En d’autres
termes, la fornication est toujours un péché, quelle que soit la situation ou la circonstance. Le vol est
toujours un péché, quelle que soit la situation ou les circonstances.

En général, il y a deux fagons opposées dont les chrétiens peuvent étre détournés de I'enseignement
correct concernant la loi de Dieu. Uune d’elles est appelée antinomianisme, c’est-a-dire I'enseignement
selon lequel les chrétiens n‘ont pas besoin de la loi. Les enseignants et les prédicateurs qui suivent ce
point de vue disent qu’ils ne préchent que I'Evangile du Christ et non la loi. Mais nous ne pouvons pas
apprécier la bonne nouvelle de I’Evangile si I'enseignement de la loi ne nous rappelle pas constamment
nos péchés. Lorsque I'antinomianisme commence a s’'imposer dans une église, la loi n’est plus utilisée
dans aucun de ses fonctions. La confession des péchés est supprimée et I'on ne dit aux gens que du
bien d’eux-mémes. Il en résulte de I'orgueil, un manque de discipline ecclésiastique et un manque de
formation a la piété. Lorsque les églises permettent a leurs pasteurs d’étre des homosexuels actifs,
comme c’est le cas dans de nombreux endroits aujourd’hui, nous pouvons voir que I'antinomianisme
s’est installé et que la loi de Dieu a été rejetée comme obsoléte. Nous devons nous rappeler les paroles
de I'apbtre Paul : « Ne vous y trompez pas: on ne se moque pas de Dieu. Ce qu’un homme aura semé,
il le moissonnera aussi » (Galates 6:7).

La deuxiéme fagon dont la loi de Dieu est couramment détournée est le Iégalisme. Le |égalisme est la
tentative d’accomplir au moyen de la loi ce que seul I’Evangile du Christ peut accomplir. Quelle est |a
seule voie de salut ? C’est I’Evangile, et non la loi. Si quelqu’un pense qu’il peut se sauver en observant
la loi ou méme en contribuant a son salut en observant la loi, il est coupable de légalisme. La
contribution de la loi a notre salut n’est que négative. C’est-a-dire que la loi nous montre notre péché
et notre besoin de I’Evangile. La loi de Dieu n’est pas un moyen de grace. La loi nous montre ce qui est
bien et ce qui est mal, mais elle ne nous motive pas a faire le bien avec le bon esprit ou la bonne
attitude. Le légalisme tente d’apporter un changement positif et une amélioration des mceurs en
dehors de I'Evangile. Le légalisme met I'accent sur la conformité extérieure a un certain modéle de
comportement, mais il ne peut pas changer le cceur. Seul I'Evangile est un moyen de grace, capable de
donner la justice et la vie, comme il est écrit : « La lettre (loi) tue, mais I'esprit vivifie » (2 Corinthiens
3:6). Lap6tre Paul a écrit : « Je n’ai point honte de I’Evangile : c’est une puissance de Dieu pour le
salut de quiconque croit » (Romains 1:16).

679



Nos peres luthériens ont été contraints par la présence de nombreux faux enseignants d’étudier tres
attentivement les usages de la loi. En fait, la Formule de Concorde consacre un article entier au
troisieme usage de la loi. Voici un bref extrait de I'article VI : « La Loi nous fait connaitre la volonté de
Dieu qui nous ordonne de vivre d’une vie nouvelle, mais elle ne nous donne pas la force et la pouvoir
de pratiquer la nouvelle obéissance. Au contraire, le Saint-Esprit qui nous est donné et que nous
recevons, non par la Loi, mais par la prédication de I’Evangile, renouvelle le cceur de ’homme (Ga 3:2).
Il se sert ensuite de la Loi pour instruire le régénérés et il leur montre, par le Décalogue, quelle est “la
bonne et agréable volonté de Dieu” (Rm 12:2) » (LA FOI DES EGLISE LUTHERIENNES Confessions et
Catéchismes, p. 491, §1027).

Questions
1. Pourquoi les croyants en Christ ont-ils encore besoin de la loi ?
2. Quel est le troisieme usage de la loi ?
3. Que signifie le fait que nous sommes sous la grace et non sous la loi ?
4. Pourquoi la loi ne peut-elle pas motiver un comportement qui plaise a Dieu ?
5. A quels commandements des hommes les Colossiens risquaient-ils d’obéir ?
6. Qu’entend-on par « un culte volontaire » ? Pourquoi est-ce mal ?
7. Pourquoi devons-nous exclure completement la loi comme moyen de salut ?
8. Quelles sont les ceuvres dont les catholiques romains font I'éloge et qu’ils considerent comme

9.

vraiment bonnes ?
Que reproche-t-on a I'enseignement de Joseph Fletcher ?

10. Donnez une définition et un exemple de I'antinomianisme.
11. Donnez une définition et un exemple de légalisme.
12. Comment le Saint-Esprit utilise-t-il la loi dans son troisieme usage ?

680



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.6 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

I’Evangile

L'apotre Paul a enseigné que la loi de Dieu était une lumiére glorieuse. Mais il a également enseigné
que I'Evangile du Christ est une lumiére bien plus glorieuse. « Si le ministére de la condamnation a
été glorieux, le ministere de la justice est de beaucoup supérieur en gloire » (2 Corinthiens 3:9).
L'action de la loi est négative ; « La lettre tue » (2 Corinthiens 3:6). La loi est une mauvaise nouvelle
pour tout pécheur, car elle maudit et condamne chacun d’entre nous. Mais I’Evangile est une bonne
nouvelle, et c’est d’ailleurs ce que signifie le mot « Evangile » : une bonne nouvelle. La bonne nouvelle,
c’est que « la ou le péché a abondé, la grace a surabondé » (Romains 5:20).

En grec, le mot qui désigne I'Evangile est euangelion sOayyéhov, d’ou I'francais tire les mots
« évangile », « évangélique » et « évangélisme ». Trés souvent, I'Eglise luthérienne est appelée Eglise
évangélique luthérienne, parce que les confessions luthériennes mettent 'accent sur I'Evangile (la
Bonne Nouvelle) de Jésus-Christ en tant que noyau central de tout ce que les luthériens enseignent et
pratiquent. Les deux premieres phrases de la Profession de Foi et de But de la CLC déclarent : « Il est
notre seul but d’étre une église chrétienne qui proclame I'Evangile salvateur de Jésus-Christ révélé
dans la Bible. Cet Evangile est le seul chemin dont les gens peuvent connaitre le vrai Dieu et le chemin
de la vie éternelle » (Une Introduction & la Doctrine Luthérienne et a I’Eglise de la Confession
Luthérienne (CLC) aux Etats-Unis, p. 2). Ceci est conforme au message que Dieu a donné aux bergers
de Bethléem lors de la naissance de Jésus : « Je vous annonce une bonne nouvelle (I’Evangile), qui
sera pour tout le peuple le sujet d’'une grande joie : c’est qu’aujourd’hui, dans la ville de David, il
vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le Seigneur » (Luc 2:10-11). Aprés avoir achevé son ceuvre
de salut du monde par sa mort et sa résurrection, Jésus a dit a ses disciples : « Allez par tout le monde,
et préchez la bonne nouvelle a toute la création » (Marc 16:15).

Il'y a quelques passages de la Bible ou le mot « Evangile » peut é&tre utilisé dans un sens plus large pour
inclure toute la Parole de Dieu, ce qui inclurait donc la loi. Par exemple, I'Evangile de Marc commence
par ces mots : « Commencement de I’Evangile de Jésus-Christ, Fils de Dieu » (Marc 1:1). Uauteur fait
peut-étre référence a tout ce qui suit dans le livre que nous appelons « L'Evangile selon Marc », qui
contient beaucoup de matériel qui n‘est pas spécifiquement une bonne nouvelle. Il contient la
prédication de la loi par Jean-Baptiste et Jésus, ainsi que la bonne nouvelle de I'amour et du pardon
de Dieu en Jésus-Christ.

Mais lorsque nous parlons de loi et d’Evangile et que nous distinguons la loi de I'Evangile, nous
entendons I'Evangile dans son sens spécifique : la bonne nouvelle selon laquelle Dieu, par libre grace
grace a I'ceuvre du Christ, pardonne les péchés de tous les pécheurs et déclare le monde entier juste
grace a I'ceuvre du Christ. Le prophéte Esaie de 'Ancien Testament est parfois appelé le cinquiéme
évangéliste (a coté de Matthieu, Marc, Luc et Jean) parce qu’il a préché a I'avance cet Evangile du Christ
aussi clairement que n’importe lequel des apoétres. En voici quelques exemples : « Qu’ils sont beaux
sur les montagnes, les pieds de celui qui apporte de bonnes nouvelles, qui publie la paix ! De celui
qui apporte de bonnes nouvelles, qui publie le salut ! ... Eclatez ensemble en cris de joie, ruines de
Jérusalem ! Car I’Eternel console son peuple, il rachéte Jérusalem. L’Eternel découvre le bras de sa
sainteté, aux yeux de toutes les nations ; Et toutes les extrémités de la terre verront le salut de notre
Dieu » (Esaie 52:7-10).

681




Dans le premier sermon de I'ap6tre Paul rapporté dans le livre des Actes, Paul parle de la vie, de la
mort et de la résurrection de Jésus. Il conclut par cette Bonne Nouvelle : « Sachez donc, hommes
fréres, que c’est par lui que le pardon des péchés vous est annoncé, et que quiconque croit est justifié
par lui de toutes les choses dont vous ne pouviez étre justifiés par la loi de Moise » (Actes 13:38-39).
Le sermon de l'ap6tre Pierre dans la maison du paien Corneille avait une conclusion similaire : « Tous
les prophétes rendent de lui (Jésus-Christ) le témoignage que quiconque croit en lui regoit par son
nom le pardon des péchés » (Actes 10:43). L'apotre Paul a appelé I'ceuvre de sa vie « le ministére que
j’ai recu du Seigneur Jésus, d’annoncer la bonne nouvelle de la grace de Dieu » (Actes 20:24).

Dans sa lettre aux chrétiens de Rome, Paul parle de son intention de se rendre a Rome en disant : « Jai
un vif désir de vous annoncer aussi I’Evangile, a vous qui étes a3 Rome. Car je n’ai point honte de
I’Evangile : c’est une puissance de Dieu pour le salut de quiconque croit, du Juif premiérement, puis
du Grec, parce qu’en lui est révélée la justice de Dieu par la foi et pour la foi » (Romains 1:15-17).
Comme nous Iavons déja vu, c’est I'Evangile du Christ qui est le moyen de grace de Dieu. L’Evangile
n’est pas seulement le moyen de nous dire que nos péchés sont pardonnés grace a I'oeuvre du Christ,
mais aussi le moyen de faire naitre dans nos cceurs la foi en Christ, afin que nous fassions confiance a
Jésus, et a Jésus seul, pour notre salut. Paul a écrit aux Ephésiens : « En lui (Christ) vous aussi, aprés
avoir entendu la parole de la vérité, 'Evangile de votre salut » (Ephésiens 1:13). Il ne peut y avoir de
foi salvatrice en Christ sans « la parole de la vérité, ’Evangile de votre salut », car « la foi vient de ce
gu’on entend, et ce qu’on entend vient de la parole de Christ » (Romains 10:17).

L'une de nos confessions luthériennes, la Formule de Concorde, définit ainsi I’Evangile du Christ :
« ’Evangile ... est ... proprement et exclusivement, une bonne nouvelle, une consolation. Loin de
condamner et d’effrayer, il rassure les consciences terrifiées par la Loi, leur fait voir uniquement le
meérite du Christ et les reléve par la douce prédication de la grdce et de la faveur de Dieu, obtenues par
le mérite du Christ » (LA FOI DES EGLISE LUTHERIENNES Confessions et Catéchismes, p. 431, §896 #6).

Questions

Quelle est la signification du mot « évangile » ?

De quelle maniére I'Evangile a-t-il été annoncé lors de la naissance de Jésus ?
Enoncez I'Evangile du Christ du mieux que vous pouvez en une phrase.

Quel est le lien entre I'Evangile et le pardon des péchés ?

Pourquoi I'Evangile est-il appelé I'Evangile de la grace ?

Quelles sont les deux fonctions de I’Evangile en tant que moyen de grace ?
Qu’est-ce que Dieu utilise pour amener les gens a la foi en Jésus-Christ ?

NoukwNpRE

682



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.7 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

Différences entre la Loi et I'Evangile

Nous avons déja montré que la loi de Dieu est une chose et que I’Evangile de Dieu en est une autre.
Dans cette section, nous allons souligner plus en détail les différences entre la loi et 'Evangile. La
Formule de Concorde, I'une de nos confessions luthériennes, affirme que la distinction entre la loi et
I’Evangile est trés importante pour comprendre la Parole de Dieu: « Nous croyons, enseignons et
confessons que la distinction établie entre la Loi et I'Evangile doit étre maintenue avec le plus grand
soin dans I’Eglise, comme une lumiére particuliérement précieuse qui permet de diviser la Parole de
Dieu avec justesse, selon la recommandation de I'apbtre Paul » (FOI DES EGLISE LUTHERIENNES
Confessions et Catéchismes, p. 430, §896 #1).

Différence numéro un : La loi nous dit ce qu’il faut faire. L’Evangile nous dit ce que Dieu a fait.

Les Dix Commandements sont un résumé de la loi de Dieu. Remarquez que chacun des Dix
Commandements nous dit que nous devons faire ou ne pas faire quelque chose. D’un point de vue
positif, nous devons nous souvenir du jour du sabbat et honorer nos parents. D’un point de vue négatif,
nous ne devons pas avoir d’autres dieux, nous ne devons pas prendre le nom de Dieu en vain, nous ne
devons pas tuer, commettre I'adultere, voler, porter de faux témoignages ou convoiter. Jésus a résumé
la loi en deux déclarations nous indiquant ce que nous devons faire : « Tu aimeras le Seigneur, ton
Dieu, de tout ton cceur, de toute ton ame, et de toute ta pensée. ... Tu aimeras ton prochain comme
toi-méme » (Matthieu 22:36-40). L'apotre Paul a résumé la loi en un mot: « lamour est donc
I'accomplissement de la loi » (Romains 13:10).

L’Evangile, en revanche, ne nous dit pas ce qu’il faut faire ou ne pas faire, mais il nous dit ce que Dieu
a fait. La bonne nouvelle apportée aux bergers de Bethléem était une annonce de ce que Dieu avait
fait : « C’est qu’aujourd’hui, dans la ville de David, il vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le
Seigneur » (Luc 2:11). Les paroles de Jésus au pharisien Nicodeme nous donnent un bref résumé de
I’Evangile. Remarquez que c’est Dieu qui a fait quelque chose. « Dieu a tant aimé le monde qu’il a
donné son Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle »
(Jean 3:16). La Bible est remplie de présentations similaires de ce que Dieu a fait et continue de faire
pour nous, pécheurs, a8 commencer par la premiére promesse de I'Evangile dans la Genése 3:15 a la
derniére promesse de I’Evangile dans Apocalypse 22:20 : « Oui, je viens bient6t. »

La loi de Dieu parle d’ceuvres et de réussites humaines, mais I'Evangile parle de grace et de foi. Paul
écrit : « Nous pensons que ’lhomme est justifié par la foi, sans les ceuvres de la loi » (Romains 3:28).
La loi est une question de salaire et de dette. LEvangile est une question de don et de confiance en ce
don. « A celui qui fait une ceuvre, le salaire est imputé, non comme une grace, mais comme une
chose due ; et a celui qui ne fait point d’ceuvre, mais qui croit en celui qui justifie I'impie, sa foi lui
est imputée a justice » (Romains 4:4-5).

Il ne peut y avoir de salut par une combinaison : en partie par I’Evangile, en partie par la loi. C’est I'un
ou l'autre, comme il est écrit : « Si c’est par grace, ce n’est plus par les ceuvres ; autrement la grace
n’est plus une grace. Et si c’est par les ceuvres, ce n’est plus une grace ; autrement I'ceuvre n’est plus
une ceuvre » (Romains 11:6). Nous ne pouvons pas étre sauvés en partie par ce que nous faisons et
en partie par ce que Dieu fait pour nous. Lap6tre Paul, a un moment de sa vie, a essayé de se sauver

683




par ses propres ceuvres. Mais aprés avoir appris a connaitre I’Evangile de la grace, il a dit : « Et méme
je regarde toutes choses comme une perte, a cause de I’excellence de la connaissance de Jésus-Christ
mon Seigneur, pour lequel j’ai renoncé a tout, et je les regarde comme de la boue, afin de gagner
Christ, et d’étre trouvé en lui, non avec ma justice, celle qui vient de la loi, mais avec celle qui
s’obtient par la foi en Christ, la justice qui vient de Dieu par la foi » (Philippiens 3:8-9).

Différence numéro deux : La loi nous montre notre péché. I’Evangile nous montre notre Sauveur.

Dans sa présentation de la doctrine chrétienne aux chrétiens de Rome, I'ap6tre Paul a énoncé le theme
de sa lettre dans Romains 1:16 : « Je n’ai point honte de I’Evangile: c’est une puissance de Dieu pour
le salut. » UEvangile du Christ est le message central de I'Ecriture ; I'objectif principal de Paul était de
proclamer le salut que I'on peut trouver en Jésus-Christ. Mais remarquez que Paul commence ensuite
son exposé par une discussion approfondie de la loi, en commencgant par Romains 1:18 et en
continuant jusqu’a Romains 3:20. Afin d’apprécier le salut que le Christ nous a apporté, nous devons
tout d’abord bien comprendre de quoi nous avions besoin d’étre sauvés. C’est le but de la loi : nous
montrer notre péché.

Voici quelques citations de la présentation de la loi par Paul. La loi de Dieu étant inscrite dans le coeur
de I'homme, I'étre humain connait déja « le jugement de Dieu, déclarant dignes de mort ceux qui
commettent de telles choses (énumérés dans Romains 1:28-31) » (Romains 1:32). Mais puisque nous
voulons supprimer cette connaissance, la loi de Dieu la renforce, en nous rappelant que Dieu est
sérieux. « Ce ne sont pas, en effet, ceux qui écoutent la loi qui sont justes devant Dieu, mais ce sont
ceux qui la mettent en pratique qui seront justifiés » (Romains 2:13). La loi exige que nous obéissions
a la loi, sinon il y a une punition. La conclusion de Paul est donc globale. « Nous avons déja prouvé
que tous, Juifs et Grecs, sont sous 'empire du péché, selon qu’il est écrit : Il n’y a point de juste, Pas
méme un seul » (Romains 3:9-10). « Tout ce que dit la loi, elle le dit a ceux qui sont sous la loi, afin
que toute bouche soit fermée, et que tout le monde soit reconnu coupable devant Dieu. Car nul ne
sera justifié devant lui par les ceuvres de la loi, puisque c’est par la loi que vient la connaissance du
péché » (Romains 3:19-20).

Aprés avoir ainsi démontré que la loi de Dieu nous montre notre péché, Paul présente ensuite
I’Evangile, qui nous montre Jésus comme notre Sauveur du péché. « Tous ont péché et sont privés de
la gloire de Dieu ; et ils sont gratuitement justifiés par sa grace, par le moyen de la rédemption qui
est en Jésus-Christ » (Romains 3:23-24). L’Evangile est centré sur Jésus-Christ et son ceuvre. Cela était
évident dans la premiére promesse de I'Evangile dans Genése 3:15, qui promettait la venue de la
Postérité de la femme qui réparerait les dégats apportés dans le monde par Satan. Cette Postérité
écraserait la téte du serpent. Lange de Dieu dit a Joseph, I'époux de Marie : « Elle enfantera un fils, et
tu lui donneras le nom de Jésus ; c’est lui qui sauvera son peuple de ses péchés » (Matthieu 1:21).
Comment le ferait-il ? Jésus lui-méme a dit : « Le Fils de ’homme est venu, non pour étre servi, mais
pour servir et donner sa vie comme la rangon de plusieurs » (Matthieu 20:28).

L’Evangile de Jésus est présent dans tous les livres de la Bible, directement ou indirectement. Pierre a
dit : « Tous les prophétes rendent de lui (Jésus) le témoignage que quiconque croit en lui regoit par
son nom le pardon des péchés » (Actes 10:43). Paul a écrit aux chrétiens de Corinthe : « Je n’ai pas eu
la pensée de savoir parmi vous autre chose que Jésus-Christ, et Jésus-Christ crucifié » (1 Corinthiens
2:2). Paul a écrit a Timothée : « Jésus-Christ est venu dans le monde pour sauver les pécheurs, dont
je suis le premier » (1 Timothée 1:15). Tout passage de la Bible qui nous oriente vers Jésus comme
notre Sauveur est un passage de I’Evangile.

La loi de Dieu impose des exigences, fait des promesses conditionnelles et menace de damnation tous
ceux qui la transgressent. ’Evangile, en revanche, offre et promet la vie sans condition, comme un don
gratuit, a recevoir par la foi. Par promesse conditionnelle, nous entendons que Dieu promet de nous
donner la vie (la vie éternelle) si nous gardons ses commandements, comme il est écrit dans la loi de
Dieu : « Vous observerez mes lois et mes ordonnances : 'homme qui les mettra en pratique vivra

684



par elles » (Lévitique 18:5). Si nous ne respectons pas ses commandements, Dieu menace de nous
maudire, comme il est écrit : « Mais si tu n’obéis point a la voix de I’Eternel, ton Dieu, si tu n‘observes
pas et ne mets pas en pratique tous ses commandements et toutes ses lois que je te prescris
aujourd’hui, voici toutes les malédictions qui viendront sur toi et qui seront ton partage »
(Deutéronome 28:15).

Les promesses de I’Evangile ne sont pas conditionnelles mais inconditionnelles, comme c’était déja le
cas pour la premiére promesse de I’Evangile dans Genése 3:15. Dieu a simplement dit 8 Adam et Eve
ce qu’il allait faire pour les sauver. Il ne leur a pas dit ce qu’ils devaient faire pour se sauver eux-mémes.
Remarquez I'Evangile inconditionnel de Dieu tel qu’il est présenté dans Romains 3:24 : « Tous ont
péché et sont privés de la gloire de Dieu ; et ils sont gratuitement justifiés par sa grace, par le moyen
de la rédemption qui est en Jésus-Christ » (Romains 3:23-24). Tous sont justifiés (déclarés justes) en
tant que don gratuit de la grace grace a l'ceuvre rédemptrice de Jésus-Christ. C’est I'Evangile qui nous
montre notre Sauveur. Paul et Silas ont proclamé cet Evangile au prisonnier tremblant de Philippes, en
lui disant : « Crois au (fie-toi au, dépend du, appuie-toi sur le) Seigneur Jésus, et tu seras sauvé, toi et
ta famille » (Actes 16:31).

En nous montrant notre péché et en nous maudissant pour notre désobéissance, la loi de Dieu révéle
notre état de péché total et nous pousse au désespoir. LEvangile, en revanche, nous déclare justes
grace a I'oeuvre du Christ et suscite la foi dans le don gratuit de Dieu pour le pardon des péchés, créant
ainsi une vie nouvelle en nous. Mais si ce don de I’Evangile est rejeté, ceux qui le rejettent perdent ses
bénédictions et se placent a nouveau sous la loi et sa malédiction.

La loi de Dieu a montré au roi David ses péchés et I'a amené a dire a Dieu : « Nuit et jour ta main
s’appesantissait sur moi » (Psaume 32:4). « Il n’y a rien de sain dans ma chair a cause de ta colere, Il
n’y a plus de vigueur dans mes os a cause de mon péché. Car mes iniquités s’élévent au-dessus de
ma téte ; Comme un lourd fardeau, elles sont trop pesantes pour moi » (Psaume 38:4-5). Lorsque
Pierre a montré aux Juifs de Jérusalem qu’ils avaient commis un grave péché en crucifiant le Fils de
Dieu, « ils eurent le cceur vivement touché, et ils dirent a Pierre et aux autres apotres : Hommes
fréres, que ferons-nous ? » (Actes 2:37).

Aprés que la loi a effectué son travail en nous montrant notre péché et en nous menacant d’'un
chatiment éternel, I’Evangile du Christ vient nous montrer notre Sauveur Jésus-Christ et révéle toutes
les bénédictions que Dieu veut nous donner en raison de ce que le Christ a fait pour nous par sa vie,
sa mort et sa résurrection. Paul résume trés briévement la loi et I'Evangile en ces termes : « salaire du
péché, c’est la mort (la loi) ; mais le don gratuit de Dieu, c’est la vie éternelle en Jésus-Christ notre
Seigneur (I'Evangile) » (Romains 6:23).

Dans sa lettre aux Ephésiens, Paul dit clairement a ses lecteurs qu’ils sont « morts par [leur] offenses
et par [leur] péchés » (Ephésiens 2:1), mais il annonce aussi I’Evangile : « Mais Dieu, qui est riche en
miséricorde, a cause du grand amour dont il nous a aimés, nous qui étions morts par nos offenses,
nous a rendus a la vie avec Christ. ... c’est par la grace que vous étes sauvés, par le moyen de la foi.
Et cela ne vient pas de vous, c’est le don de Dieu. Ce n’est point par les ceuvres, afin que personne
ne se glorifie » (Ephésiens 2:4-9).

’Evangile du Christ peut étre rejeté, mais il n’y a pas d’autre Evangile. Par conséquent, ceux qui
rejettent I'Evangile du Christ doivent subir un chatiment éternel. Jésus lui-méme a dit : « Celui qui ne
croira pas (la Bonne Nouvelle) sera condamné » (Marc 16:16). La lettre aux Hébreux souligne ce point :
« Celui qui a violé la loi de Moise meurt sans miséricorde, sur la déposition de deux ou de trois
témoins ; de quel pire chatiment pensez-vous que sera jugé digne celui qui aura foulé aux pieds le
Fils de Dieu, qui aura tenu pour profane le sang de I'alliance, par lequel il a été sanctifié, et qui aura
outragé I’Esprit de la grace ? ... C’est une chose terrible que de tomber entre les mains du Dieu
vivant » (Hébreux 10:28-31).

685



On dit parfois que la loi nous conduit a Christ ou nous ameéne a Christ. Cette affirmation se fonde sur
ce que Paul a écrit dans Galates 3:24, dont la traduction est la suivante : « La loi a été comme un
pédagogue pour nous conduire a Christ, afin que nous fussions justifiés par la foi. » Les mots « pour
nous conduire » ne figurent cependant pas dans la langue grecque originale. Dans une traduction plus
littérale, le passage se lirait comme suit : « La loi a été notre pédagogue jusqu’au Christ, afin que nous
soyons justifiés par la foi. Mais apres la foi, nous ne sommes plus sous un pédagogue » (Galates 3:24-
25). Ce que Paul veut dire, c’est que dans I’Ancien Testament, le peuple de Dieu était soumis a un
maitre et traité comme des enfants mineurs qui devaient étre soumis aux nombreuses lois que Dieu
avait données a son peuple dans I’Ancien Testament. Le mot traduit par « pédagogue » était, selon la
coutume grecque, un esclave dont le travail consistait a accompagner un enfant sur le chemin de
I’école, afin de le tenir a I'écart des dangers et des ennuis. Dans I'’Ancien Testament, la loi de Dieu
(cérémonielle, civile et morale) imposait de nombreuses regles au peuple de Dieu. Mais lorsque le
Christ est venu et que la foi en Christ a été a I'ordre du jour, la loi n'a plus été nécessaire comme
pédagogue. En tant qu’enfants adultes, nous sommes libérés de ces nombreuses restrictions de
I’'Ancien Testament. Ceci est expliqué plus en détail dans Galates 4:1-4.

Il est correct de dire que la loi de Dieu nous montre que nous avons besoin d’un Sauveur pour nous
libérer du péché, car elle nous montre notre péché. Mais l'effet de la loi n'est que négatif. Elle ne
contribue en rien a notre salut. C’est I'Evangile, et I'Evangile seul, qui nous montre notre Sauveur du
péché.

Différence numéro trois : La loi doit étre préchée a tous, en particulier aux pécheurs impénitents.
L’Evangile doit étre préché en particulier aux pécheurs troublés. Nous aborderons cette différence
dans la prochaine lecon : Lapplication de la Loi et de I'Evangile.

Différence numéro quatre : La loi est écrite dans le cceur de ’homme. ’Evangile n’est pas par nature
dans le cceur de ’'homme mais doit lui étre révélé par Dieu a travers sa Parole.

L'apotre Paul nous enseigne que tout étre humain a une connaissance de Dieu a partir de I'observation
du monde que Dieu a créé. « Ce qu’on peut connaitre de Dieu est manifeste pour eux, Dieu le leur
ayant fait connaitre. En effet, les perfections invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité,
se voient comme a I'eeil, depuis la création du monde, quand on les considéere dans ses ouvrages. lls
sont donc inexcusables, puisque ayant connu Dieu, ils ne 'ont point glorifié comme Dieu » (Romains
1:19-21). Le probleme est qu’« ils ne se sont pas souciés de connaitre Dieu » (Romains 1:28). Et
pourtant, ils connaissaient « le jugement de Dieu » (Romains 1:32). Sans avoir la loi écrite de Dieu,
comme les Juifs, « les paiens, qui n‘ont point la loi, font naturellement ce que prescrit la loi »
(Romains 2:14). Pourquoi font-ils les choses prévues par la loi ? Parce que « 'ceuvre de la loi est écrite
dans leurs coeurs, leur conscience en rendant témoignage, et leurs pensées s’accusant ou se
défendant tour a tour » (Romains 2:15).

Ainsi, lorsque les messagers de Dieu préchent la loi de Dieu au monde pour préparer I'Evangile, il s’agit
de quelque chose que leurs auditeurs connaissent par leur propre expérience. lls savent que certaines
choses sont bonnes et d’autres mauvaises. lls éprouvent un certain sentiment de culpabilité a cause
de cette loi dans leur cceur, et ils ont donc aussi peur de la mort, car ils craignent de devoir faire face
a leur créateur. Mais ils ne comprennent pas la profondeur de leur probléme. C’est pourquoi la loi doit
étre proclamée a tous, afin de révéler leur péché dans toute sa laideur, « afin qu’il se manifestat
comme péché ... et que, par le commandement, il devint condamnable au plus haut point » (Romains
7:13).

L’Evangile du Christ, en revanche, n’est connu de personne a moins que Dieu ne le révéle par sa Parole.
Paul dit : « Comme il est écrit, ce sont des choses que I'ceil n’a point vues, que l'oreille n’a point
entendues, et qui ne sont point montées au coeur de ’homme, des choses que Dieu a préparées
pour ceux qui I'aiment. Dieu nous les a révélées par I’Esprit » (1 Corinthiens 2:9-10). Aprés leur péché,
Adam et Eve n’auraient rien su de la promesse du Sauveur si Dieu ne la leur avait pas révélée. Ceux qui

686



n‘ont pas été exposés a I’Evangile sont, selon les mots de Paul, « sans Christ, privés du droit de cité en
Israél, étrangers aux alliances de la promesse, sans espérance et sans Dieu dans le monde »
(Ephésiens 2:12). Ils ne savent rien de I'Evangile du Christ. lls marchent « comme les paiens, qui
marchent selon la vanité de leurs pensées. lls ont I'intelligence obscurcie, ils sont étrangers a la vie
de Dieu, a cause de 'ignorance qui est en eux, a cause de 'endurcissement de leur cceur » (Ephésiens
4:17-18). Bien qgu’ils aient une connaissance limitée de la loi, ils n‘ont aucune connaissance de
I’Evangile.

Méme lorsque I’Evangile du Christ est proclamé a I'oreille de ceux qui ne savent rien du Christ, ils ne le
comprennent pas. Paul a écrit : « Nous préchons Christ crucifié ; scandale pour les Juifs et folie pour
les paiens » (1 Corinthiens 1:23). La réaction naturelle de 'homme a I'Evangile du Christ est la
résistance, I'incrédulité et méme I'hostilité a I'égard des messagers de la Bonne Nouvelle. Il faut un
miracle spécial du Saint-Esprit, agissant par I'intermédiaire de I'Evangile, pour faire sortir les personnes
des ténébres de I'incrédulité et les amener a la lumiére de I'Evangile. Paul a écrit : « Car Dieu, qui a
dit : La lumiere brillera du sein des ténébres ! a fait briller la lumiére dans nos cceurs pour faire
resplendir la connaissance de la gloire de Dieu sur la face de Christ » (2 Corinthiens 4:6). Tout comme
Dieu a apporté la lumiére au monde obscur au commencement par sa Parole, Dieu fait briller la lumiere
de I'Evangile dans le cceur des pécheurs et les améne a la foi. « Nul ne peut dire : Jésus est le Seigneur !
si ce nest par le Saint-Esprit » (1 Corinthiens 12:3). LEsprit Saint utilise I’Evangile a cette fin, comme
il est écrit: « La foi vient de ce qu’on entend, et ce qu’on entend vient de la parole de Christ »
(Romains 10:17). C’est pour cette raison que Dieu veut que I’Evangile du Christ soit proclamé dans le
monde entier.

Différence numéro cing : La loi ne peut sauver personne. LEvangile est le pouvoir de Dieu de sauver.

Deux lettres de I'apotre Paul abordent cette question en détail : sa lettre aux Romains et sa lettre aux
Galates. Dans ces deux lettres, Paul insiste sur le fait que I'incapacité de la loi a sauver qui que ce soit
n‘est pas la faute de la loi. Il dit : « Le commandement qui conduit a la vie se trouva pour moi conduire
a la mort. Car le péché saisissant 'occasion, me séduisit par le commandement, et par lui me fit
mourir. La loi donc est sainte, et le commandement est saint, juste et bon » (Romains 7:10-12). En
fait, Paul dit : « S'il eGt été donné une loi qui pat procurer la vie, la justice viendrait réellement de la
loi » (Galates 3:21).

En d’autres termes, il n'y a pas de meilleure loi que la loi de Dieu. La loi de Dieu était parfaitement
capable de donner la vie. La raison pour laquelle elle ne peut sauver personne n’est pas la faute de la
loi, mais la faute de la personne qui est confrontée a la loi. Depuis la chute d’Adam dans le péché,
personne ne peut vivre selon les normes de la loi de Dieu. Si nous pouvions observer la loi, nous serions
sauvés par notre obéissance. Notre justice viendrait alors de la loi et de notre obéissance a celle-ci.
Mais comme nous sommes pécheurs, nous ne pouvons pas obéir a la loi, et donc la loi ne peut pas
nous sauver. Cela est vrai pour tous, qu’il s'agisse d’incroyants, morts dans le péché, ou de croyants
renaissants en Christ, comme I'apotre Paul, qui a confessé : « Ce qui est bon, je le sais, n’habite pas
en moi. ... Moi-méme, je suis par 'entendement esclave de la loi de Dieu, et je suis par la chair
esclave de la loi du péché » (Romains 7:18, 25).

Mais cela ne signifie pas que nous sommes sans espoir d’étre sauvés. Paul dit : « Car chose impossible
a la loi, parce que la chair la rendait sans force, — Dieu a condamné le péché dans la chair, en
envoyant, a cause du péché, son propre Fils dans une chair semblable a celle du péché » (Romains
8:3). Ce que Dieu ne pouvait pas faire par la loi a cause de notre chair pécheresse, il I'a accompli d’'une
autre maniére : Il a envoyé son Fils dans notre monde en tant qu’étre humain qui ressemblait a nous,
pécheurs, mais sans aucun péché. Jésus a fait parfaitement ce que nous faisons mal. Jésus a été puni
pour nos péchés sur la croix et a ainsi effacé notre péché et sa punition. « Il a effacé I'acte dont les
ordonnances nous condamnaient et qui subsistait contre nous, et il 'a détruit en le clouant a la
croix » (Colossiens 2:14).

687



Dans ses lettres, I'apotre Paul souligne d’abord qu’il est impossible pour ’'homme par nature, et méme
pour le chrétien, de faire ce que la loi de Dieu exige, puis il présente le Christ comme la solution de
Dieu au probléeme de notre péché et de notre incapacité a observer la loi. Il dit : « Nul ne sera justifié
devant lui par les ceuvres de la loi, puisque c’est par la loi que vient la connaissance du péché. Mais
maintenant, sans la loi est manifestée la justice de Dieu, a laquelle rendent témoignage la loi et les
prophétes, justice de Dieu par la foi en Jésus-Christ pour tous ceux qui croient » (Romains 3:20-22).
Et il dit encore : « Ce n’est pas par les ceuvres de la loi que ’lhomme est justifié, mais par la foi en
Jésus-Christ, nous aussi nous avons cru en Jésus-Christ, afin d’étre justifiés par la foi en Christ et non
par les ceuvres de la loi, parce que nulle chair ne sera justifiée par les ceuvres de la loi » (Galates
2:16).

Ainsi, d’une part, notre Dieu nous enseigne : « Tous ceux qui s’attachent aux ceuvres de la loi sont
sous la malédiction » (Galates 3:10) « Et que nul ne soit justifié devant Dieu par la loi » (Galates 3:11).
Mais d’autre part, il nous enseigne : « Christ nous a rachetés de la malédiction de la loi, étant devenu
malédiction pour nous » (Galates 3:13). C’est I'Evangile salvateur, que Paul résume en ces termes :
« Christ est mort pour nos péchés, selon les Ecritures ; ... il a été enseveli, et ... il est ressuscité le
troisieme jour, selon les Ecritures » (1 Corinthiens 15:3-4). C’est I'Evangile du Christ, ou la Bonne
Nouvelle, « par lequel vous étes sauvés » (1 Corinthiens 15:2). C’est I'Evangile tel qu’il a été enseigné
par Paul et tous les autres apdtres. « Que ce soit moi, que ce soient eux, voila ce que nous préchons,
et c’est ce que vous avez cru » (1 Corinthiens 15:11). C’est pourquoi Paul dit : « Je n’ai point honte de
I’Evangile : c’est une puissance de Dieu pour le salut de quiconque croit » (Romains 1:16).

Puisque la loi de Dieu ne peut pas nous sauver, c’est un horrible abus de la loi de Dieu que d’enseigner
ou de penser que nous pouvons la respecter et ainsi gagner notre salut ou toute sorte de faveur de la
part de Dieu.

Différence numéro six : La loi exige une perfection absolue. L’Evangile donne la perfection en Christ.

Jacques, le frére de notre Seigneur, a confessé sur lui-méme et sur les autres : « Nous bronchons tous
de plusieurs manieéres. Si quelqu’un ne bronche point en paroles, c’est un homme parfait, capable
de tenir tout son corps en bride » (Jacques 3:2). Mais Jacques a poursuivi en disant : « La langue,
aucun homme ne peut la dompter » (Jacques 3:8). Méme en ce qui concerne un seul petit membre
de notre corps, la langue, nous sommes loin d’étre parfaits. Quel niveau Dieu exige-t-il de nous dans
sa loi ? La réponse est claire : « Soyez saints, car je suis saint, moi, I'Eternel, votre Dieu » (Lévitique
19:2). Jésus a dit a ses disciples : « Soyez donc parfaits, comme votre Pére céleste est parfait »
(Matthieu 5:48). Dieu ne donne que deux notes : 20/20 (100 %) pour la perfection et 0/20 (0 %) pour
tout ce qui n’est pas parfait. Jacques dit : « Quiconque observe toute la loi, mais péche contre un seul
commandement, devient coupable de tous » (Jacques 2:10). Personne n’obtient 20/20 (100 %) de
Dieu selon sa loi.

Ce que Dieu exige dans sa loi, il le donne dans son Evangile. Dans sa lettre aux Romains, Paul a écrit :
« Je n’ai point honte de I'Evangile ... parce qu’en lui est révélée la justice de Dieu » (Romains 1:16-
17). La justice de Dieu, c’est la perfection. Et c’est ce que Dieu nous donne a travers I'Evangile. Car il
est écrit : « Mais maintenant, sans la loi est manifestée la justice de Dieu, a laquelle rendent
témoignage la loi et les prophétes, justice de Dieu par la foi en Jésus-Christ pour tous ceux qui
croient. Il n’y a point de distinction. Car tous ont péché et sont privés de la gloire de Dieu ; et ils sont
gratuitement justifiés par sa grace, par le moyen de la rédemption qui est en Jésus-Christ » (Romains
3:21-24). Ceux-la mémes qui ont péché sont maintenant justifiés (déclarés justes et parfaits) grace a
I'ceuvre rédemptrice de Jésus-Christ. Dieu voit que tous les péchés du monde ont été punis lorsque
Jésus a été puni a la place de I'homme sur la croix. Dieu I'a ressuscité d’entre les morts pour nous
montrer que les péchés du monde qui avaient été confiés a Jésus ont maintenant été effacés et Dieu
déclare donc au monde entier : Vous étes justes en Christ. Vous étes justifiés en Christ. Vous étes
parfaits en Christ.

688



« Comme par une seule offense la condamnation a atteint tous les hommes, de méme par un seul
acte de justice la justification qui donne la vie s’étend a tous les hommes. Car, comme par la
désobéissance d’'un seul homme beaucoup ont été rendus pécheurs, de méme par I'obéissance d’un
seul beaucoup seront rendus justes » (Romains 5:18-19). Le péché d’Adam a entrainé la condamnation
de tous ses descendants. L'obéissance du Christ a permis a tous les pécheurs d’obtenir la justice
parfaite et la justification par lesquelles nous pouvons nous tenir devant Dieu comme étant sans
péché. Dieu « justifie I'impie » (Romains 4:5) ; Dieu déclare justes les pécheurs impies en raison de ce
gue le Christ a fait en notre faveur.

« Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-méme, en n’imputant point aux hommes leurs
offenses, et il a mis en nous la parole de la réconciliation. ... Celui qui n’a point connu le péché, il I'a
fait devenir péché pour nous, afin que nous devenions en lui justice de Dieu » (2 Corinthiens 5:19-
21).

Cette justice que Dieu a gagnée par l'ocuvre du Christ pour tous les pécheurs peut étre perdue par
nous a cause de I'incrédulité. Mais la justice parfaite gagnée par le Christ est la pour tous et elle est
proclamée dans I’Evangile pour que chacun puisse s’en saisir et s’y fier pour &tre sauvé. Lorsque Dieu
pardonne les péchés, il pardonne tous les péchés. Lorsque Dieu nous donne la justice en Christ, il nous
donne une justice parfaite, de sorte qu’en tant que croyants en Christ, nous sommes « cette Eglise
glorieuse, sans tache, ni ride, ni rien de semblable, mais sainte et irrépréhensible » (Ephésiens 5:27).

Le but ultime de Paul était « d’étre trouvé en lui (Christ), non avec ma justice, celle qui vient de la loi,
mais avec celle qui s’obtient par la foi en Christ, la justice qui vient de Dieu par la foi » (Philippiens
3:9). Beaucoup de ses compatriotes juifs, cependant, « ne connaissant pas la justice de Dieu, et
cherchant a établir leur propre justice, ils ne se sont pas soumis a la justice de Dieu ; car Christ est la
fin de la loi, pour la justification de tous ceux qui croient » (Romains 10:3-4). Puisque I'Evangile nous
donne le Christ, 'Evangile nous donne la justice parfaite que le Christ a gagnée pour nous.

Différence numéro sept : La loi ne donne aucune force pour mener une vie pieuse. Par I'Evangile,
Dieu nous donne la force et le désir de vouloir et de faire sa volonté.

La loi de Dieu peut motiver un meilleur comportement extérieur par la promesse d’une récompense
pour I'obéissance et la menace d’une punition pour la désobéissance. C’est ainsi que la loi fonctionne
comme un frein pour contenir les personnes indisciplinées et rebelles. Le gouvernement doit utiliser
la loi de cette maniere pour protéger ses citoyens des criminels. Mais aucune loi, y compris la loi de
Dieu, ne peut changer le cceur d’'un homme ou le motiver a faire le bien par amour pour Dieu. Seul
I’Evangile peut le faire. Lap6tre Paul I'a brievement exprimé dans les mots que nous avons examinés
précédemment : « La lettre tue, mais I'esprit vivifie » (2 Corinthiens 3:6).

L’Evangile de la grace et du pardon de Dieu dans le Christ nous libére de la contrainte de la loi, de sorte
gue maintenant, par amour pour Dieu et par gratitude pour son pardon, nous pensons, parlons et
agissons volontiers selon la volonté de Dieu, conformément a 'homme nouveau créé en nous, bien
gue nous soyons continuellement entravés par le vieil homme qui reste avec nous et en nous. Nous
avons été baptisés en la mort du Christ pour nous, afin que « nous marchions en nouveauté de vie »
(Romains 6:4). Paul rappelle aux chrétiens de Rome : « Graces soient rendues a Dieu de ce que, aprés
avoir été esclaves du péché, vous avez obéi de cceur a la regle de doctrine dans laquelle vous avez
été instruits. Ayant été affranchis du péché, vous étes devenus esclaves de la justice » (Romains 6:17-
18).

Etre esclave de la justice n’est pas comme étre esclave du péché. Etre esclave de la justice signifie servir
volontairement un Dieu qui nous a aimés et nous a sauvés de I'enfer. Il est écrit : « Nous I'aimons,
parce qu'il nous a aimés le premier » (1 Jean 4:19). « Maintenant, étant affranchis du péché et
devenus esclaves de Dieu, vous avez pour fruit la sainteté et pour fin la vie éternelle » (Romains
6:22).

689



Paul dit encore : « Maintenant, nous avons été dégagés de la loi, étant morts a cette loi sous laquelle
nous étions retenus, de sorte que nous servons dans un esprit nouveau, et non selon la lettre qui a
vieilli » (Romains 7:6). Dans son nouvel homme, Paul dit : « Je prends plaisir a la loi de Dieu, selon
I’homme intérieur » (Romains 7:22). En d’autres termes, I’homme nouveau du chrétien ne lutte pas
contre la volonté de Dieu, mais il est heureux de faire la volonté de Dieu, mais dans son nouveau désir,
il est encore retenu dans une certaine mesure par sa chair pécheresse.

Paul poursuit au chapitre 8 : « En effet, la loi de I'esprit de vie en Jésus-Christ m’a affranchi de la loi
du péché et de la mort. Car chose impossible a la loi, parce que la chair la rendait sans force, -Dieu
a condamné le péché dans la chair, en envoyant, a cause du péché, son propre Fils dans une chair
semblable a celle du péché, et cela afin que la justice de la loi fGt accomplie en nous, qui marchons,
non selon la chair, mais selon I'esprit » (Romains 8:2-4). Ceux qui se confient en Jésus-Christ pour le
salut sont rendus capables de se confier en lui par I'action du Saint-Esprit qui agit par I'intermédiaire
de I'Evangile, et ils ont le Saint-Esprit qui agit en eux et les rend capables de commencer a vivre une
vie chrétienne. lls ont « I'affection de I'esprit » (Romains 8:6). « Par I’Esprit » ils font « mourir les
actions du corps » (Romains 8:13). lls luttent contre le péché, et I'Esprit leur donne la force de gagner
la bataille a chaque fois, bien qu’il y ait toujours des revers a cause de la chair.

Le Psalmiste dit : « Je cours dans la voie de tes commandements, car tu élargis mon coeur » (Psaume
119:32). Dieu élargit nos coeurs par I'Evangile, c’est-a-dire qu’il nous remplit d’amour pour lui en nous
disant ce qu’il a fait par amour pour nous. C’est pourquoi nous devenons désireux de faire ce que Dieu
veut, et nous courons faire ce qu’auparavant la loi ne pouvait nous faire faire que par la menace et la
punition, et encore seulement de maniere involontaire et extérieure.

Voici donc la priére de I'auteur aux Hébreux : « Que le Dieu de paix, qui a ramené d’entre les morts le
grand pasteur des brebis, par le sang d’une alliance éternelle, notre Seigneur Jésus, vous rende
capables de toute bonne ceuvre pour 'accomplissement de sa volonté, et fasse en vous ce qui lui est
agréable, par Jésus-Christ, auquel soit la gloire aux siecles des siécles ! Amen ! » (Hébreux 13:20-21).
Remarquez que la force nécessaire pour accomplir toute ceuvre véritablement bonne vient de
I’Evangile de Jésus, qui a versé son sang pour nous et qui est ressuscité des morts pour le pardon de
nos péchés.

Nous avons examiné en détail les nombreuses différences entre la loi et I'Evangile telles que nous les
trouvons dans les Saintes Ecritures. Malheureusement, de nombreux enseignants dits « chrétiens » ne
comprennent pas ces différences et, par conséquent, égarent leurs disciples. En fait, I'Eglise catholique
romaine, la plus grande dénomination chrétienne visible, a enseigné de maniere erronée sur cette
guestion pendant des centaines d’années. En réponse a la réintroduction par Martin Luther du
véritable enseignement biblique du salut par la grace seule, le Conseil catholique romain de Trente a
déclaré comme enseignement officiel : « Si quelqu’un dit que I'lhomme justifié, aussi parfait qu’il soit,
n’est pas tenu d’observer les commandements de Dieu et de I’Eglise, mais seulement de croire, comme
si ’Evangile était une pure et simple promesse de la vie éternelle sans la condition d’observer les
commandements : qu’il soit anathéme » (Sixieme session, canon 20).

Cette affirmation est en contradiction directe avec I’Evangile du Christ, qui nous enseigne, notamment
dans Romains 3 et Galates 3, que nous sommes justifiés (déclarés justes) et pardonnés grace a la
rédemption du Christ, totalement en dehors des ceuvres de la loi. Lenseignement catholique romain
est que nous sommes sauvés en partie par la foi en Christ et en partie par 'obéissance — I'obéissance
non seulement aux commandements de Dieu mais aussi aux commandements de I'Eglise. Ils
enseignent le salut par la foi et les ceuvres, et non par la foi seule, alors que I'Ecriture enseigne le salut
par la foi seule. En effet, la Bible nous dit en Galates 5:4 que si nous essayons d’obtenir le salut par les
ceuvres, nous sommes déchus de la grace et avons perdu le Christ. Cela montre a quel point le faux
enseignement catholique romain est mauvais. lls veulent que la loi nous aide a progresser dans notre
salut, comme si I'Evangile n’était pas suffisant pour nous sauver. Pourtant, la Bible enseigne que
I’Evangile est la puissance de Dieu pour le salut.

690



Mais de nombreux protestants, y compris certains luthériens, s’égarent également en ne proclamant
pas fidelement I’Evangile du Christ. Ils consacrent une grande partie de leur temps et de leurs efforts
a la « moralisation », c’est-a-dire qu’ils essaient d’enseigner aux gens a étre bons parce que Dieu le
leur commande, sans utiliser la puissance de I'Evangile. Ils croient que le travail principal de I'Eglise est
d’améliorer la vie des hommes ou d’améliorer la société. Mais dire aux gens qu’ils doivent améliorer
leur vie sans leur apporter I'Evangile du Christ et le message du pardon en Christ est une entreprise
inutile. Ces Eglises ne considérent pas le péché comme le principal probléme de 'humanité. Elles
veulent s’occuper de la pauvreté, de la malnutrition, du manque d’éducation, du chémage et de la
discrimination, gu’elles considerent comme les vrais problemes de la société, et elles cherchent la
solution a ces problémes dans la loi plutot que dans I'Evangile.

Mais le fait est que le monde ne peut réellement s'améliorer que lorsque les gens connaissent et
croient en I'Evangile du Christ et que le Saint-Esprit commence a agir en eux et a travers eux. Cela ne
peut pas se produire en adoptant des lois et en les appliquant. Lamélioration ne se produit que par la
prédication de I'Evangile et la conversion au Christ d’un individu a la fois. amélioration du monde
peut étre un sous-produit de la foi des vrais chrétiens, qui, dans la foi, font preuve d’amour envers
leurs voisins. Mais méme dans ce cas, nous ne pouvons pas espérer que ce monde devienne un jour
un lieu saint. Par la foi en Christ, nous attendons avec impatience un nouveau ciel et une nouvelle terre
ou la justice habitera, mais cela ne se produira que lorsque Jésus reviendra et emmenera ceux qui se
confient en lui dans sa demeure éternelle au ciel.

Questions

Prouver que la loi de Dieu nous dit ce qu’il faut faire.
Montrer que I’Evangile nous dit ce que Dieu a fait pour nous.
Quel est le théme de la lettre de Paul aux Romains ?
Pourquoi avons-nous besoin de la loi pour apprécier I’Evangile ?
Quelle est la différence entre une promesse conditionnelle et une promesse inconditionnelle ?
Pourquoi I'Evangile peut-il nous sauver, alors que la loi ne peut pas le faire ?
Pourquoi le Saint-Esprit doit-il nous révéler I'Evangile par des mots ?
Quelle est la seule fagon dont la loi peut sauver quelqu’un ?
En quoi I’Evangile nous donne-t-il une justice parfaite ?
. Comment Dieu nous incite-t-il a faire des ceuvres vraiment bonnes ?
. Quel genre d’ceuvres la loi peut-elle nous inciter a accomplir ?
. Pour quelle raison un chrétien veut-il faire de bonnes ceuvres ?
. Quelle est la différence entre précher I'Evangile et moraliser ?
. Qu'y a-t-il de si erroné dans la citation du Concile de Trente ?

O ~NOWULEWNE

N N e
A WNRO

691



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.8 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

Appliquer la loi et I'Evangile

En théorie, il nest pas difficile de faire la distinction entre la loi et I'Evangile. Mais dans notre vie
quotidienne, il n’est pas toujours facile de savoir quand appliquer la loi a nous-mémes et aux autres,
et quand appliquer I'Evangile & nous-mémes et aux autres. Quelqu’un a inventé le dicton : « Ceux qui
sont a l'aise ont besoin d’étre affligés par la loi, et ceux qui sont affligés ont besoin d’étre réconfortés
par I'Evangile ». Mais ce qui se passe trés souvent, c’est que les pécheurs hautains, suffisants et a l'aise
se consolent avec I'Evangile, sans se rendre compte que ce dont ils ont besoin, c’est que la loi leur
montre a quel point ils sont pécheurs. En revanche, les pécheurs profondément troublés, affligés et
terrorisés appliquent la loi a eux-mémes et se rendent encore plus terrorisés, alors que ce dont ils ont
réellement besoin, c’est de la Bonne Nouvelle que Jésus a enlevé leurs péchés et que Dieu leur
pardonne. Appliquer la loi et I’'Evangile aux autres signifie que nous devons évaluer leur état spirituel
afin de déterminer s’ils ont besoin d’entendre la loi ou I'Evangile. En d’autres termes, nous devons
déterminer s’ils sont hautains, suffisants et a l'aise, ou s’ils sont troublés, affligés et terrorisés.

Examinons quelques exemples tirés des Ecritures. Dans 2 Samuel chapitre 11, nous entendons parler
du grand péché du roi David, lorsqu’il a d’abord convoité la femme de son voisin, puis commis I'adultére
avec elle, puis essayé de couvrir son péché en faisant rentrer son mari de la bataille pour qu’il puisse
passer du temps avec sa femme, et lorsque cela a échoué, il a donné I'ordre que son mari soit mis en
danger pour qu’il soit tué par 'ennemi. Puis il a épousé la veuve qui était enceinte de lui. Il n'y a pas
eu de repentir de sa part. Il est resté roi et a sans doute prétendu que tout allait bien.

Dieu a-t-il alors envoyé son prophete Nathan a David pour le réconforter en lui annongant que ses
péchés étaient pardonnés? C’était le but ultime de Nathan, comme c’est toujours le cas, de
réconforter les pécheurs avec I'Evangile du Sauveur. Mais lorsque le prophéte Nathan a rendu visite a
David, il I'a confronté a la loi. Il lui a montré son péché, et il I'a fait d’'une maniere détournée en lui
racontant I’histoire d’'un homme riche qui avait volé I'agneau de son voisin pauvre. Dans sa juste colére,
le roi David a déclaré que cet homme riche devait mourir, et Nathan a alors proclamé la loi a David
dans un langage fort : « Tu es cet homme-Ia ! ... Pourquoi donc as-tu méprisé la parole de I’Eternel,
en faisant ce qui est mal a ses yeux ? Tu as frappé de I'épée Urie, le Héthien ; tu as pris sa femme
pour en faire ta femme, et lui, tu I’as tué par I'épée des fils d’Ammon » (2 Samuel 12:7-9). En outre,
Nathan a annoncé a David tous les malheurs qui ne manqueraient pas de s’abattre sur lui et sur sa
famille a cause de ses péchés. Il avait commis I'adultére et le meurtre. Les membres de sa propre
famille commettraient I'adultére et le meurtre, et cela ne serait pas secret. Dieu a dit par
I'intermédiaire de son prophéte Nathan : « Car tu as agi en secret ; et moi, je ferai cela en présence
de tout Israél et a la face du soleil » (2 Samuel 12:12).

A ce moment de sa vie, David avait besoin de la loi comme d’un miroir pour lui montrer son péché, et
le prophete Nathan a utilisé la loi pour lui montrer son péché. Mais lorsque David a répondu en
disant : « J’ai péché contre I’Eternel ! », Nathan lui parle différemment. Il lui apporta I'Evangile, car
David était un pécheur troublé et affligé. Nathan dit a David : « ’Eternel pardonne ton péché, tu ne
mourras point » (2 Samuel 12:13). La loi est nécessaire pour amener les pécheurs a se repentir. Mais
une fois cet objectif atteint, il est temps d’utiliser les paroles réconfortantes de I’Evangile du pardon.
Si David avait essayé de se défendre, Nathan aurait di continuer a appliquer la loi jusqu’a ce que David

692




s’effondre et se repente. La sincérité du repentir de David dans ce cas est révélée par le Psaume 51,
gu’il a écrit a cette époque, et peut-étre aussi par le Psaume 32 et Psaume 38.

Nous citerons quelques autres exemples. Aprés que Dieu a énoncé la loi aux enfants d’Israél sur le
mont Sinai, ceux-ci étaient bien conscients de leur péché et tremblaient de peur. Par I'intermédiaire
de Moise, Dieu a alors promis la venue du Sauveur, le grand prophéte (Deutéronome 18:18). Lorsque
le prophéte Esaie a parlé de la venue de I’Oint, le Christ, il a dit qu’il viendrait « porter de bonnes
nouvelles aux malheureux ; ... guérir ceux qui ont le coeur brisé ; ... Pour proclamer aux captifs la
liberté, et aux prisonniers la délivrance ; ... consoler tous les affligés » (Esaie 61:1-2). Lorsque Jésus
est venu, il a annoncé une bonne nouvelle et a invité les gens a se joindre a lui : « Venez a moi, vous
tous qui étes fatigués et chargés, et je vous donnerai du repos » (Matthieu 11:28).

Mais Jésus a-t-il réconforté les pharisiens suffisants et stirs d’eux avec I’Evangile ? Pas du tout. Il leur a
dit : « Malheur a vous, scribes et pharisiens hypocrites ! parce que vous ressemblez a des sépulcres
blanchis, qui paraissent beaux au dehors, et qui, au dedans, sont pleins d’ossements de morts et de
toute espece d’impuretés » (Matthieu 23:27). Jésus a méme confronté le doux pharisien Nicodeme a
la loi, en commencant sa conversation avec lui par les mots suivants : « Si un homme ne nait de
nouveau, il ne peut voir le royaume de Dieu » (Jean 3:3). Lorsque Jésus s’est entretenu avec la
Samaritaine au puits, il n'a pas dit : « Malheur a vous », mais il a dit : « Tu as eu cinq maris, et celui
que tu as maintenant n’est pas ton mari » (Jean 4:18). Jésus connaissait le coeur des hommes, et donc
I'état intérieur de ceux a qui il parlait. Nous, en revanche, nous devons juger sur la base de ce que nous
voyons et entendons, et il y aura sans doute des moments ou nous nous tromperons sur la situation.
Mais méme dans ce cas, Dieu peut utiliser nos erreurs de jugement et aboutir a une bonne conclusion.

Parfois, une méme question peut recevoir une réponse différente, selon I'état spirituel de la personne
qui la pose. Lorsqu’un chef parmi les Juifs a demandé a Jésus : « Que dois-je faire pour hériter la vie
éternelle ? » (Luc 18:18), Jésus lui a répondu en le renvoyant a la loi. Mais lorsque le gedlier de
Philippes a posé une question similaire a Paul et Silas : « Que faut-il que je fasse pour étre sauvé ? »
(Actes 16:30), ils ont répondu en lui donnant I'Evangile : « Crois au Seigneur Jésus, et tu seras sauveé,
toi et ta famille » (Actes 16:31). Dans chaque cas, la réponse était celle dont I'individu avait besoin a
ce moment-la. Dans un cas, la réponse était la loi, dans l'autre, I'Evangile.

Dans une assemblée de chrétiens, il y a des moments ou il faut utiliser la clé qui lie et d’autres ou il
faut utiliser la clé qui délie. Lassemblée de Corinthe avait besoin d’étre instruite sur ces questions. L'un
de leurs membres vivait avec la femme de son pére. Il s'agissait d’un cas d’adultere ouvert. Mais la
congrégation n’a rien fait a ce sujet. En fait, il semble que la congrégation était « enflés d’orgueil » (1
Corinthiens 5:2) plutot qu’en état de deuil a cause de ce péché. Peut-étre pensaient-ils a tort que
I’Evangile du pardon des péchés autorisait un tel comportement chez les chrétiens. C’est pourquoi Paul
leur dit qu’il est temps d’appliquer la loi a ce pécheur impénitent. Il leur a dit : « Au nom du Seigneur
Jésus, vous et mon esprit étant assemblés avec la puissance de notre Seigneur Jésus, qu’un tel
homme soit livré a Satan pour la destruction de la chair, afin que P'esprit soit sauvé au jour du
Seigneur Jésus » (1 Corinthiens 5:4-6). L'excommunication est un verdict de la loi : Il n’y a pas de salut
pour un pécheur impénitent. « Otez le méchant du milieu de vous » (1 Corinthiens 5:13).

Lorsque I'assemblée de Corinthe a procédé a cette excommunication, I’homme coupable a reconnu
son péché et a été accablé de honte et de chagrin. La congrégation avait encore besoin d’instructions
sur ce qu’elle devait faire. Paul a répondu : « Il suffit pour cet homme du chatiment qui lui a été infligé
par le plus grand nombre, en sorte que vous devez bien plutot lui pardonner et le consoler, de peur
qgu’il ne soit accablé par une tristesse excessive. Je vous exhorte donc a faire acte de charité envers
lui ; ... Or, a qui vous pardonnez, je pardonne aussi ; et ce que j’ai pardonné, si j’ai pardonné quelque
chose, c’est a cause de vous, en présence de Christ, afin de ne pas laisser a Satan I’'avantage sur nous,
car nous n’ignorons pas ses desseins » (2 Corinthiens 2:6-11). Maintenant que la personne était
peinée de son comportement pécheur, il n’était plus temps d’appliquer la loi, mais il était temps de lui

693



annoncer I'Evangile de réconfort et de Iui pardonner ses péchés au nom du Sauveur. Satan, lui, veut
tout le contraire. Il veut que les pécheurs impénitents continuent a étre faussement réconfortés par
I’Evangile, et il veut que les pécheurs troublés soient tourmentés par la loi.

Notez que notre but dans nos rapports avec les pécheurs, quels qu’ils soient, est de les amener a la
repentance et a la foi en Christ, afin qu’ils puissent hériter de la vie éternelle par la foi en Jésus-Christ.
Nathan n’a pas perdu de temps pour apporter |'Evangile a David, dés qu’il a senti que ce dernier se
repentait. De méme, nous devrions &tre impatients de partager I'Evangile avec d’autres, lorsqu’il y a
une indication claire de repentance. Nous nous efforcons toujours de faire en sorte que la derniere
parole de Dieu, I'Evangile, engloutisse la parole préliminaire de la loi.

Nous sommes les ministres de la nouvelle alliance, et non de I'ancienne. Nous avons besoin de I'esprit
et de 'amour du Bon Pasteur, qui a parlé par I'intermédiaire du prophéte Ezéchiel : « Je chercherai
celle qui était perdue, je raménerai celle qui était égarée, je panserai celle qui est blessée, et je
fortifierai celle qui est malade. Mais je détruirai celles qui sont grasses et vigoureuses. Je veux les
paitre avec justice » (Ezéchiel 34:16).

La partie la plus difficile du travail d’un sous-berger est d’appliquer correctement la loi et I'Evangile.
Nous devons juger les choses en fonction des preuves, et il faut parfois du temps et des discussions
entre le pasteur et son membre pour arriver a une décision définitive sur la nécessité de recourir a la
loi ou a I'Evangile. Jésus a dit : « 'homme bon tire de bonnes choses du bon trésor de son coeur, et
le méchant tire de mauvaises choses de son mauvais trésor ; car c’est de 'abondance du cceur que
la bouche parle » (Luc 6:45). Notre décision doit étre basée sur ce que nous voyons et entendons.
Jésus a dit : « Quel est donc ’économe fidele et prudent que le maitre établira sur ses gens, pour leur
donner la nourriture au temps convenable ? » (Luc 12:42).

Questions

1. Comment pouvons-nous déterminer, dans une situation donnée, s’il faut parler de la loi ou de

I’Evangile ?

Comment Nathan a-t-il traité le péché du roi David ?

Dans quelles circonstances Jésus a-t-il préché la loi aux pécheurs ?

Dans quelles circonstances Jésus a-t-il préché I’Evangile aux pécheurs ?

Pourquoi Jésus a-t-il répondu a une question d’une certaine maniére, alors que Paul a répondu

a une question similaire d’'une maniére différente ?

Comment la congrégation de Corinthe a-t-elle initialement réagi a une situation de péché

ouvert ?

7. Qu’est-ce que Paul a demandé aux Corinthiens de faire ?

8. Pourquoi Paul leur a-t-il donné d’autres instructions par la suite ?

9. Quel est le but ultime du Bon Berger ?

10. Quel est le but ultime des sous-bergers ou des pasteurs ?

11. Quelle est la tache la plus difficile du pasteur ? Pourquoi ?

12. Quel enseignement est le plus susceptible d’étre mal utilisé dans votre région, la loi ou
I’Evangile ?

vhwnN

o

694



