(77 -
Cl NLINE

THEOL@GICAL!

* * * STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique
des enseignements bibliques
(Dogmatique)

Chapitre 16
La doctrine de I'élection de grace (Prédestination)







THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 16.1 — La doctrine de I’élection de grace (Prédestination)

La possibilité de perdre la foi et de déchoir de la disgrace

Avant d’étudier ce que dit la Parole de Dieu sur I'élection de la grace, il est important que nous
examinions une autre vérité que Dieu nous révele dans sa Parole. Il s’agit de la vérité selon laquelle il
est possible pour les chrétiens de déchoir de la disgrace et de perdre la foi. Il est important que nous
enseignions cette vérité en méme temps que notre enseignement sur I’élection de la grace de Dieu,
méme si ces enseignements semblent se contredire selon notre raison humaine.

Jésus n’a jamais dit a ses disciples qu’il serait facile de lui faire confiance et de le suivre. Il leur a dit :
« Vous serez hais de tous, a cause de mon nom ; mais celui qui persévérera jusqu’a la fin sera sauvé »
(Matthieu 10:22). Il ne suffit pas qu’une personne croie au Christ a un moment donné de sa vie pour
étre sauvée. Elle doit persévérer dans cette foi jusqu’a la fin de sa vie ou jusqu’au jour du retour du
Christ, selon ce qui survient en premier. Quelques jours avant sa propre mort, Jésus a dit a ses
disciples : « Vous serez hais de toutes les nations, a cause de mon nom. Alors aussi plusieurs
succomberont, et ils se trahiront, se hairont les uns les autres. Plusieurs faux prophétes s’éleveront,
et ils séduiront beaucoup de gens. Et, parce que l'iniquité se sera accrue, la charité du plus grand
nombre se refroidira. Mais celui qui persévérera jusqu’a la fin sera sauvé » (Matthieu 24:9-13). Le
message du Seigneur a Sardes contenait cet encouragement : « Sois fidele jusqu’a la mort, et je te
donnerai la couronne de vie » (Apocalypse 2:10).

En raison de ces nombreux dangers et tentations, Jésus et ses ap6tres ont souvent mis en garde les
croyants en Christ contre la possibilité de se détourner du Christ. La parabole du semeur et des terrains,
en particulier, présente ce danger. Jésus a parlé des semences qui « tomba dans les endroits pierreux,
ou elle n"avait pas beaucoup de terre : elle leva aussitot, parce qu’elle ne trouva pas un sol profond ;
mais, quand le soleil parut, elle fut bralée et sécha, faute de racines. Une autre partie tomba parmi
les épines : les épines montérent, et I'étoufferent » (Matthieu 13:5-7). Jésus a ensuite expliqué ce
qu’il voulait dire. Il a dit: « Celui qui a regu la semence dans les endroits pierreux, c’est celui qui
entend la parole et la recoit aussitot avec joie ; mais il n’a pas de racines en lui-méme, il manque de
persistance, et, dés que survient une tribulation ou une persécution a cause de la parole, il y trouve
une occasion de chute. Celui qui a recu la semence parmi les épines, c’est celui qui entend la parole,
mais en qui les soucis du siecle et la séduction des richesses étouffent cette parole, et la rendent
infructueuse » (Matthieu 13:20-22).

Certains pourraient dire que ces personnes qui ont abandonné n’ont fait que donner I'impression
d’étre des croyants en Christ sans jamais vraiment croire en Jésus. Mais dans son explication de cette
méme parabole, Jésus lui-méme a dit : « lls ... ils croient pour un temps, et ils succombent au moment
de la tentation » (Luc 8:13). Il y avait aussi ces disciples qui étaient rebutés par ce qu’ils appelaient les
paroles dures de Jésus. L'évangéliste Jean a écrit a leur sujet : « Dés ce moment, plusieurs de ses
disciples se retirérent, et ils n’allaient plus avec lui » (Jean 6:66).

Lorsque Jésus a été arrété, « tous les disciples I'abandonnérent, et prirent la fuite » (Matthieu 26:56).
Dans le cas des douze, cela montre la faiblesse de leur foi, a I'exception de Judas Iscariote, qui a perdu
la foi. Ce disciple qui a trahi Jésus a été choisi par Jésus lui-méme pour étre apOtre apres une nuit
entiere de priére. N'a-t-il pas été un vrai croyant a un moment de sa vie ? Et pourtant, comme I'a dit
Pierre, Judas « a été le guide de ceux qui ont saisi Jésus » mais « Il était compté parmi nous, et il avait

541




part au méme ministére » (Actes 1:16-17). Le fait est que « Judas a abandonné pour aller en son
lieu » (Actes 1:25). Jésus a averti Pierre que la méme chose pouvait lui arriver : « Je te le dis en vérité,
cette nuit méme, avant que le coq chante, tu me renieras trois fois » (Matthieu 26:34). Et c’est
exactement ce qui s’est passé. Pierre s’est repenti et s’est tourné vers le Christ pour obtenir son pardon,
mais Judas ne I'a pas fait. La chute de Judas était permanente.

L'apotre Paul a vivement mis en garde les chrétiens de son époque contre la possibilité de tomber. Il a
écrit aux Corinthiens : « que celui qui croit étre debout prenne garde de tomber ! » (1 Corinthiens
10:12). Les Galates étaient troublés par de faux enseignants qui leur disaient que la foi en Christ ne
suffisait pas pour étre sauvé ; ils devaient aussi étre circoncis et observer les lois de Moise s’ils
voulaient étre sauvés. Paul leur a adressé ces paroles fortes : « je vous dis que, si vous vous faites
circoncire, Christ ne vous servira de rien. Et je proteste encore une fois a tout homme qui se fait
circoncire, qu’il est tenu de pratiquer la loi tout entiére. Vous étes séparés de Christ, vous tous qui
cherchez la justification dans la loi ; vous étes déchus de la grace » (Galates 5:2-4).

Paul a averti les chrétiens paiens de Rome qu'ils pouvaient tomber comme I'avaient fait de nombreux
chrétiens juifs. Il a écrit : « Tu diras donc : Les branches ont été retranchées, afin que moi je fusse
enté. Cela est vrai ; elles ont été retranchées pour cause d'incrédulité, et toi, tu subsistes par la foi.
Ne t'abandonne pas a I'orgueil, mais crains ; car si Dieu n'a pas épargné les branches naturelles, il
ne t'épargnera pas non plus. Considere donc la bonté et la sévérité de Dieu : sévérité envers ceux
qui sont tombés, et bonté de Dieu envers toi, si tu demeures ferme dans cette bonté ; autrement, tu
seras aussi retranché » (Romains 11:19-22).

Alors que I'apotre Paul attend sa mort aux mains des autorités romaines, il écrit a Timothée : « Tous
ceux qui sont en Asie m’ont abandonné, entre autres Phygelle et Hermogeéne » (2 Timothée 1:15).
« Hyménée et Philéte ... se sont détournés de la vérité, disant que la résurrection est déja arrivée, et
qui renversent la foi de quelques uns » (2 Timothée 2:17-18). « Démas m’a abandonné, par amour
pour le siécle présent » (2 Timothée 4:10).

LAncien Testament nous donne le triste exemple du roi Satil. Au début de son régne, il était un serviteur
loyal du Seigneur qui l'avait fait roi, mais par la suite, il est clair qu’il s’est éloigné malgré les
avertissements répétés du Seigneur par I'intermédiaire de son prophete Samuel et de David, qui I'a
remplacé en tant que roi. Lhistoire de la vie de Sall, telle qu’elle est racontée dans 1 Samuel 10-31,
nous est présentée dans I'Ecriture comme un avertissement pour les croyants d’aujourd’hui.

Malgré ces avertissements clairs contre les dangers de la chute, Jean Calvin et les calvinistes ont
enseigné et enseignent encore la doctrine qui est résumée par ces mots : « Sauvé un jour, sauvé
toujours ! Croyant un jour, croyant toujours ! » Le synode calviniste de Dordrecht (Dort) a décrété :
« Car Dieu, qui est riche en miséricorde, selon le dessein immuable de I’élection, ne retire point
entierement des siens le Saint-Esprit, méme dans leurs tristes chutes; et il ne permet pas qu’ils
tombent au point de perdre la grace de I'adoption et I'état de justification » (Canons de Synode de
Dordrecht, chapitre 5, #3-8).

Martin Luther n’était pas d’accord avec cet enseignement. Il a écrit : « Certains ... estimant que tous
ceux qui, un jour, ont regu I’Esprit ou la rémission des péchés ou qui sont devenu croyants, demeurent
néanmoins dans la foi, méme s’ils péchent ensuite, et que ce péché ne leur fait point de tort. ... lls
ajoutent que si quelqu’un péche apres avoir recu la foi et I’Esprit, c’est qu’il n’a jamais vraiment possédé
I’Esprit et la foi. J'ai eu devant moi un grand nombre de ces hommes insensés et je crains qu’en certains
d’entre eux, un diable de ce genre n’habite encore » (Les Articles de Smalkalde, Partie lll, Article IIl, LA
FOI DES EGLISES LUTHERIENNES Confessions et Catéchismes, pp. 270, §436).

Les dangers et les tentations qui conduisent a la chute viennent de plusieurs directions différentes.
Lorsque nous pensons étre a I'abri d’'une tentation de Satan, il vient a nous d’'une maniére différente,
avec la tentation opposée. C’est pourquoi il est nécessaire que nous soyons toujours sur nos gardes. Il

542



peut s’agir de la persécution, d’un faux enseignement, de I'orgueil, des tentations de la chair, de la
paresse, du manque de priere, de I'amour de I'argent ou de la mondanité.

Les avertissements de I’Ecriture contre tous ces péchés sont nombreux ; nous devons les prendre au
sérieux. Apres avoir énuméré les nombreux péchés commis par les Israélites pendant leur errance dans
le désert, Paul écrit aux Corinthiens : « Ces choses leur sont arrivées pour servir d’exemples, et elles
ont été écrites pour notre instruction » (1 Corinthiens 10:11).

Satan peut utiliser la persécution pour user les croyants et détruire leur foi. Jésus a dit : « dés que
survient une tribulation ou une persécution a cause de la parole, il y trouve une occasion de chute »
(Matthieu 13:21). « Parce que I'iniquité se sera accrue, la charité du plus grand nombre se refroidira »
(Matthieu 24:12). C’est pourquoi Pierre dit : « Soyez sobres, veillez. Votre adversaire, le diable, rode
comme un lion rugissant, cherchant qui il dévorera. Résistez-lui avec une foi ferme, sachant que les
mémes souffrances sont imposées a vos freres dans le monde » (1 Pierre 5:8-9).

Pensez aux dangers que représentent les faux enseignants. Le propheéte Jérémie les décrit comme ceux
qui aménent le peuple de Dieu a s’écarter des voies de Dieu. « Voici, dit 'Eternel, j’en veux a ceux qui
prophétisent des songes, qui les racontent, et qui égarent mon peuple par leurs mensonges et par
leur témérité ; je ne les ai point envoyés, je ne leur ai point donné d’ordre » (Jérémie 23:32). Jésus
lui-méme a prévenu : « Plusieurs faux prophétes s’éléveront, et ils séduiront beaucoup de gens »
(Matthieu 24:11). Paul a mis en garde contre deux de ces faux enseignants, Hyménée et Philéte, en
disant : « Leur parole rongera comme la gangrene. ... [lls] renversent la foi de quelques uns » (2
Timothée 2:17-18).

Une fausse confiance en soi et I'orgueil de sa propre force de foi peuvent affaiblir et menacer la foi,
comme ce fut le cas pour Pierre, qui se vantait : « Quand tu serais pour tous une occasion de chute,
tu ne le seras jamais pour moi » (Matthieu 26:33). Parfois, les chrétiens s'endorment spirituellement
dans leur complaisance, et avant qu’ils ne s’en rendent compte, leur foi est affamée par manque de
nourriture, et ils retombent dans I'incrédulité. « Ne dormons donc point comme les autres, mais
veillons et soyons sobres » (1 Thessaloniciens 5:6).

La jalousie et l'envie ont conduit les ennemis de Jésus a le rejeter, et il a été « affligé de
I'endurcissement de leur coeur » (Marc 3:5). Leur envie les a conduits a hair Jésus, a le persécuter, a le
torturer et a demander sa crucifixion. Certaines personnes se détournent-elles de Jésus aujourd’hui a
cause de leur orgueil religieux et de leur propre-justice ? Méme des personnes qui ont cru un jour au
Seigneur peuvent se détourner de lui parce que, dans sa sainteté, il expose leurs coeurs pécheurs. Le
psaume 95 s’adresse au « peuple de son paturage, le troupeau que sa main conduit ». Et que leur dit
Dieu ? « Oh ! si vous pouviez écouter aujourd’hui sa voix ! N’endurcissez pas votre cceur » (Psaume
95:7-8). C’est ce qu’ont fait les Israélites dans le désert, et c’est pourquoi le Seigneur a di les qualifier
de « un peuple dont le coeur est égaré » (Psaume 95:10).

L'un des plus grands dangers est la chair pécheresse du croyant. Pensez a la fagon dont le roi David, qui
était si béni par Dieu, a été victime de sa propre convoitise pour une belle femme et a fini par
commettre l'adultére, la tromperie, le meurtre et une dissimulation qui s’est poursuivie pendant de
nombreux mois. Paul a dit: « Le péché ... habite en moi » (Romains 7:20). « La chair a des désirs
contraires a ceux de I’Esprit » et produit « les ceuvres de la chair » qui sont énumérés dans le
cinquieme chapitre de la lettre de Paul aux Galates (Galates 5:17-21). Paul écrit aux chrétiens croyants
lorsqu’il les met en garde : « Ceux qui commettent de telles choses n’hériteront point le royaume de
Dieu » (Galates 5:21). Pourquoi I'apotre les mettrait-il en garde contre ces péchés s’il n’y avait aucune
possibilité gu’ils tombent dans de tels péchés et qu’ils soient éloignés de leur Sauveur ? Le chrétien
est engagé dans une guerre avec toutes les forces du mal, et pour cette guerre, Paul nous dit : « Prenez
toutes les armes de Dieu » (Ephésiens 6:13), y compris la priére. « Persévérez dans la priére, veillez-
y avec actions de graces » (Colossiens 4:2).

543



Questions

Pourquoi est-il si important d’endurer jusqu’a la fin ?

Comment la parabole de Jésus nous enseigne-t-elle que la foi en Christ peut étre perdue ?
Racontez I'histoire tragique de Judas Iscariote et son destin final.

Comment les Galates ont-ils pu tomber en disgrace ?

Qu’enseignent les calvinistes sur la possibilité de perdre la foi ?

Pourquoi Martin Luther s’est-il opposé a I'enseignement « sauvé un jour, sauvé toujours » ?
Quels sont les moyens utilisés par Satan pour égarer les chrétiens ?

Lequel de ces moyens représente le plus grand danger pour votre propre foi ?

Quelles ceuvres de la chair sont particulierement répandues dans votre région ?

10 Quelles armes notre Seigneur nous a-t-il données pour lutter contre Satan et sa clique ?

PNV AWN R

544



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 16.2 — La doctrine de I’élection de grace (Prédestination)

Comment les croyants sont préservés dans la foi

Lorsque les croyants perdent la foi et tombent de la grace, c’est de leur faute. Mais lorsqu’ils continuent
dans la foi et restent dans la grace, ce n’est pas a leur honneur. lls le doivent entiérement a la grace de
Dieu. Le fait est que nous ne nous maintenons pas et ne pouvons pas nous maintenir dans la foi. C’est
Dieu qui nous maintient dans la foi. Il s’agit d’'une activité du Saint-Esprit qui agit par les moyens de la
grace. 'ap6tre Pierre loue le Seigneur pour avoir amené les gens a la foi et pour les avoir gardés dans
cette foi. Il dit que les croyants en Christ « par la puissance de Dieu, [sont] gardés par la foi pour le
salut prét a étre révélé dans les derniers temps » (1 Pierre 1:5). Il a écrit : « Le Dieu de toute grice,
qui vous a appelés en Jésus-Christ a sa gloire éternelle, aprés que vous aurez souffert un peu de
temps, vous perfectionnera lui-méme, vous affermira, vous fortifiera, vous rendra inébranlables. A
lui soit la puissance aux siécles des siecles ! Amen ! » (1 Pierre 5:10-11).

L'apbtre Paul a écrit aux Thessaloniciens : « Que le Dieu de paix vous sanctifie lui-méme tout entiers,
et que tout votre étre, l'esprit, 'ame et le corps, soit conservé irrépréhensible, lors de 'avéenement
de notre Seigneur Jésus-Christ ! Celui qui vous a appelés est fidele, et c’est lui qui le fera » (1
Thessaloniciens 5:23-24). « Le Seigneur est fidele, il vous affermira et vous préservera du malin » (2
Thessaloniciens 3:3).

Paul a écrit aux Philippiens de la méme maniére, en disant qu’il était « persuadé que celui qui a
commencé en vous cette bonne ceuvre la rendra parfaite pour le jour de Jésus-Christ » (Philippiens
1:6). « C’est Dieu qui produit en vous le vouloir et le faire, selon son bon plaisir » (Philippiens 2:13).

Jésus lui-méme a dit au sujet de ses brebis : « Je leur donne la vie éternelle ; et elles ne périront
jamais, et personne ne les ravira de ma main. Mon Pére, qui me les a données, est plus grand que
tous ; et personne ne peut les ravir de la main de mon Pére » (Jean 10:28-29).

De méme que Dieu nous appelle par I'Evangile et nous améne a la foi en lui par les moyens de la grace,
de méme il nous maintient dans la foi par les mémes moyens de la grace : I'Evangile dans la Parole et
le Sacrement. Jésus a dit que I'homme riche en enfer se préoccupait de ses cinqg freres qui vivaient
encore sur terre. Il voulait que le mendiant Lazare ressuscite d’entre les morts et les avertisse, afin
gu’ils ne souffrent pas comme lui. Mais Abraham lui a dit : « lls ont Moise et les prophétes ; qu’ils les
écoutent. ... S’ils n’écoutent pas Moise et les prophétes, ils ne se laisseront pas persuader quand
méme quelqu’un des morts ressusciterait. » (Luc 16:29, 31). Il n’y a rien de plus puissant que la Parole
de Dieu. C’est la seule chose qui puisse amener les gens a la foi en Christ et les maintenir dans cette
foi.

La nuit précédant sa mort, Jésus a dit a ses disciples : « Le consolateur, I’Esprit-Saint, que le Pére
enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, et vous rappellera tout ce que je vous ai dit »
(Jean 14:26). Le Saint-Esprit nous a enseigné ces choses dans les mots de notre Nouveau Testament.
Jésus a dit: « Il vous conduira dans toute la vérité » (Jean 16:13). Quand Pierre et Jean voulaient
encourager les chrétiens dont ils avaient la charge et les garder fideles au Seigneur, comment s’y
prenaient-ils ? Ils leur écrivaient, ils leur parlaient, ils reprenaient les paroles de I'Evangile de leur
Maitre. Pierre a écrit : « Je vous écris ce peu de mots, pour vous exhorter et pour vous attester que
la grace de Dieu a laquelle vous étes attachés est la véritable » (1 Pierre 5:12). Jean a écrit : « Quoique

545




j’eusse beaucoup de choses a vous écrire, je n’ai pas voulu le faire avec le papier et I’encre ; mais
j'espére aller chez vous, et vous parler bouche a bouche, afin que notre joie soit parfaite » (2 Jean
12). Les outils que I'Esprit Saint utilise pour nous maintenir dans la foi afin que nous persévérions
jusqu’a la fin sont les paroles d’encouragement et de réconfort de I’Evangile qui sont écrites dans la
Bible (et dans les livres basés sur la Bible) et prononcées face a face par un chrétien a un autre. Par des
moyens écrits et oraux, I'Esprit Saint nous fait nous souvenir « des choses annoncées d’avance par les
saints prophétes, et du commandement du Seigneur et Sauveur, (3:3) enseigné par vos apotres » (2
Pierre 3:2-3). Le baptéme et la céne étant des sacrements de I'Evangile qui transmettent le pardon des
péchés obtenu par le Christ, le Saint-Esprit utilise également ces sacrements pour soutenir notre foi
en Christ.

En soi, nous sommes impuissants, car, comme le dit le prophete Jérémie : « Le coeur est tortueux par-
dessus tout, et il est méchant : qui peut le connaitre ? » (Jérémie 17:9). Mais notre Dieu fidele, dans
sa gouvernance de 'univers, controle toutes les tentations auxquelles nous sommes confrontés et
nous protége contre notre propre chair pécheresse. Le Psalmiste David nous enseigne a nous tourner
vers notre Dieu pour obtenir de I'aide, lorsqu’il prie : « O Dieu ! crée en moi un cceur pur, Renouvelle
en moi un esprit bien disposé. Ne me rejette pas loin de ta face, Ne me retire pas ton esprit saint. »
(Psaume 51:12-13). C’est Dieu qui doit travailler en nous pour nous garder fideles. C’est pourquoi nous
le prions : « Enseigne-moi, Eternel, la voie de tes statuts, pour que je la retienne jusqu’a la fin!
Donne-moi I'intelligence, pour que je garde ta loi et que je I'observe de tout mon cceur ! Conduis-
moi dans le sentier de tes commandements ! Car je 'aime. Incline mon coeur vers tes préceptes, et
non vers le gain ! » (Psaume 119:33-36).

L'apotre Paul nous dit : « Aucune tentation ne vous est survenue qui n’ait été humaine, et Dieu, qui
est fidele, ne permettra pas que vous soyez tentés au dela de vos forces ; mais avec la tentation il
préparera aussi le moyen d’en sortir, afin que vous puissiez la supporter » (1 Corinthiens 10:13).

Parce que notre Dieu nous garde dans la foi par I'Evangile, nous devons nous concentrer a tout moment
sur le salut que Dieu a opéré pour nous par le Christ et ses précieuses promesses évangéliques, en
particulier lorsque nous sommes confrontés a toutes les difficultés de la vie chrétienne. Nous pouvons
dire avec Paul : « Qui nous séparera de 'amour de Christ ? Sera-ce la tribulation, ou I'angoisse, ou la
persécution, ou la faim, ou la nudité, ou le péril, ou I'épée ? selon qu’il est écrit : C’est a cause de toi
gu’on nous met a mort tout le jour, qu’on nous regarde comme des brebis destinées a la boucherie.
Mais dans toutes ces choses nous sommes plus que vainqueurs par celui qui nous a aimés. Car jai
I'assurance que ni la mort ni la vie, ni les anges ni les dominations, ni les choses présentes ni les
choses a venir, ni les puissances, ni la hauteur, ni la profondeur, ni aucune autre créature ne pourra
nous séparer de 'amour de Dieu manifesté en Jésus-Christ notre Seigneur » (Romains 8:35-39).

Questions

Qui préserve les croyants dans leur foi en Christ ?

Pourguoi ne peuvent-ils pas se maintenir eux-mémes dans cette foi ?

Qu’est-ce que Dieu utilise pour nous préserver dans la vraie foi ?

Prouvez votre réponse a la question précédente a l'aide de I’Ecriture.

Comment les apotres Pierre et Jean ont-ils encouragé les chrétiens dont ils avaient la charge ?
A qui la faute si un croyant perde la foi ?

Expliquez pourquoi les croyants ne devraient pas s’attribuer le mérite de continuer a croire.

NoukrwNpRE

546



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 16.3 — La doctrine de I’élection de grace (Prédestination)

Le fondement bibligue de la doctrine de I’élection de grace (prédestination)

Nous avons déja appris de la Parole de Dieu qu’il est impossible pour une personne de se sauver elle-
méme ou de contribuer de quelque maniére que ce soit a son salut. Nous avons appris de la Parole de
Dieu que nous sommes sauvés par la grace de Dieu seule, grace a la rédemption du Christ. Nous avons
appris de la Parole de Dieu que c’est le Saint-Esprit qui nous améne a la foi en Christ par les moyens de
la grace. La doctrine bénie selon laquelle Dieu nous a choisis pour étre les siens avant le
commencement des temps souligne et établit ces vérités. Cette doctrine de I'élection de la grace par
Dieu dans I'éternité (ou prédestination) est spécifiquement enseignée dans de nombreux passages de
I’Ecriture et il y est fait allusion dans de nombreux autres. Considérons maintenant cette doctrine qui
est destinée a fortifier la foi du chrétien et a le réconforter, particulierement dans les temps de
tribulation et de tentation.

Déja dans I’Ancien Testament, Dieu a dit a son peuple d’Israél qu’il ne méritait pas d’étre son peuple.
Le fait que Dieu l'ait choisi est entierement d{ a sa grace (son amour immérité). Alors que le peuple
était sur le point d’entrer dans la terre promise de Canaan, Moise s’est adressé a lui : « Tu es un peuple
saint pour I'Eternel, ton Dieu ; I'Eternel, ton Dieu, t’a choisi, pour que tu fusses un peuple qui lui
appartint entre tous les peuples qui sont sur la face de la terre. Ce n’est point parce que vous
surpassez en nombre tous les peuples, que I’Eternel s’est attaché a vous et qu’il vous a choisis, car
vous étes le moindre de tous les peuples. Mais, parce que I’Eternel vous aime, parce qu’il a voulu
tenir le serment qu’il avait fait a vos péres, I’Eternel vous a fait sortir par sa main puissante, vous a
délivrés de la maison de servitude, de la main de Pharaon, roi d’Egypte » (Deutéronome 7:6-8).
Remarquez que la raison que Dieu donne pour les choisir est qu’il les aime et qu’il est déterminé a
tenir les promesses qu’il a faites a leurs peres. Il n’y a rien en eux ou a leur sujet qui ait conduit Dieu a
les choisir comme son peuple plutot que de choisir une autre nation ou un autre peuple. Dieu aime
parce qu’il aime ; il n’y a pas d’autre raison.

Plus tard, dans le méme discours, Moise leur dit : « Lorsque I’Eternel, ton Dieu, les chassera (les
peuples de Canaan) devant toi, ne dis pas en ton coeur : C’est a cause de ma justice que I’Eternel me
fait entrer en possession de ce pays. Car c’est a cause de la méchanceté de ces nations que I’Eternel
les chasse devant toi. Non, ce n’est point a cause de ta justice et de la droiture de ton cceur que tu
entres en possession de leur pays ; mais c’est a cause de la méchanceté de ces nations que I’Eternel,
ton Dieu, les chasse devant toi, et c’est pour confirmer la parole que I’Eternel a jurée a tes péres, a
Abraham, a Isaac et a Jacob. Sache donc que ce n’est point a cause de ta justice que I’Eternel, ton
Dieu, te donne ce bon pays pour que tu le possédes; car tu es un peuple au cou roide »
(Deutéronome 9:4-6). Le choix (ou I'élection) d’Israél par Dieu comme son peuple était entierement
une question de grace.

Ce qui était vrai pour le peuple de Dieu dans I’Ancien Testament I'est aussi pour le peuple de Dieu dans
le Nouveau Testament, son Eglise, qui est composée de ceux qui font confiance a Jésus-Christ pour les
sauver du péché. La congrégation de Corinthe risquait de se considérer comme meilleure que les
autres en raison des nombreux dons spirituels qu’elle avait recus. L'apotre Paul leur rappelle donc:
« Qui est-ce qui te distingue ? Qu’as-tu que tu n’aies regu ? Et si tu I’as regu, pourquoi te glorifies-tu,
comme si tu ne l'avais pas regu ? » (1 Corinthiens 4:7). Les croyants ne sont pas meilleurs que les

547




autres par nature. Les dons qu’ils possédent ne sont que des dons regus d’un Dieu bienveillant. lls
n’ont aucune raison de se vanter ou d’étre fiers, si ce n’est de la grace de Dieu.

Le choix de Dieu d'amener ces Corinthiens et d’autres a la foi en Christ était entierement une question
de grace. Paul leur dit : « Dieu a choisi les choses folles du monde pour confondre les sages ; Dieu a
choisi les choses faibles du monde pour confondre les fortes ; et Dieu a choisi les choses viles du
monde et celles qu’on méprise, celles qui ne sont point, pour réduire a néant celles qui sont, afin
que nulle chair ne se glorifie devant Dieu. Or, c’est par lui que vous étes en Jésus-Christ, lequel, de
par Dieu, a été fait pour nous sagesse, justice et sanctification et rédemption, afin, comme il est
écrit, Que celui qui se glorifie se glorifie dans le Seigneur. » (1 Corinthiens 1:27-31).

Comment se fait-il que, parfois, presque tous ceux qui sont appelés chrétiens s’égarent et que,
pourtant, certains restent fideles ? C'est ce qui s’est produit a maintes reprises dans I’histoire d’Israél
dans I’Ancien Testament. La plupart des gens sont tombés dans I'idolatrie et d’autres péchés graves et
ont oublié leur Dieu. Pourtant, certains sont restés fideéles. Etaient-ils meilleurs que les autres ? Paul
répond : « De méme aussi dans le temps présent il y a un reste, selon I'élection de la grace. Or, si
c’est par grace, ce n’est plus par les ceuvres ; autrement la grace n’est plus une grace » (Romains 11:5-
6). L'élection de la grace se fait entierement par la grace ; il n’y a rien en nous qui pousse Dieu a nous
choisir.

Deux sections plus longues de I’Ecriture nous disent presque tout ce que nous avons besoin de savoir
sur I'élection de la grace de Dieu. Nous examinons tout d’abord le premier chapitre de la lettre de Paul
aux Ephésiens. Aprés une bréve introduction, Paul écrit : « Béni soit Dieu, le Pére de notre Seigneur
Jésus-Christ, qui nous a bénis de toutes sortes de bénédictions spirituelles dans les lieux célestes en
Christ ! En lui Dieu nous a élus avant la fondation du monde, pour que nous soyons saints et
irrépréhensibles devant lui, nous ayant prédestinés dans son amour a étre ses enfants d’adoption
par Jésus-Christ, selon le bon plaisir de sa volonté, a la louange de la gloire de sa grace qu’il nous a
accordée en son bien-aimé » (Ephésiens 1:3-6).

Tout d’abord, Paul loue Dieu pour les bénédictions spirituelles qu’il a accordées aux chrétiens
d’Epheése. 'Evangile du Christ leur a été apporté et ils 'ont accepté. Ils savaient maintenant que Dieu
les aimait, qu’il leur avait donné un Sauveur et que leurs péchés étaient pardonnés. Mais il leur dit
ensuite quelque chose de vraiment merveilleux. Il leur dit que ces bénédictions spirituelles dont ils
jouissent maintenant dans le temps leur appartenaient déja depuis I'éternité. Dieu les avait choisis
pour étre siens avant la création du monde, il les avait choisis dans I'éternité et, dans sa grace, il avait
décidé de leur donner un Sauveur et de les amener a la foi en ce Sauveur par I'intermédiaire de
I’Evangile. Dieu les a prédestinés a étre ses fils et filles adoptifs par la foi en Jésus-Christ. Ce ne sont
pas eux qui sont loués pour ces bénédictions, mais Dieu qui est loué, car toutes ces bénédictions (que
ce soit dans le temps ou dans I'éternité) viennent de la grace de Dieu et de la grace de Dieu seule.

Paul continue : « En lui (Christ) nous avons la rédemption par son sang, la rémission des péchés, selon
la richesse de sa grace, que Dieu a répandue abondamment sur nous par toute espéce de sagesse et
d’intelligence, nous faisant connaitre le mystere de sa volonté, selon le bienveillant dessein qu’il
avait formé en lui-méme, pour le mettre a exécution lorsque les temps seraient accomplis, de réunir
toutes choses en Christ, celles qui sont dans les cieux et celles qui sont sur la terre. En lui nous
sommes aussi devenus héritiers, ayant été prédestinés suivant la résolution de celui qui opére toutes
choses d’apreés le conseil de sa volonté, afin que nous servions a la louange de sa gloire, nous qui
d’avance avons espéré en Christ » (Ephésiens 1:7-12). Nous ne devrions pas étre loués pour le fait que
nous avons confiance en Christ, car notre foi n’est pas quelque chose que nous produisons. Dieu doit
recevoir toutes les louanges, car ce qu’il a planifié dans I'éternité pour nous en Christ, il I'a réalisé dans
le temps, selon sa bonne volonté et son bon plaisir. C’est lui qui donne, nous ne sommes que des
récepteurs.

548



L'autre longue section de I’Ecriture qui traite de I'élection de la grace est le 8¢ chapitre de la lettre de
Paul aux chrétiens de Rome. Ce chapitre traite des souffrances et des difficultés que les chrétiens
endurent dans cette vie. Les choses deviennent parfois si confuses et troublantes que nous ne savons
méme pas pour quoi prier. Nous commengons a penser que nous ne pourrons pas persévérer dans
notre foi, et nous aspirons a étre soulagés des problemes de la vie. Dans de telles situations, Paul nous
rappelle d’abord la présence de I’Esprit Saint en nous, qui intercéde pour nous lorsque nous ne savons
pas pour quoi prier, et nous pouvons étre siirs que ses intercessions pour nous seront acceptées.

Ensuite, Paul nous montre le réconfort et I'assurance que nous procure la doctrine de I'élection de la
grace (prédestination). Il dit d’abord : « Nous savons, du reste, que toutes choses concourent au bien
de ceux qui aiment Dieu, de ceux qui sont appelés selon son dessein » (Romains 8:28). Il parle des
croyants en Christ. Ce sont eux qui aiment Dieu parce qu’ils savent que Dieu les a aimés en premier.
Aprés tout, Dieu les a appelés. C’est-a-dire que Dieu leur a apporté la bonne nouvelle du Christ. lls ont
appris que Dieu les aimait et qu’il avait envoyé son Fils, I'’Agneau de Dieu, pour enlever le péché du
monde. Par I'Evangile, le Saint-Esprit ne les a pas seulement invités a mettre leur confiance dans le
Christ, mais il les a aussi persuadés et convaincus d’y croire.

Nous avons un exemple de la maniére dont le Saint-Esprit accomplit son appel dans le rapport sur le
travail accompli par I'apotre Paul dans le livre des Actes des ApoOtres. Lorsque Paul est arrivé a
Thessalonique, il « y entra, selon sa coutume. Pendant trois sabbats, il discuta avec eux, d’apres les
Ecritures, expliquant et établissant que le Christ devait souffrir et ressusciter des morts. Et Jésus que
je vous annonce, disait-il, c’est lui qui est le Christ. Quelques-uns d’entre eux furent persuadés, et se
joignirent a Paul et a Silas, ainsi qu’une grande multitude de Grecs craignant Dieu, et beaucoup de
femmes de qualité » (Actes 17:2-4).

Nous lisons dans Romains 8 que ceux qui étaient persuadés étaient « ceux qui sont appelés selon son
dessein ». Ceci introduit le theme de la prédestination. En effet, le dessein éternel de Dieu était de les
appeler a la foi en Christ, et ce qu’il avait prévu dans I'éternité, il I'a réalisé dans le temps. Paul explique
ainsi le dessein de Dieu: « Car ceux qu’il a connus d’avance, il les a aussi prédestinés a étre
semblables a I'image de son Fils, afin que son Fils fat le premier-né entre plusieurs fréres. Et ceux
qu’il a prédestinés, il les a aussi appelés ; et ceux qu’il a appelés, il les a aussi justifiés ; et ceux qu’il
a justifiés, il les a aussi glorifiés. Que dirons-nous donc a I'égard de ces choses ? Si Dieu est pour
nous, qui sera contre nous ? » (Romains 8:29-31).

Paul parle de cing étapes : deux avant I'appel et deux apres l'appel. Les appelés sont ceux que le Saint-
Esprit a amenés a la foi en Christ par I'intermédiaire de I'Evangile. Ceux qui ont été appelés doivent
savoir que leur appel est le résultat de deux choses qui ont précédé leur appel. La premiére est que
Dieu les a connus d’avance ou les a choisis dans 'amour avant que le temps ne commence. La seconde
est que Dieu les a prédestinés a étre ses enfants. Chaque chrétien doit se dire "Je crois que Jésus est
mort pour mes péchés. Cela signifie que Dieu me connaissait depuis I'éternité et a choisi de m’amener
a la foi en Christ. Non seulement il m’a connu a I'avance dans I'amour, mais il m’a prédestiné a devenir
un membre de sa famille de croyants, qui ont I'image de Dieu restaurée en eux. Ainsi, Dieu m’a choisi
pour étre un frére ou une sceur du Christ lui-méme, un membre de la sainte famille de Dieu.

Lappelé doit alors réaliser que, puisque Dieu I'a connu d’avance et I'a prédestiné de toute éternité a
étre sien, Dieu continuera a se préoccuper de lui dans I'amour et a accomplir ce qu’il a commencé.
Aprés avoir été appelé, le chrétien recgoit immédiatement la justification (le pardon) que le Christ a
accordée a tous les pécheurs. Nous sommes déclarés justes aux yeux de Dieu. C’est le cas de toute
personne qui croit en Jésus. Tous ceux qui sont appelés par I'Evangile sont également déclarés justes
et recoivent le pardon de leurs péchés. Nous devons alors nous rendre compte que, puisque les quatre
premieres étapes ont déja eu lieu, la cinquiéme est inévitable, et nous pouvons compter dessus : « Il
les a aussi glorifiés ». Pour Dieu, c’est déja fait. La gloire d’étre enfants de Dieu nous appartient déja
par la foi, et la gloire promise pour l'au-dela est une chose certaine, quels que soient les difficultés, les

549



problemes, les tragédies et les persécutions que nous avons endurés et que nous devons encore
endurer avant que n‘arrive la pleine gloire de la vie éternelle.

Ecoutez les derniéres paroles de Paul dans ce chapitre : « Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ?
Lui, qui n’a point épargné son propre Fils, mais qui I'a livré pour nous tous, comment ne nous
donnera-t-il pas aussi toutes choses avec lui ? Qui accusera les élus de Dieu ? C’est Dieu qui justifie !
Qui les condamnera ? Christ est mort ; bien plus, il est ressuscité, il est a la droite de Dieu, et il
intercéde pour nous ! » (Romains 8:31-34). Ceux qui croient en Jésus doivent savoir qu’ils sont les élus
de Dieu — les élus de Dieu depuis I'éternité.

Cela ne signifie pas que notre vie sur terre sera facile. Paul lui-méme a été soumis a une persécution
extréme, et il savait que les chrétiens de Rome connaitraient certainement aussi de nombreuses
difficultés. Mais le fait qu’ils sachent que Dieu les a prédestinés au Christ les soutiendra jusqu’a la fin.
C’est pourquoi il demande : « Qui nous séparera de I'lamour de Christ ? Sera-ce la tribulation, ou
I'angoisse, ou la persécution, ou la faim, ou la nudité, ou le péril, ou I'épée ? selon qu’il est écrit :
C’est a cause de toi qu’on nous met a mort tout le jour, Qu’on nous regarde comme des brebis
destinées a la boucherie. Mais dans toutes ces choses nous sommes plus que vainqueurs par celui
qui nous a aimés. Car j’ai I'assurance que ni la mort ni la vie, ni les anges ni les dominations, ni les
choses présentes ni les choses a venir, ni les puissances, ni la hauteur, ni la profondeur, ni aucune
autre créature ne pourra nous séparer de F'amour de Dieu manifesté en Jésus-Christ notre Seigneur »
(Romains 8:35-39).

Aprés avoir mis en garde les Thessaloniciens contre la venue de I'Antéchrist, 'ap6tre Paul leur a écrit :
« Pour nous, freres bien-aimés du Seigneur, nous devons a votre sujet rendre continuellement graces
a Dieu, parce que Dieu vous a choisis dés le commencement pour le salut, par la sanctification de
I’Esprit et par la foi en la vérité. C’est a quoi il vous a appelés par notre Evangile, pour que vous
possédiez la gloire de notre Seigneur Jésus-Christ » (2 Thessaloniciens 2:13-14). Remarquez comment
Dieu a exécuté son choix de les sauver. Il les a appelés par I'Evangile. Il a envoyé le Saint-Esprit pour
travailler dans leurs cceurs afin qu’ils croient a la vérité sur Jésus-Christ, qui est le chemin, la vérité et
la vie.

Dieu veut que tous ceux qui ont été appelés par I'Esprit Saint a travers I'Evangile croient qu’ils font
partie des élus et qu’ils se considerent comme des élus, des choisis de Dieu. L'apotre Pierre écrit a tous
les chrétiens dont il a la charge : « Vous étes une race élue, un sacerdoce royal, une nation sainte, un
peuple acquis, afin que vous annonciez les vertus de celui qui vous a appelés des ténébres a son
admirable lumiere » (1 Pierre 2:9). Il s'adresse a ses lecteurs comme a des « élus selon la prescience
de Dieu le Pére, par la sanctification de I'Esprit, afin qu’ils deviennent obéissants, et qu’ils participent
a I'aspersion du sang de Jésus-Christ » (1 Pierre 1:2).

L'apotre Paul s'adresse de la méme maniéere aux chrétiens de Colosses, qu’il appelle les « élus de Dieu,
saints et bien-aimés » (Colossiens 3:12). Il utilise I'expression « élus de Dieu » dans sa lettre a Tite (Tite
1:1). Dans sa deuxiéme lettre a Timothée, il écrit : « Je supporte tout a cause des élus, afin qu’eux
aussi obtiennent le salut qui est en Jésus-Christ, avec la gloire éternelle » (2 Timothée 2:10).

Jésus lui-méme a utilisé la méme expression dans son explication de la parabole de la veuve et du juge
inique. Si méme le juge inique finit par aider une veuve persévérante qui ne cesse de lui demander de
I'aide, « Dieu ne fera-t-il pas justice a ses élus, qui crient a lui jour et nuit, et tardera-t-il a leur égard ?
Je vous le dis, il leur fera promptement justice » (Luc 18:7-8). En parlant des nombreuses tribulations
a endurer lorsque Jérusalem et son temple seraient détruits, Jésus a dit: « Si ces jours n’étaient
abrégés, personne ne serait sauvé ; mais, a cause des élus, ces jours seront abrégés. ... Car il s’élevera
de faux Christs et de faux prophetes ; ils feront de grands prodiges et des miracles, au point de
séduire, s’il était possible, méme les élus » (Matthieu 24:22-24). Les élus de Dieu seront préservés a
travers toutes les tribulations, car « ses anges ... rassembleront ses élus des quatre vents, depuis une
extrémité des cieux jusqu’a I'autre » (Matthieu 24:31).

550



Parce que les brebis de Jésus sont en sécurité entre les mains du Sauveur et de son Pere et qu’elles
sont préservées pour la gloire ultime du ciel, nous pouvons dire avec Paul : « Notre cité a nous est
dans les cieux, d’ou nous attendons aussi comme Sauveur le Seigneur Jésus-Christ, qui transformera
le corps de notre humiliation, en le rendant semblable au corps de sa gloire » (Philippiens 3:20-21).
Puisque nous sommes des citoyens du ciel, Paul nous exhorte : « Cherchez les choses d’en haut. ...
Affectionnez-vous aux choses d’en haut, et non a celles qui sont sur la terre » (Colossiens 3:1-2).

Les patriarches d’autrefois (Abraham, Isaac et Jacob) se considéraient déja comme des « étrangers et
voyageurs sur la terre » et attendaient avec impatience « une patrie ... céleste » (Hébreux 11:13-14,
16). Ainsi, nous, les chrétiens, en tant que citoyens du ciel, sommes déja « approchés de la montagne
de Sion, de la cité du Dieu vivant, la Jérusalem céleste, des myriades qui forment le chceur des anges,
de I'assemblée des premiers-nés inscrits dans les cieux, du juge qui est le Dieu de tous, des esprits
des justes parvenus a la perfection, de Jésus qui est le médiateur de la nouvelle alliance » (Hébreux
12:22-24). Puisque I’Esprit Saint nous a appelés par I'Evangile et nous a rendus spirituellement vivants,
nous pouvons d’ores et déja dire que Dieu « nous a ressuscités ensemble, et nous a fait asseoir
ensemble dans les lieux célestes, en Jésus-Christ », mais « dans les siécles a venir » il montra
« I'infinie richesse de sa grace par sa bonté envers nous en Jésus-Christ » (Ephésiens 2:5-7).

En raison de I'élection de la grace de Dieu, qu’il a réalisée dans le temps, nous pouvons avoir la
confiance de Paul et dire : « Le Seigneur me délivrera de toute ceuvre mauvaise, et il me sauvera pour
me faire entrer dans son royaume céleste. A lui soit la gloire aux siécles des siécles ! Amen ! » (2
Timothée 4:18).

Questions

Que signifie I'élection de la grace ?

Quand cette élection a-t-elle eu lieu ?

Pourquoi I'appelle-t-on I'élection de la grace ?

Pourquoi I'appelle-t-on prédestination ?

Sur quelle base les enfants d’Israél ont-ils été choisis pour étre le peuple de Dieu ?

Quelle est la seule chose que nous possédons réellement et dont nous pouvons nous vanter
en tant que chrétiens ?

7. Quelles sont les affirmations qui enseignent I’élection de la grace dans Ephésiens ?

8. Quelle est I'affirmation centrale dans la liste des cing affirmations de Paul dans Romains 8 ?
9. Que devons-nous conclure du passé si nous avons été appelés par I’Evangile ?

10. Que devons-nous conclure de I'avenir si nous avons été appelés par I'Evangile ?

11. Comment le Saint-Esprit réalise-t-il notre élection sur cette terre dans le temps ?

12. Pourquoi devrions-nous nous considérer comme des étrangers et des voyageurs sur terre ?

oukwNE

551



ONLINE |

THEOL@GICAL b

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 16.4 — La doctrine de I’élection de grace (Prédestination)

Le calvinisme et I'arminianisme et la doctrine de I’élection

Ce que nous avons étudié dans I’Ecriture au sujet de I’élection de la grace est assez simple. Les croyants
en Christ doivent réaliser que Dieu les a choisis depuis I'éternité pour étre ses croyants. En d’autres
termes, Dieu les a choisis depuis I'éternité pour étre les siens, et par conséquent, Dieu les gardera dans
cette foi jusqu’a la fin et les glorifiera finalement d’une gloire compléte au ciel. Leur salut est donc
entierement une question de grace. lls sont sauvés par la grace seule, sans qu’ils aient contribué le
moins du monde a leur salut.

Nous rencontrons des difficultés avec cet enseignement lorsque nous essayons de le comprendre dans
notre esprit et de faire coincider tout ce que Dieu nous enseigne dans I'Ecriture. Ce faisant, nous tirons
parfois des conclusions qui s‘opposent aux enseignements clairs de la Bible.

A l'époque de la Réforme, Jean Calvin était enseignant de Bible & Genéve, en Suisse. Utilisant sa raison
humaine, Jean Calvin a déterminé que si Dieu a élu certaines personnes depuis I'éternité pour étre
sauvées, alors il doit avoir déterminé depuis I'éternité que les autres personnes sont perdues. Ce
raisonnement est logique pour la raison humaine, mais il est directement opposé a ce que la Bible
enseigne au sujet de la grace, comme nous l'avons déja appris. Dieu nous enseigne qu’il a aimé le
monde et qu’il a montré son amour pour le monde en envoyant son Fils Jésus pour étre le Sauveur du
monde. Dieu veut que tous les hommes soient sauvés ; il ne veut pas que quelqu’un se perde. Jésus
n’est pas mort pour certains, mais pour tous. Dieu veut que la Bonne Nouvelle de ce que le Christ a
fait soit apportée a tous les peuples, et pas seulement a certains. Le Saint-Esprit désire ardemment
convertir chaque pécheur dans le monde entier a la foi en Christ pour le salut. La Bible n’enseigne nulle
part que Dieu, de toute éternité, a choisi certaines personnes pour étre damnées et aller en enfer.

Lenseignement de Jean Calvin s’appelle le calvinisme et peut étre résumé en cinqg points :

1. Lacorruption (ou dépravation) totale

2. La prédestination inconditionnelle (parfois appelée double prédestination : au paradis et a
I'enfer)

3. Lexpiation limitée (Jésus n’est pas mort pour tous, mais seulement pour ceux qui ont été
choisis pour étre sauvés)

4. La grace irrésistible (Si Dieu vous a choisi pour étre sauvé, vous serez sauvé méme si vous
résistez)

5. La persévérance des saints (Les croyants en Christ ne peuvent pas perdre leur foi; ils
persévéreront toujours)

Le seul de ces points qui soit en accord avec les Ecritures est le premier : La dépravation totale. Les
autres sont directement contraires aux Ecritures que nous avons déja étudiées. La Bible n’enseigne
nulle part que Dieu a prédestiné certains a étre damnés. En fait, Jésus a fait une distinction claire entre
ceux qui iront au ciel et ceux qui iront en enfer dans sa description du jour du jugement. Aux brebis
qui seront a sa droite, Jésus dira : « Prenez possession du royaume qui vous a été préparé deés la
fondation du monde » (Matthieu 25:34). Mais a ceux qui sont a sa gauche, il dira : « Retirez-vous de
moi, maudits ; allez dans le feu éternel qui a été préparé pour le diable et pour ses anges » (Matthieu

552




25:41). De méme, dans sa lettre aux Romains, I'ap6tre Paul parle « des vases de colére formés pour la
perdition » mais il parle de « des vases de miséricorde qu’il a d’avance préparés pour la gloire »
(Romains 9:22-23). L'élection de la grace est « d’avance ». Mais la damnation est la réaction de Dieu a
I'incrédulité de 'homme apres coup ; il n’y a pas « d’avance ».

Le point 3 (expiation limitée) est une attaque directe contre la grace universelle qui, comme nous
I'avons vu, est abondamment enseignée dans les Ecritures. Il y a une grande différence entre présenter
I’Evangile en disant que Jésus a souffert et est mort pour tous les pécheurs et présenter I’Evangile en
disant que Jésus est mort pour certains pécheurs. En fait, dire que Jésus est mort pour certains
pécheurs n’est pas du tout une bonne nouvelle, car un pécheur ne sait jamais s’il est 'une des
personnes pour lesquelles Jésus est mort, ou s’il est 'une de celles que Dieu a choisies de toute
éternité pour étre damnées. L'Evangile du Christ n’est plus une bonne nouvelle pour cette personne.
Ce n’est pas ainsi que le missionnaire Paul préchait. Paul a dit : « Sachez donc, hommes freres, que
c’est par lui (Jésus) que le pardon des péchés vous est annoncé, et que quiconque croit est justifié
par lui de toutes les choses dont vous ne pouviez étre justifiés par la loi de Moise » (Actes 13:38-39).
Il a dit que cette Bonne Nouvelle était annoncée a « vous », et pas seulement a certains d’entre vous.
Paul a écrit : « Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-méme, en n’imputant point aux
hommes leurs offenses » (2 Corinthiens 5:19).

Le point 4 (la grace irrésistible) est également contraire aux Ecritures. Dieu, dans sa grace, désire que
tous soient sauvés, mais on peut résister a sa grace. Etienne a dit aux Juifs qui voulaient le tuer : « Vous
vous opposez toujours au Saint-Esprit. Ce que vos peres ont été, vous I’étes aussi » (Actes 7:51). Jésus
lui-méme a dit : « Combien de fois ai-je voulu rassembler tes enfants, comme une poule rassemble
ses poussins sous ses ailes, et vous ne I'avez pas voulu ! » (Matthieu 23:37).

Le point 5 présente la théorie du « sauvé un jour, sauvé toujours ». Mais Jésus a parlé de ceux qui
« croient pour un temps, et ils succombent au moment de la tentation » (Luc 8:13).

Nous reconnaissons que la doctrine de I’élection pose des problémes a I'esprit humain, comme c’est
le cas pour de nombreux autres enseignements de I'Ecriture, tels que la doctrine de la Trinité. Il ne
nous appartient pas d’essayer de réconcilier les divers enseignements de I’Ecriture avec notre raison,
mais simplement d’accepter chaque enseignement de I’Ecriture, que notre raison humaine soit
satisfaite ou non.

Aprés la mort de Jean Calvin, son enseignement sur la prédestination a été combattu par Jacob
Arminius et ses disciples. Aujourd’hui, cet enseignement (arminianisme ou synergisme) est beaucoup
plus répandu dans les églises protestantes que le calvinisme strict. Alors que le calvinisme enseigne
gue le salut et la damnation sont déterminés par Dieu depuis I’éternité, 'arminianisme enseigne que
I’'homme est responsable a la fois de sa damnation et de son salut. En d’autres termes, il n’est pas
totalement dépravé (premier point du calvinisme), mais il est capable d’accepter ou de refuser
I’Evangile lorsqu’il lui est présenté. En d’autres termes, il est possible de coopérer a sa propre
conversion, méme si la Bible déclare que tout le monde est « mort dans [ses] offenses et [ses]
péchés » (Ephésiens 2:1, 5). Par conséquent, c’est a chaque personne de décider si elle sera sauvée ou
perdue. Parce que l'arminianisme enseigne la coopération dans la conversion, cet enseignement est
appelé synergisme, ce qui signifie coopération. Aujourd’hui, cet enseignement arminien est souvent
appelé « théologie de la décision » parce qu’il enseigne qu’une personne peut décider de croire en
Jésus ou de le rejeter.

En résumé, le calvinisme nie 'enseignement biblique de la grace universelle, tandis que I'arminianisme
nie I'enseignement selon lequel nous sommes sauvés par la grace seule. De nombreux religieux et
enseignants de la Bible pensent qu’il n’y a pas de troisieme option possible. Une personne doit étre
soit arminienne, soit calviniste. Mais les luthériens confessionnels ne sont ni calvinistes ni arminiens.
Nous enseignons ce que I'Ecriture enseigne, a savoir que la grace de Dieu est universelle et que nous
sommes sauvés par la grace seule. Nous enseignons que si une personne est sauvée, c’'est par la grace

553



de Dieu seule. Nous enseignons que si une personne est perdue, c’est de sa propre faute. La doctrine
de I'élection par la grace souligne et met en évidence I'enseignement selon lequel nous sommes
entierement sauvés par la grace seule.

Questions

=

Pourquoi les chrétiens ont-ils parfois des problémes avec la doctrine de I'élection ?

Quelle conclusion Jean Calvin a-t-il tirée du fait que Dieu, de toute éternité, a choisi certaines
personnes pour étre sauvées ?

En quoi cette conclusion est-elle contraire a I'Ecriture ?

Quels sont les cing points du calvinisme ?

Quelles sont les erreurs des points 3,4 et 5 ?

Qui était le professeur qui s'opposait aux enseignements du calvinisme ?

En quoi son enseignement était-il contraire aux Ecritures ?

En quoi I'enseignement du luthéranisme confessionnel différe-t-il du calvinisme et de
I'arminianisme ?

N

O NV AW

554



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

\\\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 16.5 — La doctrine de I’élection de grace (Prédestination)

Autres questions liées

Il est important de bien comprendre le sens du phrase « connaitre d’avance » et la maniére dont il est
utilisé dans Romains 8. La Bible enseigne que Dieu connaft tout ce qui se produira dans le futur comme
si cela s'était déja produit. C'est probablement la compréhension la plus courante du sens de ce phrase.
Depuis I'éternité, Dieu connait absolument tout ce qui s'est passé dans le temps, depuis la création
jusqu'a aujourd'hui, ainsi que ce qui se passera depuis aujourd'hui jusqu'a la fin du monde. Job dit a
Dieu : « ... ses jours sont fixés, ... tu as compté ses mois » (Job 14:5). Lorsqu'on demanda au prophete
Daniel de raconter au roi Nabuchodonosor son réve et sa signification, il lui dit : « Il y a dans les cieux
un Dieu qui révele les secrets, et qui a fait connaitre au roi Nebucadnetsar ce qui arrivera dans la
suite des temps » (Daniel 2:28). Jacques, le frere de Jésus, a dit lors d'une réunion de chrétiens c'est
Dieu « a qui elles (ces choses) sont connues de toute éternité » (Actes 15:18). C'est grace a cette
connaissance d’avance de Dieu qu'il peut faire des prophéties concernant I'avenir qui s'accomplissent
toujours exactement comme il I'a prophétisé. C'est ainsi que Dieu se distingue des dieux des paiens.

Néanmoins, le phrase « connu d'avance » dans Romains 8:29 ne signifie pas simplement que Dieu
connait quelque chose a I'avance. Si tel était son sens, alors lorsque le texte dit : « ceux qu'il a connus
d'avance », il s'agirait dans ce cas de toutes les personnes du monde entier, car Dieu connait tout le
monde d’avance. Mais tout le monde ne finit pas dans la gloire, c'est-a-dire n'est pas « glorifié », e qui
est le cas, selon Romains 8:30 de « ceux qu'il a connus d'avance ». Au contraire, le phrase « connus
d'avance » dan Romains 8:29 et dans d'autres endroits de I'Ecriture a le sens de « faire un choix dans
I'amour », tout comme le mot « conaitre » dans la Bible signifie souvent plus qu'une simple
connaissance. Il inclut les idées d'émotion et de choix. C'est pourquoi nous avons expliqué le phrase
« connu d'avance » dans Romains 8:29 comme signifiant que Dieu, dans son amour, a choisi certaines
personnes depuis I'éternité pour étre siennes, et qu'il a ensuite prédestiné ces mémes personnes a
étre membres de sa sainte famille. Ce sont ces personnes qu'il a ensuite appelées par I'Evangile a
apprendre la mort sacrificielle de Jésus pour le monde et a venir a la foi en Jésus. C'est Dieu qui a choisi
de leur apporter I'Evangile et de les persuader d'y croire, et tout cela par grace, sans aucun désir de
leur part d'accepter I'offre de Dieu. En d'autres termes, ils n'étaient pas en mesure de coopérer a leur
propre conversion ; leur conversion était entierement une question de grace. En résumé, Dieu connait
d'avance tous les habitants du monde entier depuis I'éternité, mais au sens de Romains 8:29, Dieu n'a
« connu a d'avance » que certaines personnes qu'il a ensuite prédestinées, appelées, justifiées et
glorifiées.

Le mot grec traduit par « connu d'avance » (progindsé mpoywwokw) dan Romains 8:29 ne signifie pas
« connaftre d'avance » d'une maniére intellectuelle, mais « connaitre d'avance » d'une maniére
affectueuse ou émotionnelle. L'apotre Pierre utilise le mot de la méme maniere lorsqu'il appelle les
chrétiens a qui il écrit « élus selon la prescience de Dieu le Pére » (1 Pierre 1:2). C'est aussi ce qu'a
écrit Paul : « Dieu n'a point rejeté son peuple, qu'il a connu d'avance » (Romains 11:2).

D'autres ont mal compris le phrase « connu d'avance » d'une autre maniére. lls ont compris que
I'apétre Paul disait que Dieu voyait a I'avance quelles personnes croiraient en Jésus lorsque I'Evangile
leur serait apporté, et que ces personnes que Dieu prévoyait étre des croyants sont celles que Dieu a
ensuite choisies pour étre les siennes. Mais cela revient a ajouter a I'Ecriture des mots qui n'y figurent

555




pas. lls comprennent que Paul dit : « Ceux que Dieu a connus d'avance comme croyants en Christ, ce
sont ceux qu'il a prédestinés et choisis comme siens ». Mais les mots « comme croyants en Christ » ne
sont pas dans le texte.

Dieu a-t-il choisi certaines personnes pour les faire siennes parce qu'il voyait qu'elles allaient croire a
I'Evangile ? En d'autres termes, leur foi future en Jésus (que Dieu pouvait voir a I'avance) était-elle la
raison ou la cause pour laquelle Dieu les a élues ou choisies ? Cela peut avoir un sens pour notre
pensée humaine, mais ce n'est pas |'enseignement de I'Ecriture. Nous lisons dans Actes 13:48 : « Tous
ceux qui étaient destinés a la vie éternelle crurent. » Remarquez que le fait que Dieu les a destinés a
la vie éternelle est la cause de leur foi. Ce n'est pas l'inverse, leur foi n'est pas la cause de leur destinée
par Dieu. Méme certains luthériens ont mal compris les paroles de Paul et ont enseigné que Dieu
choisit ou élit des personnes pour qu'elles soient siennes « en raison de leur foi », alors que I'Ecriture
n'enseigne pas cela. En fait, cette idée est méme contraire a nos confessions luthériennes, qui
enseignent clairement que I'élection de Dieu est la cause de notre foi en Jésus, et non l'inverse.

Ce que nous enseignons et confessons en tant que luthériens confessionnels est contraire aux
calvinistes et aux arminiens. Les calvinistes enseignent que nous sommes sauvés par la grace seule,
mais ils nient I'enseignement également biblique de la grace universelle. Les arminiens enseignent la
grace universelle, mais nient I'enseignement également biblique selon lequel nous sommes sauvés par
la grace seule. Les calvinistes et les arminiens prétendent qu'il faut choisir entre « la grace seule » et
« la grace universelle ». lls affirment que I'on ne peut raisonnablement pas enseigner les deux, car un
enseignement semble contredire I'autre. Mais puisque les deux concepts sont clairement enseignés
dans I'Ecriture, nous, luthériens confessionnels, enseignons les deux : le salut par la grace seule et la
grace universelle. Notre tache n'est pas d'harmoniser les doctrines bibliques pour les rendre plus
faciles a comprendre pour notre raison humaine, mais simplement de croire, d'enseigner et de
confesser ce que Dieu nous enseigne dans sa Parole.

Dans notre travail d'ambassadeurs du Christ, nous devrions suivre I'ordre de la lettre de Paul aux
Romains. L'essentiel est I'Evangile de Jésus, comme le dit Paul dans Romains 1:16. Pour préparer
I'Evangile, nous proclamons la loi de Dieu qui condamne, comme le fait Paul dans Romains 1:18 — 3:20.
Ensuite, Paul détaille I'Evangile lui-méme, I'Evangile de la grace universelle (Romains 3:24), en
soulignant que la seule facon de recevoir I'Evangile est par la foi, et non par les ceuvres (Romains 3:21
—5:21). La liberté que nous avons en Christ est expliquée dans Romains 6— 8. Ce n'est que lorsqu'il
parle des persécutions et des troubles endurés par les chrétiens qu'il évoque la doctrine de I'élection
dans Romains 8. Donc, le but de la doctrine de I'élection est de renforcer notre foi en notre Dieu
bienveillant et de nous préserver ainsi dans cette foi jusqu'a la fin. Notre foi personnelle en Christ n'est
pas le fruit du hasard ni de notre propre choix, mais le résultat du plan de Dieu pour nous depuis
I'éternité.

Dans Romains 9-11 Paul traite de la relation entre les Juifs et les Gentils dans I'Eglise chrétienne, et
dans ses derniers chapitres (Romains 12-16) il montre comment I'Evangile de la grace de Dieu affecte
et change la facon dont nous vivons en tant que chrétiens. Enseignée avec justesse, la doctrine de
I'élection ne conduit pas a une sécurité charnelle. Dans I'Ecriture, la doctrine est utilisée pour
encourager la vie chrétienne. Paul a écrit aux Colossiens : « Ainsi donc, comme des élus de Dieu, saints
et bien-aimés, revétez-vous d'entrailles de miséricorde, de bonté, d'humilité, de douceur, de
patience. Supportez-vous les uns les autres, et, si l'un a sujet de se plaindre de I'autre, pardonnez-
vous réciproquement. De méme que Christ vous a pardonné, pardonnez-vous aussi » (Colossiens

3:12-13).

Lorsque nous nous adressons au grand public, y compris aux non-croyants, nous n'abordons pas le
sujet de I'élection, mais nous présentons I'Evangile de I'amour de Dieu pour tous les pécheurs,
démontré par sa venue dans le monde, sa souffrance et sa mort pour tous sur la croix, ainsi que par sa
glorieuse résurrection. Nous appelons les pécheurs a reconnaitre que, puisque Jésus est mort pour le

556



monde, il est également mort pour eux. Nous les encourageons, nous les « exhortons » et les
« supplions » d'accepter le don du pardon de Dieu en Jésus (2 Corinthiens 5:20). Ensuite, lorsque les
croyants sont troublés par toutes leurs difficultés, nous présentons la doctrine de I'élection pour les
assurer que, puisque Dieu les a amenés a la foi en Jésus, cela signifie que Dieu les a choisis de toute
éternité pour étre siens, qu'il sera avec eux et les soutiendra dans cette foi jusqu'a la fin, et que nous
devrions donc mettre notre confiance en lui. Nous enseignons ainsi la doctrine de I'élection a sa juste
place.

La Formule de Concorde de 1577 contient un article qui explique I'élection selon I'Ecriture, sans tomber
dans les fossés du calvinisme ou de l'arminianisme, de part et d'autre du vrai chemin. Nous en
présentons ici quelques citations : « La prescience de Dieu est la connaissance que Dieu a de Toutes
chose avant qu’elles ne soient. ... Cette prescience s’étend également sur les bons et sure les méchants,
mais elle nest la cause ni du mal, ni du péché. ... La prédestination ou I’éternelle élection divine ne
s’étend que sur les bons, sur les enfants bien-aimés de Dieu ; elle est la cause de leur salut. ... La
prédestination ... doit ... étre cherchée ... dans sa Parole. ... Or, la Parole de Dieu nous conduit au Christ.
... Et le Christ appelle tous les pécheurs et leur promet du repos. Son appel est chose sérieuse ; il veut
que tous les hommes viennent a lui. ... Il s'offre lui-méme a eux dans la Parole. ... il ne désire la perdition
de personne, et qu'il veut, au contraire, que chacun se convertisse et croie au Christ, le Seigneur. ... Paul
... commence par amener I'homme a la pénitence, a la confession des péchés, a la foi en Christ et a
I'obéissance envers Dieu avant de parler du mystere de I'éternelle élection divine. ... Si tous ne sont pas
sauveés, c'est parce que les uns n'écoutent méme pas la Parole de Dieu, mais la méprisent de propos
délibéré, endurcissent leurs oreilles et leur cceur. ... S'ils périssent, ce n'est pas la faute de Dieu et de
son élection, c'est a cause de leur propre méchanceté. ... C'est donc en Christ que nous devons chercher
I'éternelle élection du Pére qui, dans son conseil divin éternel, a résolu de ne sauver personne, en dehors
de ceux qui confessent son Fils, le Christ, et qui croient vraiment en lui. ... La glorieuse assurance que
nous donne cette salutaire doctrine ... [est que] nous savons que nous sommes élus en Christ, par pure
grdce et sans aucun mérite de notre part, pour la vie éternelle et que personne ne peut nous ravir de
sa main. » (LA FOI DES EGLISE LUTHERIENNES Confessions et Catéchismes, pp. 441-442).

En raison d'une grave controverse parmi les luthériens américains concernant la doctrine de I'élection,
les luthériens confessionnels ont rédigé le Bref Exposé de 1932, dans laquelle la doctrine de |'élection
est résumée de la maniére suivante : « Tous ceux qui, ici dans le temps, sont amenés a la foi, justifies,
sanctifies et maintenus dans la foi ... Dieu leur a depuis I'éternité fait don de la foi, de la justification,
de la sanctification de de la persévérance dans la foi, pour la méme raison, c'est-a- dire uniquement
par sa miséricorde, a cause du Christ, et par les moyens de grdce » (PROFESSION DE FOI DE L'EGLISE
LUTHERIENNE, #35).

Questions

1. Que signifie généralement le phrase « connaitre d’avance » ?
2. Que signifie I'expression « connu d'avance » dans la langue romaine ? 8:29?
3. Quelle affirmation est vraie ? Expliquez votre réponse.
1: La foi est la cause de I'élection.
2 : L'élection est la cause de la foi.
4. Quelle affirmation est vraie ? Expliquez votre réponse.
1 : La foi précede I'élection.
2 : L'élection précede la foi.
5. Quel est I'enseignement nié par les calvinistes ?
Quel est I'enseignement nié par les arminiens ?
7. En quoi le luthéranisme confessionnel est-il en désaccord avec le calvinisme et
I'arminianisme ?
8. Quels enseignements de la Parole de Dieu devrions-nous présenter en premier lieu aux non-
croyants ?

o

557



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 16.6 — La doctrine de I’élection de grace (Prédestination)

LUendurcissement des cceurs

Lorsque le Seigneur, dans sa grace, nous apporte I'Evangile par la Parole et le Sacrement, il est
important que nous soyons attentifs a ses paroles et que nous acceptions ce qu’il nous offre. LEsprit
Saint nous met en garde dans le Psaume 95: « Si vous pouviez écouter aujourd’hui sa voix !
N’endurcissez pas votre coeur » (Psaume 95:7-8). Nous ne savons pas combien d’occasions d’entendre
I’Evangile nous aurons dans notre vie. C’est pourquoi il est urgent de saisir la promesse de pardon de
Dieu dés que nous I'entendons. L'ap6tre Paul a expliqué : « Puisque nous travaillons avec Dieu, nous
vous exhortons a ne pas recevoir la grace de Dieu en vain. ... Voici maintenant le temps favorable,
voici maintenant le jour du salut » (2 Corinthiens 6:1-2).

Dieu est patient et lent a la colére, comme sa Parole nous le dit a maintes reprises, mais nous finissons
par atteindre le point ol sa patience prend fin. Il est bon que nous ne mettions pas Dieu a I'épreuve
pour voir combien de temps nous pouvons le repousser avant d’écouter sa Parole. Cette résistance
continue a la Parole de Dieu s’appelle I'endurcissement du cceur contre ce que Dieu dit.

Lorsque les enfants d’Israél étaient esclaves en Egypte, Dieu dit & Moise d’aller voir le Pharaon
d’Egypte, le puissant souverain du pays, et de lui donner l'ordre de Dieu de libérer ses esclaves
israélites. Moise et son frere Aaron « se rendirent ensuite auprés de Pharaon, et lui dirent: Ainsi parle
I’Eternel, le Dieu d’Israél: Laisse aller mon peuple » (Exode 5:1). Le Pharaon a répondu en disant :
« Qui est 'Eternel, pour que j'obéisse a sa voix » (Exode 5:2). C’est la premiére fois que le Pharaon
résiste a 'ordre du Seigneur.

Moise et Aaron ont continué a présenter la demande du Seigneur a Pharaon, mais celui-ci a continué
a résister. En réponse, Dieu a envoyé dix plaies sur I'Egypte, et aprés chaque plaie, Pharaon a eu
I'occasion d’obéir au Seigneur. Mais a chaque fois, bien qu’il ait d’abord promis de le faire, il a changé
d’avis dés que la plaie a pris fin. Il a refusé de laisser partir le peuple de Dieu. Le livre de I'Exode
rapporte encore et encore : « Le coeur de Pharaon s’endurcit » (Exode 7:13). « Pharaon ... endurcit
son coeur » (Exode 8:11). « Le coeur de Pharaon s’endurcit » (Exode 8:15). « Pharaon, cette fois
encore, endurcit son coeur » (Exode 8:28).

Enfin, aprés un certain temps, nous lisons dans I'Exode : « LEternel endurcit le coeur de Pharaon »
(Exode 9:12). Lorsque nous, pécheurs, endurcissons nos coeurs contre Dieu et refusons d’écouter sa
Parole, le temps peut venir ou Dieu endurcit nos cceurs en guise de jugement contre I'endurcissement
de nos coeurs contre lui. Lorsque Dieu endurcit nos coeurs, cela signifie que sa patience est arrivée a
son terme et que nous n’avons plus l'occasion de nous repentir de nos péchés. En d’autres termes,
notre temps de grace est déja terminé dans cette vie.

Ainsi, la Bible enseigne que Dieu, en son temps et a sa maniere, endurcit le coeur de certains qui
s’endurcissent contre lui et méprisent sa Parole. Dieu est cependant tres patient et indulgent envers
ses ennemis, comme nous le montre I'histoire du pharaon d’Egypte a I'époque de Moise (trés
probablement Amenhotep Il) et de Judas Iscariote.

Jésus a expliqué a ses disciples pourquoi il parlait aux gens en paraboles. « C’est pourquoi je leur parle
en paraboles, parce qu’en voyant ils ne voient point, et qu’en entendant ils n’entendent ni ne
comprennent. Et pour eux s'accomplit cette prophétie d’Esaie : Vous entendrez de vos oreilles, et

558




vous ne comprendrez point ; Vous regarderez de vos yeux, et vous ne verrez point. Car le coeur de ce
peuple est devenu insensible ; lls ont endurci leurs oreilles, et ils ont fermé leurs yeux » (Matthieu
13:13-15). Lendurcissement de nos cceurs par nous est parfois suivi de 'endurcissement de nos coeurs
par Dieu, de sorte que nous pouvons entendre les paroles de I'Evangile sans vraiment les entendre ou
les comprendre.

Existe-t-il un moyen de savoir a I'avance combien de temps nous pouvons endurcir notre coeur avant
gue Dieu ne I'endurcisse ? C’est quelque chose que nous ne pouvons pas savoir. lap6tre Paul dit : « Il
endurcit qui il veut » (Romains 9:18). Ceux qu’il endurcit n’ont pas le droit de se plaindre. Paul dit :
« Dieu ... a supporté avec une grande patience des vases de colere formés pour la perdition »
(Romains 9:22). Remarquez que Paul ne dit pas « formés d’avance » (Romains 9:23) a I'égard de ceux
dont le cceur est endurci. Mais il dit : « Les autres ont été endurcis, selon qu’il est écrit : Dieu leur a
donné un esprit d’assoupissement, des yeux pour ne point voir, et des oreilles pour ne point
entendre, jusqu’a ce jour » (Romains 11:7-8).

Il est important que nous réalisions que I'endurcissement des cceurs par Dieu est une réponse et un
jugement sur la résistance de I’homme a sa Parole. Il n’en demeure pas moins vrai, comme nous l'avons
déja dit, que « Le Seigneur ... use de patience envers vous, ne voulant pas qu’aucun périsse, mais
voulant que tous arrivent a la repentance » (2 Pierre 3:9).

Avec notre esprit humain, nous ne pouvons pas comprendre pleinement toutes les voies de Dieu,
comme son élection éternelle et son endurcissement des coeurs. Lesprit humain pose des questions
telles que : Pourquoi Dieu semble-t-il étre plus patient avec certains qu’avec d’autres ? Pourquoi
certains entendent-ils I'Evangile et sont amenés a la foi alors que d’autres entendent le méme Evangile
ety résistent ?

Tous les incroyants sont également morts dans leurs péchés lorsqu’ils viennent au monde. Dieu veut
les sauver tous, et Jésus est mort pour tous. Pourtant, seuls certains sont amenés a la foi en Christ,
bien que Dieu veuille que tous se repentent et soient sauvés. En méme temps, ceux qui se
convertissent sont tout aussi pécheurs et naturellement morts dans leurs péchés que ceux qui ne se
convertissent pas.

Nous devons enseigner ce que Dieu nous a dit dans sa Parole, méme si nous ne pouvons pas le
comprendre entierement. Nous devons dire que tous ceux qui sont sauvés le sont par la grace de Dieu
seule. Tous ceux qui sont perdus le sont par leur propre faute, méme si Dieu désire ardemment le salut
de tous et que Jésus est mort pour tous. Notre réponse a toute objection aux voies de Dieu doit étre
simplement la suivante : « O homme, toi plutot, qui es-tu pour contester avec Dieu ? » (Romains
9:20). « O profondeur de la richesse, de la sagesse et de la science de Dieu ! Que ses jugements sont
insondables, et ses voies incompréhensibles ! Car Qui a connu la pensée du Seigneur, Ou qui a été
son conseiller ? Qui lui a donné le premier, pour qu’il ait a recevoir en retour ? C’est de lui, par lui,
et pour lui que sont toutes choses. A lui la gloire dans tous les siécles ! Amen ! » (Romains 11:33-36).

Questions

1. Que signifie I'endurcissement des cceurs ?
2. Quand Dieu endurcit-il le coeur des gens ?
3. Qu’est-ce qui est arrivé en premier ?

Pharaon a endurci son coeur

ou

Dieu a endurci le coeur de Pharaon ?
4. Quelle est I'une des raisons pour lesquelles Jésus parlait en paraboles ?
5. Pourquoi devrions-nous étre satisfaits des enseignements de Dieu méme si nous ne pouvons

pas les comprendre entierement ?

559



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

\\\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 16.7 — La doctrine de I’élection de grace (Prédestination)

Lunion mystique entre Dieu et les croyants en Christ

La doctrine de I'élection de la grace est une source de grand réconfort et de force pour les croyants en
Christ. Un autre enseignement de la Parole de Dieu qui réconforte et fortifie les croyants est celui selon
lequel Dieu lui-méme (Pere, Fils et Saint-Esprit) fait sa demeure dans le cceur de tous les croyants en
Christ. Cet enseignement est connu sous le nom d’union mystique entre Dieu et les croyants en Christ.

Etant donné que I'Ecriture parle d’autres unions, il est important que nous soyons clairs sur les
différences entre ces autres unions et cette union mystique entre Dieu et les chrétiens. L'ap6tre Paul a
dit aux Athéniens qu’il existe une sorte d’union entre Dieu et toutes les personnes sur terre. Cette
union est une union entre le Créateur et le Préservateur de tous les étres humains et les étres humains
gu’il a créés. Paul a cité I'un des poétes paiens qui a dit en toute vérité : « De lui nous sommes la race »
(Actes 17:28). Car Dieu « donne a tous la vie, la respiration, et toutes choses » (Actes 17:25), il est
vrai pour tous les étres humains « qu’il ne [est] pas loin de chacun de nous, car en lui nous avons la
vie, le mouvement, et I'étre » (Actes 17:27-28). Personne, croyant ou non, ne peut faire un seul geste
ou respirer un seul souffle sans que la puissance créatrice et préservatrice de Dieu ne soit a I'ceuvre
en nous. Nous pouvons appeler cela la coopération générale de Dieu avec tous les étres humains. Nous
avons étudié cette union au chapitre 5 sur la préservation ou la providence.

Une autre union que la Bible enseigne est I'union personnelle des deux natures en Christ. Jésus est a
la fois vrai Dieu et vrai homme, et pourtant il n’est pas deux personnes mais une seule. Nous avons
étudié cette union en détail au chapitre 6 sur la christologie.

Il existe également une union entre le pain et le vin de la Sainte Céne et le corps et le sang du Christ.
Cette union est connue sous le nom d’union sacramentelle. Cela signifie que lorsque nous participons
au pain, nous participons également au corps du Seigneur, et que lorsque nous participons au vin, nous
participons également au sang du Seigneur. En effet, il existe une « communion » ou une union entre
les éléments matériels et spirituels de la Sante Céne. Nous avons étudié cette union au chapitre 11 sur
le Repas du Seigneur.

Nous voulons également distinguer I'union mystique du Christ avec ses croyants d’autres types de
mysticisme, comme le concept de panthéisme, qui ne fait aucune distinction entre le Créateur et sa
création. Le panthéisme affirme que Dieu est tout et que tout est Dieu. Il existe d’autres idées
mystiques qui ont été imaginées dans l'esprit des hommes et qui n‘ont que peu ou pas de
ressemblance avec les enseignements de I’Ecriture. Nous devons veiller a ne pas ajouter ou retrancher
a ce que Dieu lui-méme nous dit de cette union mystique dans les pages de I’Ecriture sainte.

Nous considérons d’abord I'enseignement de Jésus lui-méme, alors qu’il consolait ses disciples le jeudi
soir précédant son arrestation. Aprés avoir institué le Repas du Seigneur en présence de ses douze
apotres, il a eu une longue discussion avec eux, comme le rapportent les chapitres 14 a 16 de I’Evangile
de Jean. Cette discussion est suivie de sa priere de grand prétre, rapportée au chapitre 17. Ces
chapitres contiennent de nombreuses références a I'union mystique.

Apres avoir parlé de I'union entre lui et le Pere (« Je suis dans le Pére, et que le Pére est en moi » —
Jean 14:10-11), Jésus a poursuivi en disant : « Et moi, je prierai le Pére, et il vous donnera un autre
consolateur, afin qu’il demeure éternellement avec vous, I'Esprit de vérité, que le monde ne peut

560




recevoir, parce qu’il ne le voit point et ne le connait point; mais vous, vous le connaissez, car il
demeure avec vous, et il sera en vous » (Jean 14:16-17). Jésus leur dit alors : « En ce jour-la, vous
connaitrez que je suis en mon Pére, que vous étes en moi, et que je suis en vous » (Jean 14:20). En
réponse a une question de son apo6tre nommé Judas (non Iscariote), Jésus dit alors : « Si quelqu’un
m’aime, il gardera ma parole, et mon Pére I'aimera ; nous viendrons a lui, et nous ferons notre
demeure chez lui » (Jean 14:23). Le contexte indique que « nous » se référe au moins a Dieu le Pére
et a Dieu le Fils, et peut-étre aussi a Dieu le Saint-Esprit, puisque celui-ci a été mentionné dans un
verset précédent. Remarquez que I'union dont parle Jésus est une union entre Dieu et ceux qui aiment
Jésus et gardent (c’est-a-dire chérissent) sa parole.

Dans le quinziéme chapitre de I'Evangile de Jean, nous trouvons Jésus qui utilise I'image d’une vigne
et de ses branches pour expliquer I'union entre lui-méme et ceux qui croient en lui. « Demeurez en
moi, et je demeurerai en vous. Comme le sarment ne peut de lui-méme porter du fruit, s’il ne
demeure attaché au cep, ainsi vous ne le pouvez non plus, si vous ne demeurez en moi. Je suis le
cep, vous étes les sarments. Celui qui demeure en moi et en qui je demeure porte beaucoup de fruit,
car sans moi vous ne pouvez rien faire » (Jean 15:4-5). Le fruit dont il est question ici est le bien
accompli par ceux qui sont mystiquement liés au Christ, comme les sarments sont liés a la vigne. Sans
ce lien, il ne peut y avoir de bons fruits. De méme que les croyants sont en Christ, de méme Christ est
en eux, leur donnant la puissance et la force de faire ce qui est réellement bon aux yeux de Dieu. « Sans
la foi il est impossible de lui étre agréable » (Hébreux 11:6).

Dans la priere qu’il a adressée a son Pere céleste aprés cette discussion avec ses apotres, Jésus a
également fait référence a cette union mystique. Il a prié: « Ce n’est pas pour eux (les apoétres)
seulement que je prie, mais encore pour ceux qui croiront en moi par leur parole, afin que tous
soient un, comme toi, Pére, tu es en moi, et comme je suis en toi, afin qu’eux aussi soient un en
nous, pour que le monde croie que tu m’as envoyé. Je leur ai donné la gloire que tu m’as donnée,
afin qu’ils soient un comme nous sommes un, — moi_en eux, et toi en moi » (Jean 17:20-23).
Remarquez que Jésus habite chaque croyant individuellement, et que les croyants sont unis non
seulement au Christ mais aussi les uns aux autres, car ils participent a cette union mystique avec le
Christ et Dieu. Puisque le Pere, le Fils et le Saint-Esprit habitent dans chaque croyant en Christ, chaque
croyant est uni a tous les autres croyants, de sorte que tous les croyants forment ensemble un temple
de Dieu, la demeure du Trés-Haut. Cette union ne se voit pas, tout comme la foi dans le coeur ne se
voit pas, mais c’est une réalité spirituelle dans laquelle nous pouvons nous réconforter, nous réjouir et
croire.

Une autre illustration utilisée par Jésus pour expliquer I'union mystique est celle d’'une personne qui
mange et qui boit. Chaque croyant en Jésus est comme un homme qui se nourrit de la chair du Christ
et boit son sang. Jésus a dit : « Celui qui mange ma chair et qui boit mon sang a la vie éternelle ; et je
le ressusciterai au dernier jour. Car ma chair est vraiment une nourriture, et mon sang est vraiment
un breuvage. Celui qui mange ma chair et qui boit mon sang demeure en moi, et je demeure en lui.
Comme le Pére qui est vivant m’a envoyé, et que je vis par le Pére, ainsi celui qui me mange vivra
par moi » (Jean 6:54-57). Jésus ne fait pas référence a la Sainte Céne dans ces mots, et ils ne peuvent
pas étre compris de cette maniére. Jésus fait référence a la foi en lui et a la foi en sa chair salvatrice et
en son sang salvateur comme lien entre lui et ses croyants, de sorte qu’ils sont en Jésus et que Jésus
est en eux.

L'apbtre Paul a écrit aux Galates : « C’est Christ qui vit en moi ; si je vis maintenant dans la chair, je
vis dans la foi au Fils de Dieu, qui m’a aimé et qui s’est livré lui-méme pour moi » (Galates 2:20). Tous
ceux qui ont confiance dans le Fils de Dieu qui s’est donné sur la croix pour enlever nos péchés peuvent
avoir la méme confiance que Paul et dire avec lui : « C’est Christ qui vit en moi. » C’est pourquoi Paul
a écrit aux chrétiens de Corinthe : « Ne savez-vous pas que votre corps est le temple du Saint-Esprit
qui est en vous, que vous avez recu de Dieu, et que vous ne vous appartenez point a vous-mémes ?
Car vous avez été rachetés a un grand prix » (1 Corinthiens 6:19-20).

561



Dans sa lettre aux Romains, Paul fait une distinction entre « ceux qui vivent selon la chair » (les
incroyants) et ceux qui vivent « selon I'esprit » (les croyants en Christ). Il écrit : « Ceux qui vivent selon
la chair ne sauraient plaire a Dieu. Pour vous, vous ne vivez pas selon la chair, mais selon 'esprit, si
du moins I’Esprit de Dieu habite en vous. Si quelqu’un n’a pas I'Esprit de Christ, il ne lui appartient
pas. Et si Christ est en vous, le corps, il est vrai, est mort a cause du péché, mais I'esprit est vie a
cause de la justice. Et si I’Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en vous, celui
qui a ressuscité Christ d’entre les morts rendra aussi la vie a vos corps mortels par son Esprit qui
habite en vous » (Romains 8:8-11).

Paul a prié pour les chrétiens d’Ephése « afin qu’il vous donne, selon la richesse de sa gloire, d’étre
puissamment fortifiés par son Esprit dans 'homme intérieur, en sorte que Christ habite dans vos
coeurs par la foi ; afin qu’étant enracinés et fondés dans I'amour, vous puissiez comprendre avec tous
les saints quelle est la largeur, la longueur, la profondeur et la hauteur, et connaitre 'amour de Christ,
qui surpasse toute connaissance, en sorte que vous soyez remplis jusqu’a toute la plénitude de
Dieu » (Ephésiens 3:16-19).

Il est impossible d’atteindre cette présence de Dieu en nous par une sorte d’expérience mystique au
moyen d’incantations, de cérémonies ou de rituels. Puisque la foi vient de I'’écoute de la Parole de Dieu
et que cette union mystique avec Dieu est un don pour tous les croyants en Christ, c’est le Saint-Esprit
qui vient a nous par les moyens de la grace, apportant avec lui le Christ et son Pére. Parce que le Christ
est en chaque croyant et que chaque croyant est en Christ, ce que Jésus dira a ses croyants au jour du
jugement est certainement vrai : « Toutes les fois que vous avez fait ces choses a I'un de ces plus
petits de mes fréres, c’est a moi que vous les avez faites » (Matthieu 25:40). Et lorsque Paul était le
pharisien Saul, tentant de persécuter les croyants en Christ, Jésus ressuscité lui est apparu sur le
chemin de Damas et lui a dit: « Saul, Saul, pourquoi me persécutes-tu ? ... Je suis Jésus que tu
persécutes » (Actes 9:4-5).

Notre confession luthérienne, la Formule de Concorde, souligne que « I'habitation de Dieu suit la
justice de la foi » (LA FOI DES EGLISES LUTHERIENNES Confessions et Catéchismes, p. 479, §1002). Nous
ne devons pas placer notre confiance pour le salut dans cette présence du Christ et du Saint-Esprit,
mais dans l'obéissance du Christ pour nous dans sa vie, sa mort et sa résurrection. C’est grace a ce que
le Christ a fait pour nous dans sa vie et sa mort que nous sommes pardonnés et que nous jouissons de
la promesse de la vie éternelle. Mais en période de tribulation et de persécution, il est réconfortant
pour nous de savoir que Dieu nous a choisis pour étre les siens depuis I'éternité et qu’il promet d’étre
avec nous jusqu‘a la fin, et que Dieu lui-méme vit en nous a I’'heure actuelle.

Questions

1. Que signifie 'union mystique entre Dieu et les croyants en Christ ?

2. Quelle est la différence entre cette union mystique et la coopération de Dieu avec toutes les
personnes sur terre ?

3. Prouvez, a partir de I'Ecriture, que le Pére, le Fils et le Saint-Esprit habitent dans les croyants

en Christ.

Expliquez ce que Jésus a voulu dire par I'image de la vigne et des sarments.

Expliquez ce que Jésus a voulu dire par I'image du pain de vie.

En quoi chaque croyant en Christ est-il un temple du Dieu vivant ?

Pourquoi le Christ ressuscité a-t-il dit a Paul que celui-ci le persécutait ?

Comment devrions-nous utiliser 'union mystique dans notre vie quotidienne ?

© N U A

562



