
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 

 
 
 

Une étude systématique  
des enseignements bibliques  

(Dogmatique) 
 

Chapitre 14 
La doctrine de l’Antéchrist 

 
 
 





 
481 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 14.1 – La doctrine de l’Antéchrist 
La signification du terme « Antéchrist » 

Le mot grec « Christ » est l’équivalent du mot hébreu « Messie ». Ces deux mots désignent une 
personne ointe par Dieu pour exercer une fonction particulière, comme celle de prêtre, de prophète 
ou de roi. Dieu a donné à ses prophètes de l’Ancien Testament de nombreuses prophéties sur la venue 
d’un Messie ou Christ qui remplirait toutes les fonctions de prophète, de prêtre et de roi nécessaires 
au salut de l’humanité. Jésus de Nazareth est l’accomplissement de toutes ces prophéties. Jésus est 
l’Oint, le Messie, le Christ, le Sauveur du monde désigné par Dieu. 

Jean, l’apôtre de Jésus, est le seul parmi les prophètes et les apôtres à utiliser le terme « antéchrist » 
pour désigner les personnes qui s’opposent au Christ. Dans la première lettre de Jean, nous lisons 
« Petits enfants, c’est la dernière heure, et comme vous avez appris qu’un antéchrist vient, il y a 
maintenant plusieurs antéchrists : par là nous connaissons que c’est la dernière heure » (1 Jean 2:18). 
Le Christ a beaucoup de faux enseignants qui s’opposent à lui, et tous sont des antéchrists, des 
enseignants qui ne sont pas pour le Christ mais contre lui. Mais il y a une personne que l’on peut 
appeler l’Antéchrist, celle qui s’érige en grande puissance en opposition au Christ. Le mot grec anti 
(ἀντί) signifiant également « à la place de » ou « au lieu de », l’Antéchrist est également décrit comme 
quelqu’un qui se présente comme un remplaçant du Christ, quelqu’un qui agit et se comporte comme 
s’il était le Christ. 

À l’époque de Jean, il y avait des enseignants qui niaient que Jésus soit le Christ, le Messie promis. Jean 
a écrit à propos de ces enseignants : « Qui est menteur, sinon celui qui nie que Jésus est le Christ ? 
Celui-là est l’antéchrist, qui nie le Père et le Fils. Quiconque nie le Fils n’a pas non plus le Père ; 
quiconque confesse le Fils a aussi le Père » (1 Jean 2:22-23). Dans le même ordre d’idées, Jean écrit : 
« Tout esprit qui confesse Jésus-Christ venu en chair est de Dieu ; et tout esprit qui ne confesse pas 
Jésus n’est pas de Dieu, c’est celui de l’antéchrist, dont vous avez appris la venue, et qui maintenant 
est déjà dans le monde » (1 Jean 4:2-3). Jean réitère cet avertissement dans sa deuxième lettre, en 
écrivant : « Plusieurs séducteurs sont entrés dans le monde, qui ne confessent point que Jésus-Christ 
est venu en chair. Celui qui est tel, c’est le séducteur et l’antéchrist » (2 Jean 7). 

Remarquez que Jean a dit à ses lecteurs à l’époque : « Vous avez appris qu’un antéchrist vient » (1 
Jean 2:18). Ce que Jean dit à propos de l’Antéchrist n’est pas nouveau. On leur avait déjà parlé de lui, 
mais c’est seulement Jean qui utilise le terme « Antéchrist » pour le désigner. 

La personne ou le phénomène que Jean appelle l’Antéchrist a été appelé « l’homme du péché » et « le 
fils de la perdition » par l’apôtre Paul. Mais la description que fait Paul de l’homme du péché, qui 
s’oppose au Christ et s’érige en remplaçant le Christ, montre clairement que Paul décrit le même 
Antichrist que Jean. Voici les paroles de Paul : « Pour ce qui concerne l’avènement de notre Seigneur 
Jésus-Christ et notre réunion avec lui, nous vous prions, frères, de ne pas vous laisser facilement 
ébranler dans votre bon sens, et de ne pas vous laisser troubler, soit par quelque inspiration, soit 
par quelque parole, ou par quelque lettre qu’on dirait venir de nous, comme si le jour du Seigneur 
était déjà là. Que personne ne vous séduise d’aucune manière ; car il faut que l’apostasie soit arrivée 
auparavant, et qu’on ait vu paraître l’homme du péché, le fils de la perdition, l’adversaire qui s’élève 
au-dessus de tout ce qu’on appelle Dieu ou de ce qu’on adore, jusqu’à s’asseoir dans le temple de 
Dieu, se proclamant lui-même Dieu » (2 Thessaloniciens 2:1-4). 



 
482 

Les chrétiens de Thessalonique étaient désorientés. Certains leur disaient que la seconde venue du 
Seigneur avait déjà eu lieu. Paul leur assure donc que le jour du Seigneur n’est pas encore arrivé. En 
fait, il a dit qu’il faut que quelque chose d’autre se produise avant cette seconde venue. L’homme du 
péché, le fils de la perdition, c’est-à-dire l’Antéchrist, devrait venir en premier. La venue de l’Antéchrist 
serait précédée d’une chute de la vérité. Remarquez que cet homme de péché s’opposerait au Christ 
et s’élèverait à l’égal du Christ en agissant comme s’il était lui-même Dieu. Paul décrit certainement 
l’Antéchrist. 

Paul poursuit ainsi son avertissement : « Ne vous souvenez-vous pas que je vous disais ces choses, 
lorsque j’étais encore chez vous ? » (2 Thessaloniciens 2:5). Paul n’est resté que très peu de temps à 
Thessalonique au cours de son deuxième voyage missionnaire, comme l’indiquent les Actes 17:1-10. 
Pourtant, pendant cette courte période, Paul avait déjà informé les Thessaloniciens de la venue de 
l’Antéchrist. Apparemment, il s’agissait d’une caractéristique régulière de sa prédication dans les 
congrégations de sa mission. Mais ce n’est que dans sa deuxième lettre aux Thessaloniciens que nous 
trouvons par écrit l’enseignement de Paul sur l’Antichrist. 

Paul a dit aux Thessaloniciens qu’il y avait quelque chose qui empêchait l’apparition de l’Antéchrist à 
cette époque. Il a écrit : « Et maintenant vous savez ce qui le retient, afin qu’il ne paraisse qu’en son 
temps. Car le mystère de l’iniquité agit déjà ; il faut seulement que celui qui le retient encore ait 
disparu. Et alors paraîtra l’impie, que le Seigneur Jésus détruira par le souffle de sa bouche, et qu’il 
anéantira par l’éclat de son avènement. L’apparition de cet impie se fera, par la puissance de Satan, 
avec toutes sortes de miracles, de signes et de prodiges mensongers, et avec toutes les séductions 
de l’iniquité pour ceux qui périssent parce qu’ils n’ont pas reçu l’amour de la vérité pour être sauvés. 
Aussi Dieu leur envoie une puissance d’égarement, pour qu’ils croient au mensonge, afin que tous 
ceux qui n’ont pas cru à la vérité, mais qui ont pris plaisir à l’injustice, soient condamnés » (2 
Thessaloniciens 2:6-12). 

Questions 

1. Quelle est la signification du terme « Christ » ? 
2. Qui est le Christ ? 
3. Que signifie le terme « Antéchrist » ? 
4. Nommez l’enseignement sur le Christ que Jean qualifie d’antéchrist. 
5. Quelle est la différence entre les antéchrists et l’Antéchrist ? 
6. Comment l’apôtre Paul décrit-il l’Antéchrist ? 
7. Comment les Thessaloniciens pouvaient-ils être sûrs que le jour du Seigneur n’était pas encore 

arrivé ? 
8. Quelles sont les deux principales caractéristiques de l’Antéchrist, selon Paul ? 



 
483 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 14.2 – La doctrine de l’Antéchrist 
Les prophéties du prophète Daniel sur l’Antéchrist 

Le prophète Daniel vivait à l’époque où Babylone était la grande puissance mondiale et où 
Nebucadnetsar était le souverain de Babylone. Daniel avait été emmené en captivité du royaume de 
Juda alors qu’il était très jeune et élevé pour servir dans le palais du roi, avec d’autres jeunes Juifs. Au 
début du règne de Nebucadnetsar, il fit un rêve troublant qu’aucun de ses sages ne a pu lui expliquer. 
Mais Dieu a révélé le rêve et sa signification à Daniel. Daniel a dit au roi : « Il y a dans les cieux un Dieu 
qui révèle les secrets, et qui a fait connaître au roi Nebucadnetsar ce qui arrivera dans la suite des 
temps » (Daniel 2:28). La signification du rêve du roi était qu’il y aurait quatre royaumes mondiaux, 
dont Babylone était le premier. Pendant la période du quatrième royaume, Dieu établirait son propre 
royaume. 

L’histoire qui s’est déroulée après cette époque nous révèle quels étaient ces royaumes. Le premier 
était Babylone. Le deuxième était le royaume des Mèdes et des Perses qui a vaincu Babylone. Le 
troisième était le royaume d’Alexandre le Grand, qui a vaincu l’empire perse. L’empire d’Alexandre a 
été remplacé par le puissant empire romain, le quatrième royaume du rêve de Nebucadnetsar. C’est à 
l’époque de l’Empire romain que Dieu a établi son royaume par la naissance, la vie, la mort et la 
résurrection de notre Seigneur Jésus-Christ. De ce royaume, Daniel a dit : « Dans le temps de ces rois, 
le Dieu des cieux suscitera un royaume qui ne sera jamais détruit, et qui ne passera point sous la 
domination d’un autre peuple ; il brisera et anéantira tous ces royaumes-là, et lui-même subsistera 
éternellement » (Daniel 2:44). Le royaume du Christ ne pourra jamais être renversé et il durera 
toujours. 

Bien des années plus tard, Daniel lui-même a fait un rêve qui décrivait ces mêmes quatre royaumes 
mondiaux. Dans son rêve, ces quatre royaumes étaient représentés par des animaux. « Le premier 
(Babylone) était semblable à un lion, et avait des ailes d’aigles » (Daniel 7:4). Le second (la Perse) 
était « semblable à un ours » (Daniel 7:5). Le troisième (le royaume d’Alexandre) était « semblable à 
un léopard » (Daniel 7:6). La quatrième (Rome) était « terrible, épouvantable et extraordinairement 
fort ; il avait de grandes dents de fer, il mangeait, brisait, et il foulait aux pieds ce qui restait ; il était 
différent de tous les animaux précédents, et il avait dix cornes » (Daniel 7:7). 

À ce moment-là, Daniel a vu quelque chose qui n’avait pas été prédit auparavant. Il a rapporté : « Je 
considérai les cornes, et voici, une autre petite corne sortit du milieu d’elles, et trois des premières 
cornes furent arrachées devant cette corne ; et voici, elle avait des yeux comme des yeux d’homme, 
et une bouche, qui parlait avec arrogance » (Daniel 7:8). 

Ainsi, à l’époque de l’Empire romain, Dieu établirait le royaume éternel du Christ. Mais en même 
temps, quelqu’un s’élèverait de l’Empire romain avec « une bouche qui parlait avec arrogance ». Cet 
homme n’était pas le Christ, mais il avait une bouche qui agissait comme s’il était le Christ, « qui parlait 
avec arrogance ». 

Daniel a voulu connaître le sens de son rêve, et Dieu a envoyé un messager pour le lui expliquer : « Ces 
quatre grands animaux, ce sont quatre rois qui s’élèveront de la terre ; mais les saints du Très-Haut 
recevront le royaume, et ils posséderont le royaume éternellement, d’éternité en éternité. » (Daniel 
7:17-18). En d’autres termes, ce que Daniel a vu dans son rêve est la même chose que ce que le roi 



 
484 

Nebucadnetsar a vu dans le rêve que Daniel lui a expliqué. Quatre royaumes mondiaux, puis le 
royaume du Christ et de son peuple, les saints. 

Mais Daniel voulait en savoir plus. Il a dit : « Ensuite je désirai savoir la vérité sur le quatrième animal, 
qui était différent de tous les autres, extrêmement terrible, qui avait des dents de fer et des ongles 
d’airain, qui mangeait, brisait, et foulait aux pieds ce qui restait; et sur les dix cornes qu’il avait à la 
tête, et sur l’autre qui était sortie et devant laquelle trois étaient tombées, sur cette corne qui avait 
des yeux, une bouche parlant avec arrogance, et une plus grande apparence que les autres » (Daniel 
7:19-20). 

Daniel regardait, et voici ce qu’il a vu : « Je vis cette corne faire la guerre aux saints, et l’emporter sur 
eux, jusqu’au moment où l’ancien des jours vint donner droit aux saints du Très-Haut, et le temps 
arriva où les saints furent en possession du royaume » (Daniel 7:21-22). Daniel a donc vu qu’une sorte 
de royaume ou de puissance sortirait de l’Empire romain pour s’opposer au Christ et à son peuple, et 
même l’emporter sur eux, jusqu’à ce que Dieu lui-même apparaisse en tant que juge et décrète en 
faveur du Christ et contre son ennemi. D’après sa description, cet ennemi est l’Antéchrist, car le 
messager de Dieu explique une fois de plus que la petite corne « prononcera des paroles contre le 
Très-Haut, il opprimera les saints du Très Haut, et il espérera changer les temps et la loi ; et les saints 
seront livrés entre ses mains pendant un temps, des temps, et la moitié d’un temps. Puis viendra le 
jugement, et on lui ôtera sa domination, qui sera détruite et anéantie pour jamais » (Daniel 7:25-
26). 

Outre cette prophétie du grand Antéchrist dont le pouvoir ne prendra fin qu’au jour du Jugement 
dernier, Daniel a reçu une prophétie concernant une personne similaire qui est parfois appelée 
l’Antéchrist de l’Ancien Testament. Deux ans après la vision de Daniel 7, Daniel a eu une autre vision 
qui mettait en scène une guerre entre le deuxième royaume (la Perse) et le troisième royaume (le 
royaume grec d’Alexandre). La Perse était représentée comme un bélier à deux cornes, et la Grèce 
comme un bouc. Après que le bouc a démoli le bélier, « le bouc devint très puissant ; mais lorsqu’il 
fut puissant, sa grande corne se brisa. Quatre grandes cornes s’élevèrent pour la remplacer, aux 
quatre vents des cieux. De l’une d’elles sortit une petite corne, qui s’agrandit beaucoup vers le midi, 
vers l’orient, et vers le plus beau des pays. Elle s’éleva jusqu’à l’armée des cieux, elle fit tomber à 
terre une partie de cette armée et des étoiles, et elle les foula. Elle s’éleva jusqu’au chef de l’armée, 
lui enleva le sacrifice perpétuel, et renversa le lieu de son sanctuaire » (Daniel 8:8-11). 

Cette prophétie s’est réalisée dans l’histoire. Après sa mort, l’empire d’Alexandre s’est divisé en quatre 
parties. L’une d’entre elles était le royaume de Syrie. De ce royaume est sortie cette petite corne, le roi 
Antiochus Épiphane IV, qui a agi contre la Terre glorieuse (la terre promise de Palestine) et a même 
mis fin aux sacrifices quotidiens dans le temple de Jérusalem. Remarquez que cette « petite corne ... 
s’éleva » tout comme la petite corne qui est émergé plus tard de l’Empire romain tout comme 
l’Antéchrist que l’apôtre Paul a décrit dans 2 Thessaloniciens 2. Cet Antichrist de l’Ancien Testament, 
Antiochus IV, est décrit plus en détail dans Daniel 8:23-25 et Daniel 11:21-32. 

Questions 

1. Pourquoi Daniel a-t-il pu révéler le rêve de Nebucadnetsar et sa signification ? 
2. Quels sont les cinq royaumes représentés dans le rêve de Nebucadnetsar ? 
3. Comment les trois premiers royaumes sont-ils décrits dans le rêve de Daniel ? 
4. Comment le quatrième royaume est-il décrit ? 
5. Qu’est-ce qui émergerait de ce quatrième royaume et prendrait une partie de son pouvoir ? 
6. En quoi cette puissance correspond-elle à l’Antichrist de 2 Thessaloniciens 2 ? 
7. Quand ce pouvoir sera-t-il complètement détruit ? 
8. De quel royaume émergerait l’Antéchrist de l’Ancien Testament ? 
9. Comment cet Antéchrist de l’Ancien Testament est-il décrit ? 



 
485 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 14.3 – La doctrine de l’Antéchrist 
Les caractéristiques de l’Antéchrist 

Lorsque nous examinons toutes ces références claires à l’Antichrist dans les Écritures, nous arrivons 
aux conclusions suivantes : L’Antéchrist émergera de l’Empire romain et exercera une partie du pouvoir 
de l’Empire romain (trois des dix cornes). L’Antéchrist se caractérisera par une bouche prononçant des 
paroles pompeuses contre Dieu, par une persécution du peuple fidèle de Dieu, par une apparente 
victoire sur lui, par une tentative de changer les lois de Dieu et par un maintien au pouvoir jusqu’au 
Jour du Jugement. Tout cela a été prédit par Dieu par l’intermédiaire de son prophète Daniel. 

L’apôtre Paul a développé les prophéties de Daniel concernant l’Antichrist dans le chapitre 2 de sa lettre 
aux Thessaloniciens. Il explique que l’homme du péché ou l’Antéchrist se manifestera avant la seconde 
venue du Christ. De plus, la venue de l’Antéchrist serait précédée d’une chute ou d’une apostasie de la 
foi. Voici ce qu’il dit : « Il faut que l’apostasie soit arrivée auparavant, et qu’on ait vu paraître l’homme 
du péché, le fils de la perdition » (2 Thessaloniciens 2:3). 

Paul décrit ensuite les deux principales caractéristiques de l’Antéchrist, qui permettent de le 
reconnaître : Il est « l’adversaire qui s’élève au-dessus de tout ce qu’on appelle Dieu ou de ce qu’on 
adore, jusqu’à s’asseoir dans le temple de Dieu, se proclamant lui-même Dieu » (2 Thessaloniciens 
2:4). Daniel a déjà dit que l’Antéchrist prononcerait des paroles contre Dieu ; il s’opposera à Dieu. Il est 
donc l’Antéchrist, contre le Christ. Paul poursuit en montrant que l’Antéchrist s’élèvera au-dessus de 
tout. En fait, il se présentera même comme s’il était lui-même Dieu. Il le fera dans le temple même de 
Dieu. L’Antéchrist de l’Ancien Testament, Antiochus IV, s’est effectivement élevé dans le temple de Dieu 
à Jérusalem. Mais l’Antéchrist annoncé par l’apôtre Paul ne pouvait pas s’asseoir dans le temple de 
Dieu à Jérusalem. Ce temple a été détruit en 70 ap. J.-C. et n’a pas été reconstruit. Dans le Nouveau 
Testament, le peuple de Dieu est appelé le temple de Dieu (1 Corinthiens 3:16-17). Le fait que 
l’Antéchrist soit assis dans le temple de Dieu signifie que l’Antéchrist apparaîtra parmi le peuple de 
Dieu ; il sera un chef religieux, exerçant son pouvoir parmi les chrétiens. Il sera donc à la fois contre le 
Christ et à la place du Christ. Il essaiera de prendre la place du Christ parmi les chrétiens, dans le temple 
de Dieu, l’Église du Christ. 

Paul poursuit sa description en nous disant que la force ou l’esprit de l’Antéchrist était déjà à l’œuvre 
à son époque, mais que quelqu’un ou quelque chose le retenait. Lorsque cette force disparait, 
l’Antéchrist deviendrait plus évident. Voici ce que dit Paul : « Maintenant vous savez ce qui le retient, 
afin qu’il ne paraisse qu’en son temps. Car le mystère de l’iniquité agit déjà ; il faut seulement que 
celui qui le retient encore ait disparu. Et alors paraîtra l’impie » (2 Thessaloniciens 2:6-8). 

Cette force qui le retient n’est pas expliquée plus avant. Mais si nous nous souvenons de la prophétie 
de Daniel selon laquelle l’Antéchrist émergera du quatrième empire, l’Empire romain, et enlèvera une 
partie de l’autorité à l’Empire romain, il semble probable que la force que le retient soit l’Empire 
romain, ou l’empereur romain lui-même. Tant que l’empereur romain possède les dix cornes, il ne 
permet à aucune autre autorité d’émerger. Mais lorsque son autorité est perdue en partie, alors cette 
autre puissance, l’Antichrist, émergera, ayant le pouvoir de trois de ses dix cornes. 

La description de l’Antéchrist par Paul se poursuit : « Alors paraîtra l’impie, que le Seigneur Jésus 
détruira par le souffle de sa bouche, et qu’il anéantira par l’éclat de son avènement » (2 
Thessaloniciens 2:8). L’Antéchrist restera caché pendant un certain temps, mais il sera ensuite révélé. 



 
486 

N’oubliez pas que l’Antéchrist utilisera des mots, des mots pompeux, des mots vantards. Ainsi, la seule 
façon de s’opposer à lui et de le vaincre, c’est par des paroles plus puissantes, à savoir les paroles qui 
sortent de la bouche de Dieu : la vraie Parole de Dieu. Et l’Antéchrist continuera à détenir le pouvoir 
jusqu’à ce qu’il soit finalement détruit lors du retour de notre Seigneur au jour du Jugement. Cela 
correspond à la prophétie de Daniel selon laquelle la domination de l’Antéchrist lui sera retirée lorsque 
« viendra le jugement » (Daniel 7:26). 

La description de l’Antéchrist par Paul se poursuit : « L’apparition de cet impie se fera, par la puissance 
de Satan, avec toutes sortes de miracles, de signes et de prodiges mensongers, et avec toutes les 
séductions de l’iniquité pour ceux qui périssent parce qu’ils n’ont pas reçu l’amour de la vérité pour 
être sauvés. Aussi Dieu leur envoie une puissance d’égarement, pour qu’ils croient au mensonge, 
afin que tous ceux qui n’ont pas cru à la vérité, mais qui ont pris plaisir à l’injustice, soient 
condamnés » (2 Thessaloniciens 2:9-12). 

Ces paroles nous expliquent pourquoi le Seigneur permet à l’Antéchrist de s’élever et de séduire tant 
de gens. Dieu a donné à son peuple la vérité de l’Évangile de Jésus-Christ. Nous le savons grâce au livre 
des Actes, qui décrit la propagation de l’Évangile dans l’Empire romain grâce au travail de Paul et des 
autres apôtres. Mais après un certain temps, cette vérité de l’Évangile n’a plus été chérie par ceux qui 
l’ont entendue. C’est pourquoi, après un certain temps, Dieu leur a permis d’accepter les mensonges 
de l’Antéchrist, de sorte que les gens ont été trompés par ces mensonges. Satan est le grand menteur 
dès le commencement, et l’Antéchrist est l’instrument de Satan, qui agit par l’intermédiaire de 
l’Antéchrist « avec toutes sortes de miracles, de signes et de prodiges mensongers, et avec toutes les 
séductions de l’iniquité pour ceux qui périssent ». 

À ces descriptions de l’Antéchrist que nous donnent Daniel et Paul, nous pouvons ajouter les 
commentaires de l’apôtre Jean dans ses deux premières lettres. Jean dit qu’il y aura beaucoup de faux 
docteurs parmi le peuple de Dieu ; ils sont tous des antéchrists. À l’époque de Jean, certains niaient 
que le Christ ou le Messie était venu dans la chair en la personne de Jésus de Nazareth. Mais Jean a 
également prédit la venue de l’Antéchrist, qui renierait également le Père en reniant le Fils. Jean a 
également déclaré que l’esprit de l’Antéchrist était « déjà dans le monde » (1 Jean 4:3) à son époque. 

Dans les révélations que Jésus a données à Jean lorsqu’il était en exil sur l’île de Patmos, il y a de 
nombreuses allusions à des forces antichrétiennes de diverses sortes, en particulier dans Apocalypse 
13, où nous entendons parler de quelqu’un à qui il a été « donné une bouche qui proférait des paroles 
arrogantes et des blasphèmes » (Apocalypse 13:5). En outre, « il lui fut donné de faire la guerre aux 
saints, et de les vaincre » (Apocalypse 13:7). On nous parle aussi de quelqu’un qui « séduisait les 
habitants de la terre par les prodiges qu’il lui était donné d’opérer » (Apocalypse 13:14). 

De même que Dieu, à l’époque de l’Ancien Testament, a décrit le Christ à venir par l’intermédiaire de 
ses prophètes et s’attendait à ce que son peuple le reconnaisse à sa venue, de même Dieu a décrit 
l’Antichrist à venir, à la fois dans l’Ancien Testament et dans le Nouveau Testament, afin que nous 
soyons en mesure de le reconnaître à sa venue. Ses caractéristiques nous ont été révélées dans ce but 
précis, afin que nous ne soyons pas parmi ceux qui seront séduits par Satan à travers lui. 

Questions 

1. Comment le prophète Daniel a-t-il caractérisé l’Antichrist à venir ? 
2. Qu’est-ce qui précédera la venue de l’Antéchrist ? 
3. Quelles sont les deux principales caractéristiques de l’Antéchrist ? 
4. Que signifie le temple de Dieu dans 2 Thessaloniciens 2:4 ? 
5. Quelle est très probablement la puissance qui le restreint mentionnée par Paul ? 
6. Quel est le seul moyen de lutter contre les paroles de l’Antéchrist ? 
7. Quand l’Antéchrist sera-t-il finalement détruit ? 
8. Comment l’apôtre Jean a-t-il caractérisé l’Antichrist ? 



 
487 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 
Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 

Leçon 14.4 – La doctrine de l’Antéchrist 
L’identification de l’Antéchrist 

En 1958, un comité de luthériens confessionnels a rédigé une déclaration sur l’Antichrist, basée 
principalement sur 2 Thessaloniciens 2:1-12. Les citations suivantes sont tirées de ce document. 

Ce passage (2 Thessaloniciens 2:1-12) promet que Dieu révélera « l’homme du péché » et 
énonce les signes, ou marques, par lesquels Dieu le révélera aux yeux de la foi. 

Parmi ces marques, on peut citer le fait qu’il va « s’asseoir dans le temple de Dieu, se 
proclamant lui-même Dieu » (2 Thessaloniciens 2:4). Il est un pouvoir religieux qui exige 
l’allégeance religieuse, usurpe l’autorité dans l’Église et tyrannise les consciences chrétiennes. 

Il est l’incarnation de la puissance satanique. Cela se manifeste par le fait qu’il apparaît comme 
« l’adversaire qui s’élève au-dessus de tout ce qu’on appelle Dieu » (2 Thessaloniciens 2:4). Il 
est l’adversaire de Dieu. Cela se manifeste également par le fait que son opposition à Dieu est 
une opposition déguisée et trompeuse. Il s’oppose à Dieu en usurpant la place et le nom de 
Dieu. Le satanisme apparaît, de manière caractéristique, sous une forme religieuse : la 
« venue » de l’Antéchrist est opposée à la « venue » du Christ, ses signes et ses prodiges 
mensongers aux miracles du Christ, la foi en son mensonge à la foi en la vérité du Christ (2 
Thessaloniciens 2:9-11). 

C’est pourquoi, sur la base d’une étude renouvelée des Écritures pertinentes, nous réaffirmons 
la déclaration des Confessions luthériennes selon laquelle « le pape est l’Antéchrist même », 
en particulier parce qu’il anathématise (maudit) la doctrine de la justification par la foi seule 
et s’érige en chef infaillible de l’Église. 

Nous affirmons ainsi que nous identifions cet « Antéchrist » à la papauté telle qu’elle nous est 
connue aujourd’hui et qui, comme le dit 2 Thessaloniciens 2:8, subsistera jusqu’à la fin des 
temps, quelle que soit la forme ou l’apparence qu’elle puisse prendre. Cela ne signifie ni 
n’implique une condamnation générale de tous les membres de l’Église catholique romaine, 
car malgré toutes les erreurs enseignées dans cette Église, la Parole de Dieu y est encore 
entendue, et cette Parole est une Parole efficace (Ésaïe 55:10-11). 

Nous faisons cette confession dans la confiance de la foi. L’Antéchrist ne peut pas nous tromper 
si nous restons sous la révélation qui nous a été donnée dans la parole apostolique (2 
Thessaloniciens 2:13-17), car dans le cadre du gouvernement bienveillant de l’histoire par 
Dieu, l’Antéchrist ne peut tromper que ceux qui « n’ont pas reçu l’amour de la vérité » (2 
Thessaloniciens 2:10-12). 

Et nous faisons cette confession dans la confiance de l’espérance. L’Antéchrist ne nous détruira 
pas, mais il sera lui-même détruit, lui « que le Seigneur Jésus détruira par le souffle de sa 
bouche, et qu’il anéantira par l’éclat de son avènement » (2 Thessaloniciens 2:8). 

Nous rejetons l’idée que l’accomplissement de cette prophétie doit être recherché dans les 
activités d’un pouvoir politique purement séculier. 



 
488 

Nous rejetons l’idée que l’enseignement selon lequel la papauté est l’Antéchrist repose sur une 
interprétation purement humaine de l’histoire ou qu’il s’agit d’une question ouverte. Nous 
soutenons plutôt que cet enseignement repose sur la révélation de Dieu dans les Écritures qui 
trouve son accomplissement dans l’histoire. Le Saint-Esprit révèle cet accomplissement aux 
yeux de la foi. Puisque l’Écriture enseigne que l’Antéchrist sera révélé et qu’elle donne les 
signes par lesquels l’Antéchrist sera reconnu (2 Thessaloniciens 2:6, 8), et puisque cette 
prophétie s’est clairement accomplie dans l’histoire et le développement de la papauté 
romaine, c’est l’Écriture qui révèle que la papauté est l’Antéchrist". 

Deux caractéristiques principales de la papauté catholique romaine correspondent à la prophétie de 
l’Antéchrist dans 2 Thessaloniciens 2. La déclaration ci-dessus affirme que « nous réaffirmons la 
déclaration des Confessions luthériennes selon laquelle “le pape est l’Antéchrist même”, en particulier 
parce qu’il anathématise (maudit) la doctrine de la justification par la foi seule et s’érige en chef 
infaillible de l’Église ». 

Est-il vrai que la papauté maudit l’enseignement de la Bible selon lequel nous sommes justifiés par la 
foi seule, indépendamment des actes de la loi ? Le concile de Trente, qui s’est réuni de 1545 à 1563, 
est l’un des conciles officiels de l’Église catholique romaine. Ce concile a déclaré, entre autres, ce qui 
suit « Si quelqu’un dit que la foi qui justifie n’est rien d’autre que la confiance en la miséricorde divine, 
qui remet les péchés à cause du Christ, ou que c’est par cette seule confiance que nous sommes 
justifiés : qu’il soit anathème » (Canons sur la Justification #12). Et aussi : « Si quelqu’un dit que la 
justice reçue ne se conserve pas et même ne s’accroît pas devant Dieu par les bonnes œuvres, mais 
que ces œuvres ne sont que le fruit et le signe de la justification obtenue et non pas aussi la cause de 
son accroissement : qu’il soit anathème » (Canons sur la Justification #24).  Telle était la réponse de la 
papauté au véritable enseignement de l’Écriture concernant la justification par la foi seule, tel que 
proclamé par Martin Luther et de nombreux autres réformateurs de l’époque. Les enseignements du 
Concile de Trente n’ont jamais été abrogés. 

La majorité des soi-disant luthériens ont fait la paix avec la doctrine romaine de la justification. 
Beaucoup supposent maintenant qu’il n’y a pas de différence entre l’enseignement romain et 
l’enseignement luthérien concernant la justification. Cela n’est vrai que parce que ces luthériens sont 
infidèles à leur confession luthérienne et au véritable enseignement de la Bible. L’Église catholique 
romaine n’a pas changé son enseignement. Ce sont ces soi-disant luthériens qui ont changé leur 
enseignement. 

La deuxième caractéristique de l’Antéchrist est qu’il « s’érige en chef infaillible de l’Église ». Est-il 
vraiment vrai que la papauté catholique romaine s’érige ainsi ? Très certainement, comme le 
démontrent les enseignements officiels suivants de l’Église catholique romaine. Ces déclarations 
proviennent de diverses sources, principalement des conciles officiels connus sous le nom de Vatican 
I (1869-1870) et Vatican II (1963-1965). 

L’un des premiers papes a eu l’audace de déclarer : « De plus, nous proclamons, déclarons et déclarons 
qu’il est tout à fait nécessaire au salut de tout être humain d’être soumis au Pontife romain » (Boniface 
VIII dans Unam Sanctum). 

Le Concile Vatican I a déclaré le pape infaillible dans son enseignement, ce qui ne peut être vrai que 
de Dieu, de son Fils et de son Esprit. Ce sont les mots : « Nous enseignons et définissons comme un 
dogme révélé de Dieu : Le Pontife romain, lorsqu’il parle ex cathedra, c’est-à-dire lorsque, remplissant 
sa charge de pasteur et de docteur de tous les chrétiens, … jouit, par l’assistance divine à lui promise 
en la personne de saint Pierre, de cette infaillibilité dont le divin Rédempteur a voulu que fût pourvue 
son Église, lorsqu’elle définit la doctrine sur la foi et les mœurs. Par conséquent, ces définitions du 
Pontife romain sont irréformables par elles-mêmes et non en vertu du consentement de l’Église. Si 
quelqu’un, ce qu’à Dieu ne plaise, avait la présomption de contredire notre définition, qu’il soit 
anathème » (Pater Æternus, chapitre IV). 



 
489 

Dans une autre déclaration officielle du Concile Vatican I, l’Église catholique romaine a déclaré : « Si 
donc quelqu’un dit que ce n’est pas par l’institution du Christ ou de droit divin que le bienheureux 
Pierre a des successeurs dans sa primauté sur l’Église universelle, ou que le Pontife romain n’est pas le 
successeur du bienheureux Pierre en cette primauté, qu’il soit anathème » (Pater Æternus, chapitre 
II). 

Le dernier concile officiel de l’Église catholique romaine, Vatican II, n’a modifié aucun de ces 
enseignements, mais les a répétés dans les termes suivants, tirés de Lumen Gentium. 

1) « Le Christ, unique médiateur, crée et continuellement soutient sur la terre, comme un tout 
visible, son Église sainte, communauté de foi, d’espérance et de charité. » (§8) 

2) « Notre Sauveur, après sa résurrection, remit à Pierre pour qu’il en soit le pasteur (Jn 21, 17) » 
(§8) Note : Mt. 16:18-19 est également mentionné dans d’autres déclarations similaires. 

3) « Cette Église ... c’est dans l’Église catholique qu’elle subsiste, gouvernée par le successeur de 
Pierre et les évêques qui sont en communion avec lui » (§8) 

4) « Sont incorporés pleinement à la société qu’est l’Église ceux qui ... acceptent intégralement 
son organisation ... sont unis, dans l’ensemble visible de l’Église, avec le Christ » (§14) 

5) « Il a mis saint Pierre à la tête des autres Apôtres, ... Cette doctrine du primat du Pontife romain 
et de son infaillible magistère, quant à son institution, à sa perpétuité, à sa force et à sa 
conception, le saint Concile à nouveau la propose à tous les fidèles comme objet certain de 
foi » (§18) 

6) « En effet, le Pontife romain a sur l’Église, en vertu de sa charge de Vicaire du Christ et de 
Pasteur de toute l’Église, un pouvoir plénier, suprême et universel qu’il peut toujours exercer 
librement » (§22) 

7) « Il n’y a point de Concile œcuménique s’il n’est pas comme tel confirmé ou tout au moins 
accepté par le successeur de Pierre » (§22) 

8) « Cet assentiment religieux de la volonté et de l’intelligence est dû, à un titre singulier, au 
Souverain Pontife en son magistère authentique, même lorsqu’il ne parle pas ex cathedra » 
(§25) 

9) « C’est pourquoi les définitions qu’il prononce sont dites, à juste titre, irréformables par elles-
mêmes et non en vertu du consentement de l’Église, ... n’ayant pas besoin, par conséquent, 
d’une approbation d’autrui, de même qu’elles ne peuvent comporter d’appel à un autre 
jugement » (§25) 

Ces citations prouvent certainement que la papauté est l’Antéchrist. Elle est issue de l’Empire romain. 
Lorsque l’empereur romain a perdu une partie de son pouvoir, l’évêque de Rome a émergé en tant que 
pouvoir sur l’Église et l’État. L’émergence de la papauté a suivi l’apostasie ou la chute de la foi annoncée 
par l’apôtre Paul. Cette chute a été progressive, mais elle s’est accélérée dans les années qui ont 
précédé la Réforme. Parmi les faux enseignements qui indiquent une chute, on peut citer : l’immaculée 
conception de Marie, l’assomption de Marie au ciel, l’invocation des saints, la doctrine du purgatoire, 
l’interdiction au clergé de se marier, le fait de considérer la Sainte Cène comme un sacrifice non 
sanglant pour ôter le péché et, pire que tout, l’enseignement selon lequel nous sommes justifiés non 
pas par la foi seule, mais par la foi et les bonnes œuvres. 

Martin Luther a enseigné la vérité sur la justification par la foi, telle qu’il l’avait apprise des Écritures. 
Il a d’abord cru que le pape serait sûrement d’accord avec lui et corrigerait les erreurs qui s’étaient 
introduites dans l’Église. Comme cela ne s’est pas produit, il est devenu convaincu que la papauté était 
l’Antéchrist annoncé dans les Écritures, et au début, presque tous les chrétiens non catholiques étaient 
d’accord avec lui. Mais aujourd’hui, la papauté a retrouvé son pouvoir et son influence, et la prophétie 
biblique indique qu’elle se maintiendra jusqu’à la fin du monde. Il n’y a que très peu de luthériens 
confessionnels dans le monde qui confessent avec les confessions luthériennes que le pape ou la 
papauté est l’Antéchrist. 



 
490 

Il y aurait encore beaucoup à dire sur la papauté et ses enseignements, mais cela devrait suffire à 
montrer que les prophéties de l’Antéchrist se sont déjà accomplies et s’accomplissent encore, et que 
nous n’attendons pas la venue d’un autre Antéchrist. 

Martin Luther a écrit dans les Articles de Smalkalde, partie II, article IV : « Le pape est le véritable 
Antéchrist ou Anti-Christ, qui s’est placé au-dessus du Christ est s’est élevé contre lui, … Tout cela vient 
de ce que le pape exigé d’être appelé, jure divino (c-à-d, en vertu de la Parole de Dieu), le chef suprême 
de l’Église chrétienne. Voilà pourquoi il a fallu qu’il s’égale au Christ et qu’il se place au-dessus de lui, 
qu’il se fasse exalter comme la tête, puis comme le maître de l’Église, enfin comme le maître du monde 
entier et, tout uniment, comment un dieu terrestre » (LA FOI DES ÉGLISE LUTHÈRIENNES Confessions et 
Catéchises, pp. 262-263, §399) 

Philip Mélanchthon a écrit dans le Traité sur le Pouvoir et la primauté du pape : « Les caractéristiques 
de l’antéchrist correspondent exactement au règne du pape et à ses exécutants : Paul, décrivant 
l’antéchrist aux Thessaloniciens, l’appelle “adversaire du Christ, s’élevant au-dessus de tout, désigné et 
adoré comme Dieu, siégeant comme Dieu lui-même dans son temple”. Il parle donc de quelqu’un qui 
règne dans l’Église — et non de rois des nations — et il l’appelle adversaire du Christ parce qu’il 
inventera une doctrine contraire à l’Évangile et s’arrogera une autorité divine » (LA FOI DES ÉGLISE 
LUTHÈRIENNES Confessions et Catéchises, p. 285, §475) 

Questions 

1. Comment pouvons-nous déterminer qui est l’Antéchrist ? 
2. Quelles sont les deux principales caractéristiques de l’Antéchrist annoncées par Paul ? 
3. Qu’est-ce qui prouve que la papauté possède ces deux caractéristiques ? 
4. Qu’est-ce qui doit précéder la révélation de l’Antichrist ? 
5. Comment cela s’est-il réalisé dans l’histoire de l’Église ? 
6. Quels sont les trois conciles catholiques romains officiels qui ont été cités ? 
7. Qui a la plus grande autorité dans l’Église catholique, le pape ou les conciles ? Prouvez que 

votre réponse est correcte. 
8. Pourquoi nos confessions affirment-elles que l’Antéchrist ne sera pas un souverain païen ? 
9. Connaissez-vous un groupe chrétien dans votre région qui croit que le pape est l’Antéchrist ? 


