/7 -

"ONLINE 4

THEOLSGICAL

* *x * STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique
des enseignements bibliques
(Dogmatique)

Chapitre 13
La doctrine de I'Eglise et du ministére







ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

\\\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.1 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Le sens du mot « Eglise »

Le mot francais « église » a de nombreuses significations différentes. Il peut désigner un batiment, une
congrégation, une organisation, un culte ou une dénomination. Mais le sens du mot « église » dans la
Bible se réfere presque toujours a des personnes, un groupe spécial de personnes qui, dans leur cceur,
croient en Jésus-Christ comme leur Sauveur du péché. Dans le Nouveau Testament grec, le mot grec
traduit par « église » est le mot £kkAnoia ekklesia. Il peut s’agir de tous les croyants en Christ dans le
monde entier, ou des croyants en Christ dans un endroit précis de la terre. Mais il désigne presque
toujours les personnes qui croient en Jésus. En étudiant les utilisations de ce mot, nous avons une
bonne idée de la définition biblique de « I'Eglise » et de ce que nous devons enseigner comme doctrine
de I'Eglise et de son ministére.

Comme nous l'avons appris dans les legons précédentes, le Saint-Esprit agit par I'intermédiaire de
I’Evangile dans la Parole et le Sacrement pour amener les non-croyants a la foi en Jésus-Christ. Sortis
des ténebres de I'incrédulité, ils apprennent a connaitre qui est Jésus et ce qu’il a fait pour eux afin de
les sauver de l'incrédulité et du chatiment éternel. Ils font désormais confiance a Jésus en tant que
Sauveur du péché et de la mort. Puisque le Saint-Esprit crée cette foi en Jésus chez plus d’une
personne, il crée une communauté de croyants. Ce groupe ou cette communauté de croyants en Christ
est I'Eglise, I'Eglise de Jésus-Christ.

Pensez a ce qui s’est passé le cinquantiéme jour aprés la résurrection de Jésus, c’'est-a-dire le jour de
la Pentecéte. L'Esprit Saint a poussé Pierre et les autres ap6tres a parler « des merveilles de Dieu »
(Actes 2:11). De nombreuses personnes, attirées par les miracles spéciaux qui se sont produits ce jour-
la, ont écouté Pierre, qui leur a parlé de la mort et de la résurrection de Jésus et de ce que cela signifiait
pour elles. Lorsqu’ils ont été alarmés par leurs péchés, Pierre leur a offert le don du pardon des péchés
en raison de ce que le Christ avait fait pour eux. Le Saint-Esprit a agi par I'intermédiaire des paroles de
Pierre, et trois mille personnes « acceptérent sa parole » et « furent baptisées » (Actes 2:41). Ainsi, le
Saint-Esprit a créé une communauté de croyants en Christ par le biais de la Bonne Nouvelle du Christ
telle qu’elle a été annoncée par Pierre et les autres apotres. Ces trois mille personnes qui ont accueilli
avec joie la Bonne Nouvelle (I’Evangile du Christ) sont devenues « I'Eglise » du Christ. Ils sont décrits
comme « tous ceux qui croyaient » (Actes 2:44). Qu’ont-ils fait en tant que croyants en Jésus, c’est-a-
dire en tant qu’Eglise du Christ ? « lls persévéraient dans I'enseignement des apobtres, dans la
communion fraternelle, dans la fraction du pain, et dans les priéeres » (Actes 2:42). « Le Seigneur
ajoutait chaque jour a I’Eglise ceux qui étaient sauvés » (Actes 2:47).

'apotre Paul a souvent comparé I'Eglise, composée de croyants en Christ, & un corps humain composé
de plusieurs membres. Il a écrit aux Corinthiens : « comme le corps est un et a plusieurs membres, et
comme tous les membres du corps, malgré leur nombre, ne forment qu’un seul corps, ainsi en est-il
de Christ. ... Ainsi le corps n’est pas un seul membre, mais il est formé de plusieurs membres » (1
Corinthiens 12:12-14). Les chrétiens de Rome ont entendu le méme message de la part de Paul:
« Comme nous avons plusieurs membres dans un seul corps, et que tous les membres n’ont pas la
méme fonction, ainsi, nous qui sommes plusieurs, nous formons un seul corps en Christ, et nous
sommes tous membres les uns des autres » (Romains 12:4-5). Aux Ephésiens, il a écrit: « Il y a un
seul corps et un seul Esprit, comme aussi vous avez été appelés a une seule espérance par votre

411




vocation ; il y a un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptéme, un seul Dieu et Pére de tous, qui
est au-dessus de tous, et parmi tous, et en tous » (Ephésiens 4:4-6).

Remarquez ce que tous les membres de cette Eglise ont en commun : Ils ont tous la méme espérance
de la vie éternelle en Jésus-Christ. lls ont tous été amenés a la foi en Christ par le méme Esprit Saint.
lIs sont tous membres du méme corps. lls ont tous le méme Seigneur, Jésus-Christ. lls ont tous la méme
foi en Jésus. lls ont tous été baptisés du méme baptéme, le baptéme institué par le Christ. Ils croient
tous au méme Dieu. lls ont tous ce Dieu comme Pére spirituel qui est au-dessus d’eux tous, par eux
tous et méme en eux tous.

Questions
1. Quelles sont les différentes significations du mot francais « église » ?
2. Si votre langue maternelle n’est pas le francais, quel est le mot pour « église » dans votre
langue maternelle ? Ce mot a-t-il également des significations différentes ?
3. Quel est le mot grec traduit en anglais par « église » ?
4. Que signifie presque toujours ce mot grec dans le Nouveau Testament ?
5. Qui crée 'Eglise du Christ et comment la crée-t-il ?
6. Comment 'Eglise du Christ est-elle née le jour de la Pentecéte ?
7. Quisont les membres de I'Eglise du Christ ?
8. Qu’ont en commun tous les membres de I'Eglise ?

412



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.2 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Autres expressions faisant référence a I’Eglise

L'apotre Paul compare parfois I’Eglise de Jésus-Christ & un édifice. Il a écrit aux chrétiens de Corinthe :
« Vous étes ... I'édifice de Dieu. Selon la grace de Dieu qui m’a été donnée, j’ai posé le fondement
comme un sage architecte, et un autre batit dessus. Mais que chacun prenne garde a la manieére
dont il batit dessus. Car personne ne peut poser un autre fondement que celui qui a été posé, savoir
Jésus-Christ » (1 Corinthiens 3:9-11). Chaque croyant est construit sur le fondement du Christ. Le
missionnaire Paul a établi des congrégations chrétiennes en préchant le Christ, et tout dirigeant
chrétien qui I'a suivi devrait veiller a construire sur ce fondement avec de bons matériaux bibliques et
non sur des opinions ou des idées humaines.

En plusieurs endroits, 'édifice qu’est I'Eglise des croyants en Christ est appelé temple. Paul demande :
« Ne savez-vous pas que vous étes le temple de Dieu, et que I’Esprit de Dieu habite en vous ? » Et il
poursuit : « Si quelqu’un détruit le temple de Dieu, Dieu le détruira ; car le temple de Dieu est saint,
et c’est ce que vous étes » (1 Corinthiens 3:16-17). Les paiens considéraient les temples comme les
lieux ou vivaient leurs dieux. Mais I'Esprit de Dieu, le vrai Dieu, n’habite pas dans des batiments, mais
dans les personnes qui croient en Jésus-Christ. Le corps de chaque croyant est un temple de Dieu, et
tous les croyants en Jésus, considérés collectivement, sont le temple de Dieu, dans lequel il habite.
Lorsque Paul a mis en garde contre I'immoralité sexuelle, il a demandé : « Ne savez-vous pas que votre
corps est le temple du Saint-Esprit qui est en vous ? » (1 Corinthiens 6:19). Et dans sa mise en garde
contre la collaboration avec les non-croyants, Paul a demandé : « Quel accord y a-t-il entre Christ et
Bélial ? ou quelle part a le fidele avec I'infidele ? Quel rapport y a-t-il entre le temple de Dieu et les
idoles ? Car nous sommes le temple du Dieu vivant, comme Dieu I’a dit : J’habiterai et je marcherai
au milieu d’eux ; je serai leur Dieu, et ils seront mon peuple » (2 Corinthiens 6:15-16).

Dans sa lettre aux Ephésiens, Paul décrit & nouveau les croyants en Christ comme un édifice. Dans
cette comparaison, il appelle le Christ « la pierre angulaire » de I'édifice, et le « fondement » est « les
apotres et les prophétes ». Les apotres et les prophetes sont ceux par qui Dieu a choisi de révéler sa
Parole. En d’autres termes, les croyants en Jésus-Christ fondent leur foi sur ce que les apotres et les
prophétes ont écrit au sujet du Christ. Voici sa comparaison : « Ainsi donc, vous n’étes plus des
étrangers, ni des gens du dehors ; mais vous étes concitoyens des saints, gens de la maison de Dieu.
Vous avez été édifiés sur le fondement des apotres et des prophétes, Jésus-Christ lui-méme étant la
pierre angulaire. En lui tout I'édifice, bien coordonné, s’éleve pour étre un temple saint dans le
Seigneur. En lui vous étes aussi édifiés pour &tre une habitation de Dieu en Esprit » (Ephésiens 2:19-
22).

'apotre Paul a également comparé I'Eglise du Christ a une épouse. Jésus-Christ est I'époux. Paul a
écrit : « Femmes, soyez soumises a vos maris, comme au Seigneur ; car le mari est le chef de la
femme, comme Christ est le chef de I’Eglise, qui est son corps, et dont il est le Sauveur. Or, de méme
que I’Eglise est soumise a Christ, les femmes aussi doivent I'étre a leurs maris en toutes choses.
Maris, aimez vos femmes, comme Christ a aimé ’Eglise, et s’est livré lui-méme pour elle, afin de la
sanctifier par la parole, aprées 'avoir purifiée par le baptéme d’eau, afin de faire paraitre devant lui
cette Eglise glorieuse, sans tache, ni ride, ni rien de semblable, mais sainte et irrépréhensible »
(Ephésiens 5:22-27). En écrivant aux Corinthiens, Paul a utilisé la méme image : « Je vous ai fiancés a

413




un seul époux, pour vous présenter a Christ comme une vierge pure » (2 Corinthiens 11:2). Jean-
Baptiste a également utilisé cette image, se qualifiant d’ami de I’Epoux, alors que Jésus lui-méme était
I’Epoux : « Celui a qui appartient 'épouse, c’est 'époux » (Jean 3:29).

Jésus lui-méme a parlé des membres de son Eglise comme de ses brebis. Il s’est appelé lui-méme le
bon berger et a dit qu’il connaissait ses brebis et qu’elles le connaissaient. Il a dit : « Je donne ma vie
pour mes brebis. J’ai encore d’autres brebis, qui ne sont pas de cette bergerie ; celles-13, il faut que
je les amene ; elles entendront ma voix, et il y aura un seul troupeau, un seul berger » (Jean 10:14-
16). Jésus a également dit : « Mes brebis entendent ma voix ; je les connais, et elles me suivent. Je
leur donne la vie éternelle ; et elles ne périront jamais, et personne ne les ravira de ma main » (Jean
10:27-28). Dans sa description du jugement dernier, Jésus a parlé de ses brebis comme étant a sa
droite, et c’est a elles qu’il adressera ces paroles merveilleuses : « Venez, vous qui étes bénis de mon
Pére ; prenez possession du royaume qui vous a été préparé dées la fondation du monde » (Matthieu
25:34).

Lapotre Pierre a utilisé plusieurs termes pour décrire les croyants en Christ. Dans la salutation qu’il
leur adresse dans sa premiere lettre, il les appelle « élus selon la prescience de Dieu le Pére » (1 Pierre
1:2). Plus tard, il leur écrit : « Vous-mémes, comme des pierres vivantes, édifiez-vous pour former
une maison spirituelle, un saint sacerdoce » (1 Pierre 2:5), et il a ajouté un peu plus tard : « Vous étes
une race élue, un sacerdoce royal, une nation sainte, un peuple acquis, afin que vous annonciez les
vertus de celui qui vous a appelés des ténebres a son admirable lumiére, vous qui autrefois n’étiez
pas un peuple, et qui maintenant étes le peuple de Dieu » (1 Pierre 2:9-10). Dans sa lettre a Tite,
I'apoOtre Paul a également appelé les croyants en Christ « un peuple qui lui appartienne » (Tite 2:14).

Comme Dieu a choisi Jérusalem pour y construire son temple et que l'une des collines de Jérusalem
s’appelait le mont Sion, le peuple de Dieu était aussi appelé « la cité de Dieu » (Psaume 46:5) et « ville
de Dieu » (Psaume 87:3). « La montagne de Sion » (Psaume 48:12 et Psaume 125:1) est également
devenue un terme pour désigner le peuple de Dieu, de méme que « Jérusalem » (Psaume 122:2 et
Psaume 147:2). La lettre aux Hébreux utilise ces termes pour décrire tous les chrétiens lorsqu’elle dit :
« Vous vous étes approchés de la montagne de Sion, de la cité du Dieu vivant, la Jérusalem céleste,
des myriades qui forment le chceur des anges, de 'assemblée des premiers-nés inscrits dans les
cieux, du juge qui est le Dieu de tous, des esprits des justes parvenus a la perfection, de Jésus qui
est le médiateur de la nouvelle alliance, et du sang de I'aspersion qui parle mieux que celui d’Abel »
(Hébreux 12:22-24). Les croyants sur terre font partie de la grande compagnie des croyants de tous les
temps, qui sont destinés a vivre éternellement avec leur Dieu grace a leur confiance dans le sang du
Christ, leur Sauveur.

Le livre de 'Apocalypse nous montre a I'avance la beauté et la gloire de I'Eglise triomphante : tous les
croyants en Christ de tous les ages et de tous les coins de la terre. L'ap6tre Jean a eu le privilege de
voir I'Eglise de Jésus telle qu’elle sera a jamais, et il a rapporté ce qu’il a vu en ces termes : « Je vis un
nouveau ciel et une nouvelle terre ; car le premier ciel et la premiére terre avaient disparu, et la mer
n’était plus. Et je vis descendre du ciel, d’auprés de Dieu, la ville sainte, la nouvelle Jérusalem,
préparée comme une épouse qui s’est parée pour son époux. Et j'entendis du trone une forte voix
qui disait : Voici le tabernacle de Dieu avec les hommes ! Il habitera avec eux, et ils seront son peuple,
et Dieu lui-méme sera avec eux » (Apocalypse 21:1-3).

414



Questions

0N REWN

En quoi I'Eglise du Christ est-elle un édifice ?

Quelles sont les deux choses qui, selon Paul, constituent les fondations d’un tel édifice ?
En quoi I'Eglise du Christ est-elle semblable au temple de Dieu ?

En quoi I'Eglise du Christ est-elle I'épouse du Christ ?

Pourquoi les chrétiens sont-ils comparés a des brebis ?

En quoi les chrétiens sont-ils des pierres vivantes ?

Pourquoi les chrétiens sont-ils appelés Mont Sion et Jérusalem ?

Qu’a vu I'apotre Jean dans la vision qu’il a recue de Dieu ?

415



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.3 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

La différence entre église et royaume

Bien que nous parlions parfois de I'Eglise du Christ comme du royaume de Dieu ou du royaume des
cieux, il existe une différence entre le mot biblique pour « église » (ékAnola ekklesia) et le mot biblique
pour « royaume » (Baci\ela basileia). Le mot « église » désigne les personnes. Le mot « royaume »
fait référence a l'activité du roi, son regne. Nous pouvons définir le royaume de Dieu comme toute
activité que Dieu entreprend dans le cadre de son plan de salut. Dans certains passages, cette
définition du royaume ne convient pas, mais dans la plupart des cas, elle convient.

Par exemple, Jésus a comparé le royaume de Satan au royaume de Dieu lorsqu’il a été accusé d’avoir
chassé un esprit mauvais par le pouvoir du diable. Jésus a dit : « Si donc Satan est divisé contre lui-
méme, comment son royaume subsistera-t-il, puisque vous dites que je chasse les démons par
Béelzébul (le prince des démons, v. 15) ? ... Mais, si c’est par le doigt de Dieu que je chasse les
démons, le royaume de Dieu est donc venu vers vous » (Luc 11:18-20). Les deux royaumes font
référence a l'activité de Satan par opposition a I'activité de Dieu. Satan met des démons dans les gens ;
c’est son royaume. Jésus, en tant que Dieu, chasse les démons ; c’est son royaume. Jésus a expliqué
plus en détail : « Lorsqu’'un homme fort et bien armé garde sa maison, ce qu’il possede est en sireté.
Mais, si un plus fort que lui survient et le dompte, il lui enléve toutes les armes dans lesquelles il se
confiait, et il distribue ses dépouilles » (Luc 11:21-22). Satan est « ’homme fort », mais Jésus est
« plus fort que lui ».

Lorsque les ennemis de Jésus I'ont accusé d’avoir enfreint la loi du sabbat en guérissant un homme le
jour du sabbat, Jésus a répondu en disant : « Mon Pére agit jusqu’a présent ; moi aussi, j'agis » (Jean
5:17). Dieu continue a travailler le jour du sabbat, et Jésus aussi, car Jésus est Dieu, et il réegne sur le
monde entier avec son Pére a tout moment. En ce moment méme, Jésus est « chef supréme a I'Eglise,
qui est son corps, la plénitude de celui qui remplit tout en tous » (Ephésiens 1:22). LEglise est le
peuple de Jésus, ceux qui croient en lui. Le royaume est I'activité de Jésus en faveur de son peuple.
C’est ainsi que son royaume vient. Ainsi, partout ou le Roi est actif, c’est la que le royaume de Dieu est
présent et a 'ceuvre.

L'ceuvre de Dieu qui I'intéresse le plus est celle qui consiste a rassembler pour lui-méme un peuple de
croyants par la prédication de sa parole évangélique. Jésus a raconté ses paraboles du royaume pour
montrer comment son royaume fonctionne. Il a dit a ses auditeurs que le royaume de Dieu est comme
un semeur qui sort pour semer sa semence. Une partie de la semence tombe le long du chemin, et les
oiseaux la mangent. D’autres tombent sur des endroits pierreux, ou elles commencent bien mais se
desséchent a la chaleur. Une partie de la semence est étouffée par les mauvaises herbes et ne porte
pas de fruit. Mais d’autres tombent sur une bonne terre et donnent une bonne récolte, parfois méme
au centuple. Jésus a expliqué que dans cette parabole, « la semence, c’est la parole de Dieu » (Luc
8:11). En d’autres termes, le royaume de Dieu vient par la proclamation et la diffusion de la Parole de
Dieu. Dieu agit par le biais de sa Parole dans le but d'amener les gens a la foi en Christ et de produire
du bon fruit en eux. Les autres paraboles de Jésus mettent en évidence d’autres aspects de la maniére
dont le Christ accomplit son ceuvre dans le monde, et comment Dieu le Pére et Dieu le Saint-Esprit
sont également actifs par le biais de la Parole pour rassembler et soutenir I'Eglise des croyants du
Christ. Examinez Matthieu 13 pour voir comment fonctionne le royaume de Dieu.

416




Jésus a expliqué a Ponce Pilate la nature de son royaume en ces termes : « Mon royaume n’est pas de
ce monde ... . Si mon royaume était de ce monde, mes serviteurs auraient combattu pour moi afin
que je ne fusse pas livré aux Juifs ; mais maintenant mon royaume n’est point d’ici-bas. ... Tu le dis,
je suis roi. Je suis né et je suis venu dans le monde pour rendre témoignage a la vérité. Quiconque
est de la vérité écoute ma voix » (Jean 18:36-37). Remarquez que le royaume de Jésus passe par la
proclamation de la vérité. Cette vérité est centrée sur Jésus lui-méme et sur le salut qu’il a établi pour
le monde par ses souffrances, sa mort et sa résurrection. Partout ol cette vérité est proclamée, le
royaume de Dieu est a I'ceuvre. LapOtre Paul a écrit : « Le royaume de Dieu, ce n’est pas le manger et
le boire, mais la justice, la paix et la joie, par le Saint-Esprit » (Romains 14:17). Le Saint-Esprit utilise
la Bonne Nouvelle de Jésus pour donner la justice du Christ au pécheur. Cette justice ne peut étre
recue que par la foi créée par le Saint-Esprit. Cette foi s'accompagne alors de la paix et de la joie de
savoir que nos péchés ont été enlevés et que nous sommes justes aux yeux de Dieu.

Pour une discussion plus approfondie sur le royaume de Dieu, veuillez vous référer aux derniers
paragraphes de notre étude sur la christologie au chapitre 6. Le mot « royaume » dans la Bible fait
parfois référence a un lieu ou a une possession lorsqu’il s’agit de royaumes terrestres, mais il est
toujours bon de garder a l'esprit que le sens principal est I'activité du roi, son regne. Une bonne
compréhension du royaume de Dieu nous aide a saisir le sens de la priére que Jésus nous a enseignée :
« Que ton régne vienne ».

Questions

Quelle est la différence entre « église » et « royaume » ?

Comment Jésus a-t-il montré son pouvoir sur Satan dans son ministére ?

Comment Jésus a-t-il montré son pouvoir sur Satan dans sa mort ?

De quelle maniere Jésus et son Pere travaillent-ils chaque jour ?

Expliquez la parabole du semeur et des terrains.

Expliquez 'une des autres paraboles de Jésus rapportées dans Matthieu 13.

Pourguoi pouvons-nous appeler le royaume de Dieu un royaume de vérité ?

Comment le royaume de Dieu vient-il, comme nous le demandons dans le Notre Pere ?

0N REWN

417



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.4 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Lutilisation du mot « Eglise » par Jésus

Les quatre Evangiles ne rapportent que deux fois ot Jésus lui-méme a utilisé le mot ekklesia (¢kkAnoio)
dans son enseignement. La premiere fois, Jésus se trouvait avec ses douze ap6tres dans la région
montagneuse de Césarée de Philippe. En réponse a la question de Jésus : « Qui dites-vous que je
suis ? », Pierre répondit : « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant » (Matthieu 16:15-16). Jésus, satisfait
de cette réponse, dit a Pierre, en présence de tout le groupe : « Tu es heureux, Simon, fils de Jonas ;
car ce ne sont pas la chair et le sang qui t’ont révélé cela, mais c’est mon Pére qui est dans les cieux.
Et moi, je te dis que tu es Pierre (petros métpog), et que sur cette pierre (petra métpa) je batirai mon
Eglise (ekklesia ékkAnoia), et que les portes du séjour des morts ne prévaudront point contre elle. Je
te donnerai les clefs du royaume des cieux : ce que tu lieras sur la terre sera lié dans les cieux, et ce
que tu délieras sur la terre sera délié dans les cieux » (Matthieu 16:17-19).

Il est important de comprendre le contexte et le sens des paroles de Jésus dans ce passage, car I’Eglise
catholique romaine interprete ces paroles d’'une maniére qui va bien au-dela de ce que Jésus a
réellement dit. En demandant a ses apotres ce qu’ils avaient a dire sur lui, Jésus leur demandait de
confesser qu’il n’était pas une personne ordinaire, mais qu’il était en fait « le Christ », c’est-a-dire le
Messie (I'Oint) prophétisé a toutes les époques de I'Ancien Testament. Comme c’était souvent le cas,
Pierre a pris la parole en premier parmi les apoétres. Il affirme que Jésus est bien le Christ, le Fils de
Dieu. Pierre n’aurait pas pu faire une meilleure confession tout seul. Jésus a dit que Pierre était béni
parce que le Pere lui avait révélé cette grande vérité.

Jésus répete alors le nom qu’il a lui-méme donné a Simon Bar-Jonah, le nom de Pierre, Petros (Métpog),
qui signifie une pierre ou un rocher (Cephas signifie également une pierre, et ce nom est parfois donné
a Pierre dans la Bible). Jésus introduit ensuite un nouveau mot, petra (nétpa), qui signifie un roc solide.
Petra (métpa) n'est pas le méme mot que petros (métpog), et nous ne devrions donc pas faire l'erreur
de penser que ’lhomme Pierre est la pierre de fondation sur lequel Jésus construira son Eglise. C’est
plutot la confession de Pierre (qui lui a été donnée par le Pére) sur Jésus qu’il est le Christ qui est la
petra (métpa) sur laquelle le Christ a l'intention de construire son Eglise. Jésus lui-méme est le
fondement de I'Eglise. Jésus construira son Eglise en créant dans le coeur des hommes la conviction et
la confession que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu, comme Dieu I’a fait dans le coeur de Pierre. Ainsi,
I’Eglise de Jésus est composée de ceux qui croient que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu, et qui sont
préts a le confesser comme tel.

L’Eglise du Christ est composée de ceux qui croient comme Pierre I'a confessé et qui sont préts a se
joindre a lui dans cette confession. Ceux qui croient en Jésus comme le Christ sont I'Eglise du Christ, et
« les portes du séjour des morts » ne pourront pas prévaloir contre cette Eglise. Le séjour des morts
fait référence au royaume de Satan, qui est engagé dans une bataille perpétuelle contre le Christ et
son Eglise. Mais le peuple de Dieu, son groupe de croyants, ne sera pas arrété. lls continueront a
confesser le nom du Christ tant que la terre subsistera, et lorsque Jésus reviendra triomphant dans la
gloire a la fin, ils continueront a confesser son nom dans le ciel. UEglise du Christ est éternelle et
invincible.

Jésus donne ensuite a un croyant individuel, Pierre, les clés du royaume des cieux. Avec ces clés, Pierre
recoit le privilege et le devoir de lier et de délier sur la terre, et ce qu’il fait sur la terre sera également

418




exécuté au ciel. Les mémes clés sont données a chaque croyant en Christ, a tous ceux qui croient et
confessent comme Pierre vient de le faire. Le fait de lier et de délier est expliqué par les paroles que
Jésus a adressées a ses disciples le soir du dimanche de Paques : « Recevez le Saint-Esprit. Ceux a qui
vous pardonnerez les péchés, ils leur seront pardonnés ; et ceux a qui vous les retiendrez, ils leur
seront retenus » (Jean 20:22-23). Delier, c’est pardonner les péchés. Lier, c’est retenir les péchés, c’est-
a-dire ne pas les pardonner.

Maintenant que nous avons étudié Matthieu 16:13-19 dans son contexte, décrivons briévement la
fausse interprétation de ces versets par les catholiques romains. lls prétendent que Jésus fait de Pierre
le chef visible de I'Eglise du Christ sur terre. Selon eux, Jésus appelle Pierre lui-méme le pierre sur
lequel le Christ construit son Eglise. En donnant les clés a Pierre, ils pensent que Jésus donne a Pierre
I'autorité de faire des lois pour tous les chrétiens de la terre. En outre, ils affirment que Jésus a voulu
que cette autorité de Pierre sur I'Eglise soit transmise a ses successeurs, les papes romains, qui sont
donc les dirigeants légitimes de I'Eglise du Christ sur terre. Cette interprétation catholique romaine n’a
aucun fondement dans le reste des Ecritures et va bien au-dela de ce que disent réellement les paroles
de Jésus. En fait, cette explication des paroles de Jésus n’était pas la maniére dont les premiers
chrétiens comprenaient ces paroles. Ce n‘est que des centaines d’années plus tard que cette
interprétation a été inventée pour accroitre l'autorité du pape romain.

Nous passons maintenant a la deuxiéme fois ol le mot ekklesia (ékkAnoia) est utilisé dans les
Evangiles. Nous retrouvons Jésus avec ses apdtres, cette fois-ci pour leur donner des instructions
concernant ce que nous appelons la « discipline ecclésiastique ». Voici les paroles de Jésus : « Si ton
frere a péché, va et reprends-le entre toi et lui seul. S’il t’écoute, tu as gagné ton frére. Mais, s’il ne
t’écoute pas, prends avec toi une ou deux personnes, afin que toute lI'affaire se regle sur la
déclaration de deux ou de trois témoins. S’il refuse de les écouter, dis-le a I'Eglise (ekklesia
ékkAnotia) ; et s’il refuse aussi d’écouter I’Eglise, qu’il soit pour toi comme un paien et un publicain.
Je vous le dis en vérité, tout ce que vous lierez sur la terre sera lié dans le ciel, et tout ce que vous
délierez sur la terre sera délié dans le ciel » (Matthieu 18:15-18).

Les disciples de Jésus ne doivent pas ignorer le fait de pécher ouvertement. Les chrétiens pechent tous
les jours, confessent leurs péchés tous les jours et sont pardonnés tous les jours, a cause du Christ.
Mais lorsqu’un chrétien remarque qu’un autre chrétien continue a pécher ouvertement sans se
repentir, sa préoccupation pour cette personne I'aménera a parler en privé avec elle de son péché dans
I'espoir de I'amener a se repentir. Lorsqu’il est clair que la personne qui péche n’écoute pas, la question
doit étre discutée en présence d’une ou deux autres personnes, qui essaieront a nouveau d’amener le
pécheur impénitent a se repentir. Lorsqu’il est clair que cela ne conduit pas non plus la personne a se
repentir, I'instruction de Jésus est la suivante : « Dis-le a Eglise ». Dans ce cas, le mot « église » ne
peut pas signifier tous les croyants du Christ dans le monde entier. Il serait impossible de le dire a tous
les croyants partout dans le monde. « LUEglise » désigne ici les croyants en Christ qui sont proches,
c’'est-a-dire le groupe de croyants qui connait la personne impénitente. Ceux-ci sont alors appelés a
ajouter leur témoignage a celui qui a déja été donné, dans I'espoir de gagner la personne pécheresse,
c’'est-a-dire de I'amener a la repentance. Enfin, lorsque la personne ne veut pas écouter ce groupe de
croyants, il ne reste plus qu’a considérer ce pécheur impénitent comme n’étant plus un croyant en
Christ — plus un chrétien — mais plutot un non-chrétien, un paien.

Aprés avoir donné ces instructions a ses disciples, Jésus a répété les paroles qu’il avait dites a Pierre
au sujet de lier et de délier. Notez cependant que dans ce cas, Jésus utilise le pluriel « vous », et non
le singulier « tu ». En d’autres termes, les clés du royaume des cieux n‘ont pas été données a Pierre
seul, mais a 'ensemble des croyants. Les clés sont données a I'Eglise du Christ sur terre.

419



Questions

Quelle question importante Jésus a-t-il posée a ses ap6tres prés de Césarée de Philippe ?
Que dit Jésus de la réponse de Pierre ?
Quelle est la différence entre petros (nétpog) et petra (nétpa) ?
Sur quoi le Christ construit-il son Eglise ?
Qu’entend-on par lier et délier ?
Comment I’Eglise catholique romaine comprend-elle Matthieu 16:17-19 ?
Donnez quelques preuves montrant que cette interprétation est incorrecte.
Qu’entend-on par discipline ecclésiastique ?
Quelles sont les quatre étapes décrites par Jésus concernant le péché ouvert ?
. Que voulait dire Jésus lorsqu’il a dit : « Dis-le a ’Eglise » ?
. A qui les clés du royaume des cieux ont-elles été remises ?
. Comment ouvrons-nous le ciel aux pécheurs ?
. Comment fermons-nous le ciel aux pécheurs ?

O ~NOWULEWNE

N = =
w N - O

420



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.5 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

’Eglise en tant que croyants en Jésus

L’Eglise du Christ est composée de tous les croyants en Jésus-Christ. ap6tre Paul nous dit que la foi
en Jésus est une affaire de coeur : « C’est en croyant du cceur qu’on parvient a la justice, et c’est en
confessant de la bouche qu’on parvient au salut » (Romains 10:10). Dieu peut lire dans les coeurs,
mais nous ne le pouvons pas. Il ne nous est donc pas possible de savoir exactement qui croit en Jésus
dans son coeur et qui ne croit pas en Jésus. Ce n’est cependant pas un probleme pour Jésus, comme le
dit 'apotre Paul : « Le Seigneur connait ceux qui lui appartiennent » (2 Timothée 2:19). Jésus lui-
méme a dit : « Je connais mes brebis » (Jean 10:14). « Mes brebis entendent ma voix ; je les connais,
et elles me suivent. Je leur donne la vie éternelle ; et elles ne périront jamais, et personne ne les
ravira de ma main » (Jean 10:27-28). Ainsi, I'Eglise du Christ est une entité définie ou une quantité de
personnes connues de Dieu et connues par Dieu. D’autre part, Jésus a ceci a dire aux incroyants :
« Vous ne croyez pas, parce que vous n’étes pas de mes brebis » (Jean 10:26).

Tous les membres de I'Eglise du Christ se reconnaissent comme des pécheurs incapables de se sauver
eux-mémes. lls ont tous confiance dans I'oeuvre rédemptrice du Christ pour leur salut. Dans tous les
cas, cette confiance dans le Christ a été produite en eux par le Saint-Esprit agissant a travers les moyens
de grace : I'Evangile dans la Parole et les sacrements. Paul dit: « Nous avons tous, en effet, été
baptisés dans un seul Esprit, pour former un seul corps, soit Juifs, soit Grecs, soit esclaves, soit libres,
et nous avons tous été abreuvés d’un seul Esprit » (1 Corinthiens 12:13). Dans I’Ancien Testament, il
existait une division, voulue par Dieu, entre les Juifs et les non-Juifs. Mais le Christ a effacé cette
division, et I'Eglise du Christ ne connait pas de telles divisions. « Car il (le Christ) est notre paix, lui qui
des deux n’en a fait qu’un, et qui a renversé le mur de séparation, I'inimitié, ayant anéanti par sa
chair la loi des ordonnances dans ses prescriptions, afin de créer en lui-méme avec les deux un seul
homme nouveau, en établissant la paix, et de les réconcilier, 'un et I'autre en un seul corps, avec
Dieu par la croix, en détruisant par elle I'inimitié » (Ephésiens 2:14-16). Tous les membres de I'Eglise
du Christ ont I'Esprit Saint qui habite en eux, car Paul dit : « Si quelqu’un n’a pas I'Esprit de Christ, il
ne lui appartient pas » (Romains 8:9).

Les divisions fondées sur la langue, la culture, la région, le statut social, la couleur de peau, I'état de
santé, le revenu, la profession, I'dge, le sexe, I'intelligence ou la taille sont effacées en Christ. Il est
écrit : « Il n’y a plus ni Juif ni Grec, il n’y a plus ni esclave ni libre, il n’y a plus ni homme ni femme ;
car tous vous étes un en Jésus-Christ. Et si vous étes a Christ, vous étes donc la postérité d’Abraham,
héritiers selon la promesse » (Galates 3:28-29). Dans I’Eglise du Christ « il n’y a ici ni Grec ni Juif, ni
circoncis ni incirconcis, ni barbare ni Scythe, ni esclave ni libre ; mais Christ est tout et en tous »
(Colossiens 3:11).

Tous les membres de I'Eglise du Christ ont été amenés dans I'Eglise par le Saint-Esprit a travers
I’Evangile, et ils ont tous le méme intérét : 'enseignement et la diffusion de I'Evangile et une vie
chrétienne digne de I’Evangile. Les membres de I'Eglise du Christ partagent le sentiment de I'apétre
Paul et du prophéte Esaie : « Qu’ils sont beaux Les pieds de ceux qui annoncent la paix, De ceux qui
annoncent de bonnes nouvelles ! » (Romains 10:15).

La foi que tous les membres de I'Eglise du Christ ont en commun n’est pas simplement une foi
historique, c’est-a-dire une croyance que Dieu existe, que Jésus a réellement existé sur terre et qu’il

421




est mort sur la croix, et que les événements se sont déroulés tels que la Bible les décrit. Jacques nous
dit que méme les démons ont ce genre de foi: « Tu crois qu’il y a un seul Dieu, tu fais bien ; les
démons le croient aussi, et ils tremblent » (Jacques 2:19).

La foi du chrétien ne se résume pas non plus a 'admiration de Jésus en tant qu’homme moral, ni a la
croyance que les lois de Dieu sont justes et équitables, ni a I'idée qu’il est bon et bénéfique pour la
société de mener une vie morale. La foi chrétienne n’est pas non plus une simple confiance dans le fait
gue Dieu donne la santé et la richesse a ceux qui le prient et le reconnaissent comme leur Dieu. Ce
type de confiance en Jésus comme pourvoyeur de bénédictions terrestres se répand aujourd’hui dans
toutes les parties du monde et est accepté par beaucoup comme un enseignement chrétien
authentique. Des évangélistes autoproclamés proclament ce soi-disant « évangile de la santé et de la
richesse » et s’enrichissent généralement aux dépens de leurs auditeurs crédules. Jésus n'est pas
intéressé a devenir notre roi du pain, ne fournissant rien d’autre que de la nourriture terrestre (Jean
6:15).

La foi que tous les membres de I'Eglise du Christ ont en commun est une confiance personnelle en
Jésus et en son ceuvre de substitut pour les pécheurs dans sa vie, sa mort et sa résurrection. C’est cette
foi que le Saint-Esprit crée et soutient par les moyens de la grace. Le Christ a dit qu’il batirait son Eglise
sur la confession de Pierre : « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant » (Matthieu 16:16). Chaque membre
de I'Eglise du Christ se réjouit en Jésus-Christ et ne met pas sa confiance dans la chair (Philippiens 3:3).
Chaque membre de I'Eglise du Christ met sa confiance dans I’Evangile tel que Paul le résume en ces
termes : « Tous ont péché et sont privés de la gloire de Dieu ; et ils sont gratuitement justifiés par sa
grace, par le moyen de la rédemption qui est en Jésus-Christ » (Romains 3:23-24).

Les personnes vivant dans ce monde sont soit croyantes en Jésus-Christ et donc membres de I’Eglise
du Christ, soit incroyantes et donc non-membres de I'Eglise du Christ. Tant que les incroyants vivent
encore sur terre dans leur temps de grace, le Saint-Esprit est désireux de faire naitre dans leur cceur la
foi en Christ et de les rendre ainsi membres de I'Eglise du Christ. Aprés avoir été appelés des ténébres
a la lumiére du Christ, ces anciens incroyants sont aussi « une race élue, un sacerdoce royal, une
nation sainte, un peuple acquis » (1 Pierre 2:9). En revanche, lorsque d’anciens croyants en Christ
« abandonneront la foi » (1 Timothée 4:1), comme I'a dit I'apbtre Paul, ils perdront ces bénédictions ;
ils ne seront plus membres de I'Eglise du Christ. Ceux qui ne sont pas membres de I'Eglise du Christ
sont « sans Christ, privés du droit de cité en Israél, étrangers aux alliances de la promesse, sans
espérance et sans Dieu dans le monde » (Ephésiens 2:12).

La premiére congrégation chrétienne du Nouveau Testament a Jérusalem nous a montré comment
cela devrait se passer dans I'Eglise du Christ. Nous lisons : « La multitude de ceux qui avaient cru
n’était qu’un cceur et qu’une ame » (Actes 4:32). Mais méme a Jérusalem, toutes les personnes
associées a la congrégation n’étaient pas nécessairement membres de I'Eglise du Christ. Ananias et
Saphira faisaient partie de cette congrégation — un homme et une femme qui ont essayé de tromper
la congrégation en disant qu’ils avaient acheté un terrain et qu’ils donnaient a la congrégation la
totalité de I'argent récolté par cette vente. Mais c’était un mensonge. Ananias et Saphira avaient gardé
pour eux une partie de I'argent de la vente. Le Saint-Esprit a permis a l'ap6tre Pierre de savoir ce qui
se passait, et Pierre a dit a Ananias : « Ce n’est pas a des hommes que tu as menti, mais a Dieu »
(Actes 5:4). Peu aprés, Pierre dit a Saphira : « Comment vous étes-vous accordés pour tenter I’Esprit
du Seigneur ? » (Actes 5:9). Le mari et la femme sont tombés morts aux pieds de Pierre lorsque celui-
ci les a confrontés a leur péché. Le résultat fut qu’« une grande crainte s’empara de toute I'assemblée
et de tous ceux qui apprirent ces choses » (Actes 5:11). Dieu voulait que son Eglise chrétienne sache
gu’il peut détecter I’hypocrisie. Tous ceux qui professent étre chrétiens ne sont pas de vrais membres
de I'Eglise du Christ.

422



Questions

vk wn e

Que signifie I'affirmation de la Bible selon laquelle Jésus connait ceux qui lui appartiennent ?
Comment peut-on décrire tous les membres de I’Eglise du Christ ?

Quelle division de I’Ancien Testament a été effacée par Jésus-Christ ?

Quelles sont les différences entre les croyants en Christ et les non-croyants ?

Quelles sont les différences actuelles entre les gens qui n‘ont aucune importance pour
I'appartenance a I'Eglise du Christ ?

Qu’entend-on par foi historique ?

Que signifie I'évangile de la santé et de la richesse ?

Comment devient-on membre de I'Eglise du Christ ?

Qu’arrive-t-il a ceux qui perdent la foi en Christ ?

. Que signifie le temps de grace accordé aux incroyants ?
. Quel était le péché d’Ananias et de Saphira ?
. S’'il y a des prédicateurs de I'évangile de la santé et de la richesse dans votre localité, quelles

promesses spécifiques font-ils a leurs auditeurs ?

423



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.6 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

L’Eglise en tant gu’invisible et visible

Comme I'Eglise du Christ n’est composée que de croyants en Jésus-Christ et que la foi en Christ est une
affaire de coeur qui ne se voit pas, on a pris I’habitude d’appeler I'Eglise des croyants du Christ I'Eglise
invisible. Le Christ lui-méme est invisible sur terre a I’heure actuelle ; nous ne pouvons pas le voir de
nos propres yeux, ni le voir dans les autres chrétiens. Le Saint-Esprit est un esprit invisible, et nous ne
pouvons pas non plus voir sa présence chez les chrétiens. Les chrétiens eux-mémes ne sont pas
invisibles, mais nous ne pouvons pas regarder dans le coeur de quelqu’un pour déterminer si cette
personne croit en Christ ou non. La foi en Christ porte toujours des fruits, et nous pouvons voir ces
fruits dans une certaine mesure. Cependant, il y a des incroyants qui prétendent étre des croyants en
Christ, et les ceuvres extérieures gqu’ils font ressemblent tellement aux bonnes ceuvres des croyants
gu’il n’y a pas de moyen infaillible de distinguer entre les croyants et les incroyants.

Dieu sait qui sont ses croyants (ses brebis). L’Eglise invisible n’est pas invisible pour lui. A un moment
donné, le prophéte Elie a pensé qu’il était le seul croyant restant sur terre et a crié a Dieu : « Je suis
resté, moi seul, et ils cherchent a m’6ter la vie » (1 Rois 19:10, 14). Mais Dieu I'a rassuré : « Je laisserai
en Israél sept mille hommes, tous ceux qui n’ont point fléchi les genoux devant Baal, et dont la
bouche ne I'a point baisé » (1 Rois 19:18). Elie n’était pas aussi seul qu’il le pensait. Plus tard, le
prophéte Nahum déclara a propos de Dieu : « Il connait ceux qui se confient en lui » (Nahum 1:7).

Jésus a dit a ses disciples que le dernier jour révélerait que certains de ceux qui professent étre
chrétiens dans cette vie ne le sont pas vraiment. Leur hypocrisie sera finalement exposée. Jésus a dit :
« Ceux qui me disent : Seigneur, Seigneur ! n’entreront pas tous dans le royaume des cieux, mais
celui-l1a seul qui fait la volonté de mon Pére qui est dans les cieux. Plusieurs me diront en ce jour-la :
Seigneur, Seigneur, n’avons-nous pas prophétisé par ton nom ? n’avons-nous pas chassé des démons
par ton nom ? et n’avons-nous pas fait beaucoup de miracles par ton nom ? Alors je leur dirai
ouvertement : Je ne vous ai jamais connus, retirez-vous de moi, vous qui commettez I'iniquité »
(Matthieu 7:21-23). Jésus a fait la méme remarque dans sa parabole des dix vierges. Cing vierges
n’étaient pas préparées a la venue de I'Epoux, et lorsqu’elles ont voulu assister aux noces, on leur a
dit : « Je vous le dis en vérité, je ne vous connais pas » (Matthieu 25:12).

A moins que les preuves n’indiquent clairement qu’une personne est un incroyant, nous, les chrétiens,
nous abstenons de juger les cceurs de ceux qui professent le Christ a travers leurs paroles et leurs
actions. L'ap6tre Paul nous met en garde : « Ne jugez de rien avant le temps, jusqu’a ce que vienne le
Seigneur, qui mettra en lumiére ce qui est caché dans les ténébres, et qui manifestera les desseins
des cceurs » (1 Corinthiens 4:5).

Remarquez que le Symbole des Apdtres ne dit pas que nous voyons la sainte Eglise chrétienne, mais
que nous croyons en la sainte Eglise chrétienne. Le Symbole de Nicée-Constantinople est formulé de
la méme maniére. La présence de I'Eglise est une question de foi. Le Bref Exposé de 1932, I'une des
déclarations de foi de I'Eglise de la Confession luthérienne (CLC), dit clairement : « L’Eglise chrétienne
sur terre est donc invisible et elle restera invisible jusqu’au Dernier Jour, jusqu’au jour de jugement ».

Mais mé&me si nous ne connaissons pas les membres individuels de I'Eglise, nous avons un moyen de
savoir ou se trouve I'Eglise du Christ sur la terre. Puisque le Saint-Esprit crée et soutient la foi en Christ

424




par les moyens de la grace, I'Eglise du Christ est certainement présente |a ol les moyens de la grace
sont utilisés. Puisque les moyens de grace ont été utilisés dans les diverses congrégations fondées par
I'ap6tre Paul, il leur a adressé ses lettres avec confiance de la maniére suivante : « A tous ceux qui, a
Rome, sont bien-aimés de Dieu, appelés a étre saints » (Romains 1:7) ; « A 'Eglise de Dieu qui est a
Corinthe, a ceux qui sont sanctifiés en Jésus-Christ, appelés a étre saints » (1 Corinthiens 1:2) ; « A
I’Eglise de Dieu qui est a Corinthe, et a tous les saints qui sont dans toute I'Achaie » (2 Corinthiens
1:1) ; «Aux saints qui sont a Ephése et aux fideles en Jésus-Christ » (Ephésiens 1:1) ; « A tous les saints
en Jésus-Christ qui sont a Philippes » (Philippiens 1:1) ; « Aux saints et fideles freres en Christ qui
sont a Colosses » (Colossiens 1:2) ; « A PEglise des Thessaloniciens, qui est en Dieu le Pére et en Jésus-
Christ le Seigneur » (1 Thessaloniciens 1:1) ; « A I’Eglise des Thessaloniciens, qui est en Dieu notre
Pére et en Jésus-Christ le Seigneur » (2 Thessaloniciens 1:1). Comment savait-il qu’il y avait des
chrétiens dans ces lieux ? Pourquoi s’adresse-t-il a eux en tant qu’églises ? Il savait que I’Eglise du Christ
se trouvait dans ces lieux parce que les moyens de grace étaient utilisés par ceux qui professaient le
Christ dans ces lieux.

Remarquez que, dans tous ces endroits, « I'Eglise » est décrite comme « sainte » ou « sanctifiée ». Paul
s’adresse a des croyants (chrétiens). L'Eglise n’est constituée que de chrétiens. Ainsi, dans les Actes,
I’Eglise de Jérusalem est composée de « ceux qui acceptérent sa parole » et « furent baptisés » (Actes
2:41), de « ceux qui étaient sauvés » (Actes 2:47), de « ceux qui avaient entendu la parole » et
« crurent » (Actes 4:4). Les moyens de la grace étaient utilisés a cet endroit, et nous pouvons donc
étre slrs qu’il y avait des croyants.

Bien des années auparavant, le prophéte Esaie avait assuré a ses lecteurs : « Comme la pluie et la
neige descendent des cieux, Et n’y retournent pas Sans avoir arrosé, fécondé la terre, et fait germer
les plantes, Sans avoir donné de la semence au semeur Et du pain a celui qui mange, Ainsi en est-il
de ma parole, qui sort de ma bouche : Elle ne retourne point a moi sans effet, Sans avoir exécuté ma
volonté Et accompli mes desseins » (Esaie 55:10-11). L3 ol les moyens de la grace sont utilisés, Dieu
est a I'ceuvre par sa Parole, et sa Parole accomplit ce qu’il veut qu’elle accomplisse : elle crée la foi en
Christ et soutient les personnes dans cette foi.

C’est pourquoi les divers groupes qui, dans le monde, se rassemblent autour des moyens de grace
peuvent étre appelés églises, car I'Eglise invisible du Christ (les vrais croyants en Jésus-Christ) est
présente en ces lieux. C’est a ces églises que Paul a adressé ses lettres du Nouveau Testament.

Les croyants en Christ confessent généralement aussi le Christ. « Car c’est en croyant du coeur qu’on
parvient a la justice, et c’est en confessant de la bouche qu’on parvient au salut » (Romains 10:10).
« Car c’est de 'abondance du coeur que la bouche parle » (Matthieu 12:34). Les chrétiens sont connus
pour leur fidélité a la Parole de Dieu. En effet, Jésus a dit : « Si vous demeurez dans ma parole, vous
étes vraiment mes disciples ; vous connaitrez la vérité, et la vérité vous affranchira » (Jean 8:31-32).
Les premiers chrétiens de Jérusalem « persévéraient dans I’'enseignement des apotres, dans la
communion fraternelle, dans la fraction du pain, et dans les priéres » (Actes 2:42). Les croyants en
Christ sont également soucieux que I'Evangile du Christ soit proclamé 13 ou ils vivent ainsi que dans
d’autres endroits du monde. Ils veulent que d’autres soient amenés a la foi par ce méme Evangile,
comme le Saint-Esprit les a amenés a la foi. C’est pourquoi ils écoutent la parole de leur Sauveur, qui
leur demande d’aller dans le monde entier, de précher I’Evangile et de faire de toutes les nations des
disciples.

Mais il est possible et méme probable que dans beaucoup de ces rassemblements ol les moyens de
grace sont utilisés, des incroyants ou des hypocrites soient également présents. Ces incroyants ne sont
pas vraiment membres de I'Eglise du Christ, et les lettres de Paul ne leur étaient pas vraiment
adressées. Mais nous n’avons pas la capacité de séparer ces hypocrites incrédules des vrais croyants.
Le Seigneur sait qui sont les siens, mais nous ne savons pas qui sont les siens. Par conséquent, a moins
que ces hypocrites ne se montrent comme des pécheurs évidents et impénitents, nous les considérons,

425



dans I'amour, comme des chrétiens et des membres de I'Eglise du Christ, méme si Dieu sait qu’ils ne
sont pas chrétiens et qu’ils ne sont donc pas membres de I'Eglise du Christ.

Par conséquent, I'appartenance a une organisation ecclésiastique visible, telle qu’une congrégation
organisée avec une liste de membres ou un corps ecclésiastique plus large avec un nombre déclaré de
membres, ne garantit pas 'appartenance a I'Eglise spirituelle et invisible du Christ. Les croyants en
Christ qui ont été excommuniés a tort par une organisation ecclésiastique visible peuvent toujours étre
de vrais croyants en Christ et des membres de I’Eglise spirituelle du Christ. Martin Luther, par exemple,
a été excommunié par une organisation ecclésiastique visible, I'Eglise catholique romaine, et pourtant
nous avons la certitude qu’il est resté un croyant en Jésus-Christ jusqu’a la fin de sa vie en raison de sa
confession du Christ en paroles et en actes. Un aveugle-né a dit du bien de Jésus, qui l'avait guéri, et
les dirigeants de la synagogue juive « le chassérent » (Jean 9:34). Mais lorsque cet homme a revu
Jésus, il a confessé sa foi en Jésus en tant que Fils de Dieu et « se prosterna devant lui » (Jean 9:38).
En revanche, Jésus a dit a certains pharisiens qu’il n’y avait pas de pardon des péchés pour eux, parce
gu’ils refusaient d’admettre leur péché. Jésus leur dit : « Si vous étiez aveugles, vous n’auriez pas de
péché. Mais maintenant vous dites : Nous voyons. C’est pour cela que votre péché subsiste » (Jean
9:41).

Jésus a dit a I'avance a ses disciples qu’ils seraient persécutés, condamnés et méme excommuniés par
des organisations religieuses (méme celles qui professent le christianisme), et que ceux qui les
persécutaient pensaient qu’ils servaient Dieu en les traitant de la sorte. Jésus a dit : « lls vous excluront
des synagogues ; et méme I’heure vient ol quiconque vous fera mourir croira rendre un culte a
Dieu » (Jean 16:2). Nous lisons également qu’un membre d’une organisation ecclésiastique visible,
nommé Diotréphe, « les chasse (les vrais chrétiens) de I'Eglise » (3 Jean 10). Notez que ce verset est
I'un des endroits ou le terme « église » ne désigne pas I'Eglise invisible du Christ, mais plutot une
organisation ou une congrégation visible de I'église.

Lorsque la Bible appelle les chrétiens croyants « saints », cela ne signifie pas que les chrétiens sont
exempts de péché ou parfaits dans leur compréhension de I'enseignement chrétien. Cela signifie
simplement que Dieu considére leur foi en Christ comme justice. Leurs péchés sont pardonnés et ils
sont considérés comme des saints aux yeux de Dieu. Martin Luther aimait utiliser I'expression latine
simul justus et peccator, qui signifie que le chrétien est a la fois pécheur et saint. En plus de confesser
les péchés dont nous sommes conscients, nous devons dire avec David: « Qui connait ses
égarements ? Pardonne-moi ceux que j’ignore » (Psaume 19:13).

Alors que Jésus était sur le point de monter au ciel, ses disciples ont montré une faiblesse dans leur
compréhension lorsqu’ils ont demandé a leur Seigneur: « Seigneur, est-ce en ce temps que tu
rétabliras le royaume d’Israél ? » (Actes 1:6). Il semble qu’ils n‘aient pas encore pleinement compris
que le royaume du Christ n’est pas un royaume terrestre. Jésus répond : « Ce n’est pas a vous de
connaitre les temps ou les moments que le Pére a fixés de sa propre autorité » (Actes 1:7).

Une fois, I'apotre Paul a di réprimander publiquement I'ap6tre Pierre (Galates 2:11-21). Luc nous dit
que Paul et Barnabé n’étaient pas d’accord sur la question de savoir s’il fallait emmener Marc avec eux
lors d’'un voyage missionnaire, et « ce dissentiment fut assez vif pour étre cause qu’ils se séparéerent
I'un de I'autre » (Actes 15:39). Paul a écrit : « Aujourd’hui nous voyons au moyen d’un miroir, d’'une
maniére obscure, mais alors nous verrons face a face » (1 Corinthiens 13:12). Les membres de I'Eglise
du Christ sont toujours affligés par leur chair pécheresse. Leur connaissance et leur compréhension
des choses spirituelles ne seront pas parfaites dans ce monde. Dans leur faiblesse, les chrétiens
peuvent encore adhérer a des idées et a des doctrines erronées. Et les chrétiens ne deviendront jamais
parfaits dans leur vie chrétienne sur cette terre.

En tant que chrétiens, nous bénéficions du pardon total de nos péchés par la foi en Christ. Mais nous
devons rester sur nos gardes pour ne pas considérer que le pardon des péchés signifie que nous avons
la permission de pécher. Dans sa lettre aux Romains, Paul pose deux questions que nous devons

426



examiner attentivement : « Demeurerions-nous dans le péché, afin que la grace abonde ? » (Romains
6:1). « Pécherions-nous, parce que nous sommes, non sous la loi, mais sous la grace ? » (Romains
6:15). La réponse de Paul a ces deux questions est un « Loin de la ! » Il est toujours dangereux de
pécher dans l'espoir d’'un pardon futur. Il est également dangereux de s’accrocher a un faux
enseignement, quel gu’il soit, qu’il s’'agisse de questions majeures ou mineures. Lorsqu’un tel faux
enseignement altére I'Evangile du Christ, nous devons nous souvenir de la malédiction de Paul :
« Mais, quand nous-mémes, quand un ange du ciel annoncerait un autre Evangile que celui que nous
vous avons préché, qu’il soit anatheme ! Nous I'avons dit précédemment, et je le répéte a cette
heure : si quelqu’un vous annonce un autre Evangile que celui que vous avez regu, qu’il soit
anathéeme ! » (Galates 1:8-9). Si le faux enseignement porte sur quelque chose qui semble insignifiant,
nous devons nous souvenir de l'avertissement de Paul : « Un peu de levain fait lever toute la pate »
(Galates 5:6). Une vie imprudente ou I'adhésion a un faux enseignement met en danger notre foi en
Christ et peut méme la détruire.

Contrairement a ce que la Bible enseigne sur I'Eglise du Christ, la plus grande organisation chrétienne
visible, I'Eglise catholique romaine, enseigne que I’Eglise du Christ est une organisation visible dirigée
par le pape. Voici la formulation d’'une déclaration officielle de Vatican Il : « Le Christ, unique
médiateur, crée et continuellement soutient sur la terre, comme un tout visible, son Eglise sainte,
communauté de foi, d’espérance et de charité, par laquelle il répand, a I'intention de tous, la vérité et
la grace. ... Cette Eglise comme société constituée et organisée en ce monde, c’est dans I'Eglise
catholique qu’elle subsiste, gouvernée par le successeur de Pierre et les évéques qui sont en
communion avec lui ... Sont incorporés pleinement a la société qu’est I'Eglise ceux qui, ayant I'Esprit
du Christ, acceptent intégralement son organisation et les moyens de salut qui lui ont été donnés, et
qui, en outre, grace aux liens constitués par la profession de foi, les sacrements, le gouvernement
ecclésiastique et la communion, sont unis, dans I'ensemble visible de I'Eglise, avec le Christ qui la dirige
par le Souverain Pontife et les évéques. » (Concile Vatican Il, La Constitution de I’Eglise, §8 et §14).
Selon eux, on ne peut étre s(ir d’'appartenir a I'Eglise du Christ qu’en étant un membre obéissant de
I’Eglise catholique romaine et en se soumettant a l'autorité du pape et de ses évéques.

Parce que mot « église » peut avoir des significations différentes selon les personnes, nous devons
faire attention a la maniére dont nous le prononcons. Lorsque nous parlons de I'Eglise invisible du
Christ, composée uniquement de croyants en Christ (parfois appelée Una Sancta, I'unique Eglise
sainte), nous devons le préciser a nos auditeurs. Lorsque nous parlons d’une organisation ecclésiale
visible, telle qu’une congrégation organisée ou incorporée ou un corps ecclésiastique organisé tel
gu’un synode, nous devons le préciser a nos auditeurs.

Nous devons toujours nous rappeler que I’Eglise du Christ n’est composée que de ceux qui croient en
Jésus-Christ comme leur Sauveur dans leur coeur. Paul a fait la distinction entre les Juifs croyants et
ceux qui n’étaient Juifs que de nom, en disant : « Le Juif, ce n’est pas celui qui en a les dehors; et la
circoncision, ce n’est pas celle qui est visible dans la chair. Mais le Juif, c’est celui qui l'est
intérieurement ; et la circoncision, c’est celle du coeur, selon I'esprit et non selon la lettre. La louange
de ce Juif ne vient pas des hommes, mais de Dieu » (Romains 2:28-29). De méme que « tous ceux qui
descendent d’Israél ne sont pas Israél » (Romains 9:6), de méme tous ceux qui sont appelés chrétiens
ou qui se disent chrétiens ne le sont pas vraiment.

427



Questions

Que voulons-nous dire lorsque nous affirmons que I'Eglise du Christ est invisible ?
Comment est-il possible que certains qui pensent étre chrétiens ne le soient pas ?
Pourquoi serait-il erroné d’essayer de déterminer qui sont les croyants ?
Pourquoi nos symboles affirment-t-ils que nous croyons en la sainte Eglise chrétienne ?
Comment pouvons-nous déterminer oU se trouve |'Eglise du Christ sur terre ?
Comment est-il possible qu’une personne excommuniée soit encore chrétienne ?
Quelle promesse Dieu nous a-t-il faite concernant sa Parole ?
Comment une personne peut-elle étre a la fois pécheresse et sainte ?
Pourguoi pouvons-nous appeler les organisations d’églises visibles des églises ?

. Pourquoi est-il important de savoir que le pardon des péchés n’est pas la permission de
pécher ?

11. Quel est I'enseignement catholique romain concernant I’Eglise ?

12. Qu’est-ce qui ne va pas dans cet enseignement de I’Eglise catholique romaine ?

O ~NOWULEWNE

=
o

428



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

\\\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.7 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

L’Eglise est une — ses membres sont unis spirituellement

Les membres de I'Eglise du Christ sur terre peuvent étre séparés les uns des autres de bien des
maniéres. Les croyants en Christ peuvent étre séparés physiquement des autres croyants, vivre aux
antipodes, parler des langues différentes, suivre des coutumes différentes, appartenir a des
dénominations différentes et a des corps ecclésiastiques différents. Le lien qui unit les chrétiens les
uns aux autres est un lien spirituel. Tous les croyants en Christ sont unis a Christ par la foi en Christ. lls
sont tous des sarments attachés au cep qu’est le Christ. Par leur attachement au Christ, ils sont aussi
attachés a toutes les autres branches. Ils sont tous membres du méme corps. Il n’y a qu’une seule
Eglise du Christ, et tous ses membres sont unis spirituellement les uns aux autres.

La lettre de 'ap6tre Paul aux Ephésiens souligne I'unité de I'Eglise du Christ en ces termes : « Il y a un
seul corps et un seul Esprit, comme aussi vous avez été appelés a une seule espérance par votre
vocation ; il y a un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptéme, un seul Dieu et Pére de tous, qui
est au-dessus de tous, et parmi tous, et en tous » (Ephésiens 4:4-6). Aux chrétiens de Philippes, Paul
a écrit : « Vous ... tous participez a la méme grace que moi » (Philippiens 1:7). « la foi en Jésus-Christ »
est ce que tous les membres de I'Eglise du Christ ont en commun, méme s’ils n‘ont pas grand-chose
d’autre en commun (Galates 3:26). Paul dit : « Tous vous étes un en Jésus-Christ » (Galates 3:28).
Lorsqu’une personne ne croit plus en Christ pour son salut, mais se confie en elle-méme ou en
qguelqu’un ou quelgue chose d’autre que le Christ, elle est alors « séparé[e] du Christ » et « déchul[e]
de la grace » (Galates 5:4), et n’est donc plus membre de I'Eglise du Christ.

'apotre Jean a partagé I'Evangile du Christ avec ses lecteurs, « afin que vous aussi vous soyez en
communion avec nous » (1 Jean 1:3). Jean dit : « Notre communion est avec le Pére et avec son Fils
Jésus-Christ » (1 Jean 1:3). Lorsque nous avons ce lien avec le Christ, nous sommes reliés a tous les
autres qui sont reliés au Christ. Mais « si nous disons que nous sommes en communion avec lui, et
que nous marchions dans les ténébres, nous mentons, et nous ne pratiquons pas la vérité. Mais si
nous marchons dans la lumiére, comme il est lui-méme dans la lumiére, nous sommes mutuellement
en communion, et le sang de Jésus son Fils nous purifie de tout péché. » (1 Jean 1:6-7). Dés que notre
lien avec le Christ est rompu, notre lien avec les autres chrétiens est également rompu. Le lien qui nous
unit aux autres chrétiens dans I'Eglise du Christ est un lien spirituel, a savoir la foi en Christ.

LEglise catholique romaine a une conception différente de I'Eglise du Christ. Selon elle, une personne
appartient a I'Eglise du Christ si elle est extérieurement membre de I'Eglise catholique romaine et si
elle suit les pratiques extérieures de I'Eglise catholique romaine, qu’elle ait ou non la foi spirituelle en
Christ dans son coeur. En d’autres termes, I'idée catholique romaine de I'unité dans I'Eglise est une
union extérieure, 'appartenance a la méme organisation extérieure. La prétendue unité de I’Eglise
catholique romaine sous I'égide d’un seul pape et qui exige I'unité dans les pratiques extérieures est
une union externe sans véritable unité spirituelle.

De nombreux protestants semblent également s’intéresser davantage a I'union externe qu’a 'unité
spirituelle par la foi en Christ. On insiste beaucoup sur 'union et la fusion des corps ecclésiastiques et
des congrégations en une seule organisation unie. C'est le but et l'objectif du mouvement
cecuménique parmi les chrétiens. Le désir est de voir tous les groupes chrétiens, et méme parfois des
groupes non chrétiens, s'unir en une seule organisation religieuse. Laccent est mis sur l'union

429




extérieure plutot que sur la véritable unité spirituelle. Le mouvement cecuménique minimise les
dangers des faux enseignements et des fausses pratiques. Il veut que tous ceux qui se disent chrétiens
adorent ensemble, prient ensemble, travaillent ensemble, préchent I’Evangile ensemble, méme s’ils
ne sont pas d’accord sur ce que la Bible enseigne réellement au sujet de I'adoration, de la priere et du
travail de I'Eglise, et méme s’ils ne sont pas d’accord sur ce qu’est I'Evangile du Christ. Les nombreux
avertissements du Christ et de ses apotres concernant les faux enseignements et la vie impie sont le
plus souvent ignorés dans I'intérét de I'union externe.

Questions

Qui sont les membres de I'Eglise unique du Christ ?

Qu’est-ce qui unit les chrétiens aux autres chrétiens ?

Quels sont les éléments extérieurs qui divisent les chrétiens ?

Quelle est la différence entre I'union extérieure et I'unité spirituelle ?

Quand une personne perd-elle sa qualité de membre de I'Eglise unique du Christ ?

Quelle est la conception catholique romaine de I'Eglise unique ?

Quel est le but du mouvement cecuménique parmi les protestants ?

En quoi le mouvement cecuménique est-il contraire aux Ecritures ?

Que diriez-vous a quelqu’un qui essaie de vous convaincre de devenir partenaire d’églises ou
de groupes qui enseignent ou autorisent de faux enseignements ?

O ~NOWULEWNE

430



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.8 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

L’Eglise est sainte (Imputée et naissante)

Le Symbole des Apbtres et le Symbole de Nicée-Constantinople parlent tous deux de I'Eglise du Christ
comme étant « sainte ». Il est important de comprendre dans quel sens I'Eglise est sainte. Le terme
« saint » vient directement de la Bible. ap6tre Paul a écrit aux chrétiens d’Ephése : « Maris, aimez
vos femmes, comme Christ a aimé I'Eglise, et s’est livré lui-méme pour elle, afin de la sanctifier par
la parole, aprés l'avoir purifiée par le baptéme d’eau, afin de faire paraitre devant lui cette Eglise
glorieuse, sans tache, ni ride, ni rien de semblable, mais sainte et irrépréhensible » (Ephésiens 5:25-
27). ll est clair que la sainteté de I'Eglise, dont il est question dans ce passage, est une sainteté parfaite ;
I’Eglise est décrite comme étant « irrépréhensible » et « sans tache, ni ride, ni rien de semblable ».
Ce n’est que si I'Eglise est parfaitement sainte qu’elle peut étre qualifiée de « glorieuse ».

Ce passage montre aussi clairement pourquoi I'Eglise est appelée sainte. LEglise est sainte parce que
Jésus s’est donné pour elle. Il a pris sur lui tous les péchés des membres de I'Eglise lorsqu’il a souffert
et est mort sur la croix. C’est cette souffrance substitutive du Christ sur la croix qui donne au baptéme
(« le lavage d’eau par la parole! ») le pouvoir de sanctifier et de purifier I'Eglise. En effet, le baptéme
est un baptéme dans la mort du Christ, et c’est pourquoi le baptéme transmet a ceux qui sont baptisés
les bénéfices de la mort du Christ, le pardon des péchés.

Le baptéme donne le pardon des péchés. Pierre a dit a la Pentecote : « Repentez-vous, et que chacun
de vous soit baptisé au nom de Jésus-Christ, pour le pardon de vos péchés » (Actes 2:38). Ananias, le
chrétien qui a baptisé Paul a Damas, lui a dit : « Leve-toi, sois baptisé, et lavé de tes péchés, en
invoquant le nom du Seigneur » (Actes 22:16). Le pardon des péchés qui nous est donné dans
I’Evangile par la Parole et le Sacrement est toujours un pardon total. En d’autres termes, Dieu considére
ceux qui sont baptisés en son nom et qui font confiance au salut obtenu par le Christ comme
totalement pardonnés et donc aussi comme parfaitement saints. Ainsi, tous les croyants en Christ,
tous les membres de I'Eglise du Christ, sont pardonnés et donc saints. Ils forment la communion des
saints, la communauté du peuple saint, ayant la vie éternelle par la foi et ils jouiront finalement de la
vie éternelle par la vue. Jésus a dit : « Allez par tout le monde, et préchez la bonne nouvelle a toute
la création. Celui qui croira et qui sera baptisé sera sauvé » (Marc 16:15-16).

Il est important de se rappeler que la sainteté de I'Eglise du Christ est la sainteté du Christ, qui est
transmise aux croyants en Christ pour couvrir leurs péchés. C’est la robe de la justice du Christ qui leur
est comptée comme leur appartenant. Paul a déclaré que ce qui était le plus important dans sa vie
était « d’étre trouvé en lui (Christ), non avec ma justice, celle qui vient de la loi, mais avec celle qui
s’obtient par la foi en Christ, la justice qui vient de Dieu par la foi » (Philippiens 3:9).

Nous pouvons appeler cette justice une justice étrangeére. En d’autres termes, il ne s’agit pas de notre
propre sainteté interne, ou d’une sainteté personnelle d’attitude et de comportement, mais d’'une
sainteté extérieure a nous que Dieu compte comme notre sainteté par le biais de notre confiance en
Christ. En d’autres termes, la justice du Christ nous est imputée ou comptée comme nétre lorsque
nous croyons en Jésus. Et cette foi devient la ndtre soit par le baptéme, soit par I'écoute de I’Evangile

! Traduction littérale de grec, cf. Segond 21 : « lavée par I'eau de la parole » et la Nouvelle édition de Genéve :
« la lavant par I'eau de la parole »

431




du Christ. Le livre de la Genese raconte que Dieu a fait une promesse a Abraham. Puis il est dit
qu’Abraham « eut confiance en I'Eternel, qui le lui imputa a justice » (Genése 15:6) . C’est pourquoi
nous parlons de la sainteté des croyants en Christ comme d’une sainteté « imputée ». Puisque la
sainteté du Christ est une sainteté parfaite, et que sa sainteté est comptée comme la nétre lorsque
nous croyons en lui, la sainteté de I'Eglise est parfaite, sans tache ni défaut.

Lapotre Paul a utilisé I'exemple d’Abraham pour expliquer la justice imputée aux chrétiens de Rome. Il
a écrit qu’Abraham « ne douta point, par incrédulité, au sujet de la promesse de Dieu ; mais il fut
fortifié par la foi, donnant gloire a Dieu, et ayant la pleine conviction que ce qu’il promet il peut aussi
I'accomplir. C’est pourquoi cela lui fut imputé a justice. Mais ce n’est pas a cause de lui seul qu’il est
écrit que cela lui fut imputé ; c’est encore a cause de nous, a qui cela sera imputé, a nous qui croyons
en celui qui a ressuscité des morts Jésus notre Seigneur, lequel a été livré pour nos offenses, et est
ressuscité pour notre justification » (Romains 4:20-25). De méme, I'Eglise est sainte grace a la sainteté
parfaite imputée au Christ.

Mais il est également important de se rappeler que chaque chrétien, c’est-a-dire chague membre de
I'Eglise du Christ, est habité par le Saint-Esprit qui le conduit, par la Parole et le Sacrement, a
commencer a vivre une nouvelle vie d'amour, d’'obéissance et de gratitude. Mais cette sainteté de vie
est loin d’étre parfaite, car chaque chrétien a encore sa chair pécheresse qui vit en lui. C’est pourquoi
cette sainteté personnelle du chrétien dans son attitude et son comportement est appelée une
sainteté naissante, c’est-a-dire une sainteté qui ne fait que commencer et qui reste imparfaite méme
jusqu’a la fin de la vie terrestre de la personne. Mais il n’y a pas de chrétien qui soit totalement
dépourvu de cette sainteté naissante. Pierre I'a dit a la Pentecéte : « Repentez-vous, et que chacun de
vous soit baptisé au nom de Jésus-Christ, pour le pardon de vos péchés ; et vous recevrez le don du
Saint-Esprit » (Actes 2:38). L'apotre Paul a écrit : « Si quelqu’un n’a pas I'Esprit de Christ, il ne lui
appartient pas » (Romains 8:9). Et Paul a écrit encore : « Si vous vivez selon la chair, vous mourrez ;
mais si par I’Esprit vous faites mourir les actions du corps, vous vivrez, car tous ceux qui sont conduits
par I’Esprit de Dieu sont fils de Dieu » (Romains 8:13-14).

Ainsi, 'Eglise du Christ est sainte dans un double sens, parfaitement sainte par la justice parfaite
imputée par le Christ, mais aussi imparfaitement sainte par I'action du Saint-Esprit dans tous les
membres de I'Eglise du Christ, qui fait apparaitre dans leur attitude et leur conduite une sainteté
naissante qui continue a croitre dans cette vie mais n’atteint la perfection que dans l'au-dela. Paul a
écrit : « Ce n’est pas que j’aie déja remporté le prix, ou que j'aie déja atteint la perfection ; mais je
cours, pour tacher de le saisir, puisque moi aussi j’ai été saisi par Jésus-Christ » (Philippiens 3:12).

Martin Luther a expliqué la sainteté imputée a I'Eglise du Christ de la maniére suivante : « Depuis que
nous sommes baptisés et que nous croyons en Christ, nous sommes saints et justes en Christ et avec
Christ. Il nous a enlevé notre péché et nous a gratifiés, revétus et ornés de sa sainteté. Ainsi, toute
I’Eglise chrétienne est sainte, non pas par elle-méme ou par ses propres ceuvres, mais en Christ et par
la sainteté du Christ, comme le dit saint Paul : « Il 'a purifiée par le lavage d’eau par la Parole »
(Ephésiens 5:26). Celui qui hésite a se vanter et a confesser qu’il est saint et juste dit en réalité : “Je ne
suis pas baptisé. Je ne suis pas chrétien, je ne crois pas en Christ. Je ne crois pas que le Christ est mort
pour moi. Je ne crois pas qu’il a enlevé mes péchés. Je ne crois pas que son sang m’a purifié ou qu’il
peut me purifier. En bref, je ne crois pas un mot de ce que Dieu a déclaré ou de ce que le Christ et
toute I’Ecriture témoignent” » (Euvres de Luther (édition en anglais), Vol. 14, p. 93).

Luther a également expliqué la sainteté naissante de I'Eglise du Christ. Il a écrit : « Ils sont appelés
peuple chrétien et ont le Saint-Esprit, qui les sanctifie chaque jour, non seulement par le pardon des
péchés acquis pour eux par le Christ, mais aussi par I'abolition, la purification et la mortification des
péchés, sur la base desquels ils sont appelés peuple saint » (Euvres de Luther (édition en anglais), Vol.
41, pp. 143-144).

432



Questions:

Pourquoi pouvons-nous appeler I'Eglise du Christ |a sainte Eglise chrétienne ?
En quoi I'Eglise du Christ est-elle parfaitement sainte ?
Quand les péchés de I'Eglise du Christ ont-ils été enlevés ?
Comment le bénéfice de la mort du Christ nous parvient-il ?
Comment le baptéme peut-il effacer nos péchés ?
Qu’est-ce que Dieu a imputé a Abraham ?
Qu’est-ce que Dieu a considéré comme justice pour Abraham ?
Comment pouvons-nous étre comptés comme justes par Dieu ?
Pourquoi la justice imputée est-elle absolument parfaite ?

. Qu’entend-on par « justice naissante » ?

. Quel type de justice peut croitre et augmenter ?

. Que dit Luther a propos d’un chrétien qui dit qu’il n’est pas saint ?

. Quelle est la différence entre la justice imputée et la justice naissante ?

O ~NOWULEWNE

N = =
w N - O

433



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.9 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

L’Eglise est universelle (catholique)

Les anciens symboles utilisent le terme « catholique » pour décrire I'Eglise du Christ. Le terme
« catholique » signifie « universel » et il convient parfaitement pour décrire I'Eglise du Christ.
Néanmoins, étant donné que la plus grande organisation chrétienne visible, I'Eglise catholique
romaine, utilise ce terme dans son nom, de nombreux luthériens remplacent le mot « catholique » par
le mot « chrétienne » (ou « universelle ») afin d’éviter toute confusion. Le terme « catholique » ne
correspond pas du tout a I'Eglise catholique romaine, car de nombreux chrétiens dans de nombreux
pays ne sont pas membres de I'Eglise catholique romaine.

La Sainte Eglise chrétienne, cependant, est véritablement universelle. Elle comprend tous les croyants
en Christ, ol qu’ils aient vécu, vivent ou vivront sur la terre. Elle comprend tous les croyants en Christ
du passé, du présent et de I'avenir. Jésus a dit a ses disciples : « Allez par tout le monde, et préchez la
bonne nouvelle a toute la création » (Marc 16:15), et cette instruction a été suivie et I'est encore. Le
résultat est gu’aujourd’hui, presque toutes les personnes vivant partout dans le monde ont été
exposées a |'Evangile sous une forme ou une autre. Les méthodes de communication modernes ont
permis a I'Evangile d’atteindre tous les coins du monde. La Bible a été traduite dans toutes les langues
principales et dans de nombreuses langues utilisées par des groupes isolés. Partout ol le Saint-Esprit
a utilisé les moyens de grace pour amener quelgu’un a la foi en Christ, cette personne devient membre
de I'Eglise universelle du Christ. Jésus a prédit I'universalité de son Eglise lorsqu’il a dit a ses disciples :
« J’ai encore d’autres brebis, qui ne sont pas de cette bergerie; celles-13, il faut que je les améne;
elles entendront ma voix, et il y aura un seul troupeau, un seul berger » (Jean 10:16).

Dieu lui-méme est intervenu de maniére surnaturelle pour pousser ses disciples a porter I'Evangile aux
peuples non-juifs. Au cours d’une vision spéciale, Dieu a demandé a Pierre de rendre visite au
centurion non-juif Corneille et de précher I'Evangile dans sa maison. A ce moment-13, Pierre a reconnu
ce que Dieu faisait. Il le dit a Corneille et a ses amis : « En vérité, je reconnais que Dieu ne fait point
acception de personnes, mais qu’en toute nation celui qui le craint et qui pratique la justice lui est
agréable. ... Jésus-Christ ... est le Seigneur de tous. ... Quiconque croit en lui regoit par son nom le
pardon des péchés » (Actes 10:34-43).

Le Seigneur a choisi Paul pour étre son missionnaire aupres des non-Juifs, et Paul s’est acquitté de sa
mission avec zeéle, comme l'indiquent le livre des Actes et ses lettres du Nouveau Testament. Il a dit
aux chrétiens de Rome : « Maintenant, sans la loi est manifestée la justice de Dieu ... pour tous ceux
qui croient. Il n’y a point de distinction. Car tous ont péché et sont privés de la gloire de Dieu ; et ils
sont gratuitement justifiés par sa grace, par le moyen de la rédemption qui est en Jésus-Christ »
(Romains 3:21-24).

Dieu a prévu de toute éternité de construire une Eglise universelle. Il a promis a Abraham : « Toutes
les nations seront bénies en toi ! » (Galates 3:8). En fait, il y a eu deux moments dans I’histoire ou
100 % de la population mondiale a entendu I'Evangile du Christ : a 'époque d’Adam et Eve et de leur
famille, et a 'époque de Noé et de sa famille. Il n’y a pas de limites ou de frontiéres a I'Eglise du Christ.
« Vous étes tous fils de Dieu par la foi en Jésus-Christ ; vous tous, qui avez été baptisés en Christ,
vous avez revétu Christ. Il n’y a plus ni Juif ni Grec, il n’y a plus ni esclave ni libre, il n’y a plus ni
homme ni femme ; car tous vous étes un en Jésus-Christ. Et si vous étes a Christ, vous étes donc la
postérité d’Abraham, héritiers selon la promesse » (Galates 3:26-29).

434




Lun des premiers chrétiens a formulé la phrase suivante : « Extra ecclesiam nulla salus ». Ce qui
signifie : « Hors de I'Eglise, il n’y a point de salut ». C’est vrai. Tous ceux qui sont sauvés sont des
croyants en Christ, et tous les croyants en Christ sont membres de I'Eglise du Christ. Mais si le mot
« église » dans la citation ci-dessus est compris comme signifiant une certaine organisation
ecclésiastique (visible), telle que I'Eglise catholique romaine, alors cela devient une affirmation fausse
et trés dangereuse, parce que les croyants en Christ peuvent étre trouvés dans de nombreuses
organisations ecclésiastiques différentes, aussi longtemps que les moyens de grace sont utilisés dans
une certaine mesure dans cette organisation et parmi ces personnes. En fait, il peut y avoir des
croyants en Christ qui ne sont membres d’aucune organisation ecclésiastique visible, et qui sont
pourtant membres de I'Eglise du Christ.

L'Eglise universelle est divisée en deux groupes, I'Eglise « militante » et I'Eglise « triomphante ». Les
chrétiens qui vivent encore sur cette terre et qui luttent contre le diable, le monde et leur chair sont
membres de I'Eglise militante. Les croyants en Christ qui ont terminé leur vie sur terre et qui sont avec
le Seigneur (comme le malfaiteur sur la croix) sont membres de I'Eglise triomphante. Mais I’Eglise
militante et I'Eglise triomphante forment toutes deux une seule Eglise universelle.

Lapotre Paul s’est représenté les chrétiens sur terre comme engagés dans une lutte de toute une vie
— une action militaire — contre toutes les forces du mal. Il a écrit dans sa lettre aux Ephésiens :
« Revétez-vous de toutes les armes de Dieu, afin de pouvoir tenir ferme contre les ruses du diable.
Car nous n’avons pas a lutter contre la chair et le sang, mais contre les dominations, contre les
autorités, contre les princes de ce monde de ténébres, contre les esprits méchants dans les lieux
célestes. C’est pourquoi, prenez toutes les armes de Dieu, afin de pouvoir résister dans le mauvais
jour, et tenir ferme apres avoir tout surmonté. Tenez donc ferme : ayez a vos reins la vérité pour
ceinture ; revétez la cuirasse de la justice ; mettez pour chaussure a vos pieds le zéle que donne
I’Evangile de paix ; prenez par-dessus tout cela le bouclier de la foi, avec lequel vous pourrez éteindre
tous les traits enflammés du malin ; prenez aussi le casque du salut, et I'épée de I’Esprit, qui est la
parole de Dieu. Faites en tout temps par I'Esprit toutes sortes de priéres et de supplications. Veillez
a cela avec une entiére persévérance, et priez pour tous les saints » (Ephésiens 6:11-18).

LapOtre Pierre avait le méme combat a I'esprit lorsqu’il a écrit: « Soyez sobres, veillez. Votre
adversaire, le diable, rode comme un lion rugissant, cherchant qui il dévorera. Résistez-lui avec une
foi ferme » (1 Pierre 5:8-9). Le chrétien doit lutter chaque jour contre sa propre chair, comme l'explique
I'apotre Paul dans Romains 7:14-25. LapOtre Jean parle de vaincre le monde dans sa lettre (1 Jean 5:4-
5).

Dans sa derniére lettre du Nouveau Testament, Paul parle de la lutte qu’il a menée toute sa vie contre
le mal, tout en se réjouissant de vivre dans I'Eglise triomphante : « Le moment de mon départ
approche. J’ai combattu le bon combat, j’ai achevé la course, j’ai gardé la foi. Désormais la couronne
de justice m’est réservée ; le Seigneur, le juste juge, me la donnera dans ce jour-la, et non seulement
a moi, mais encore a tous ceux qui auront aimé son avénement » (2 Timothée 4:6-8).

Il n’y a pas de meilleure description de la vie de I'Eglise triomphante au ciel que dans les derniers
chapitres du livre de I'Apocalypse. « Voici le tabernacle de Dieu avec les hommes ! Il habitera avec
eux, et ils seront son peuple, et Dieu lui-méme sera avec eux. Il essuiera toute larme de leurs yeux,
et la mort ne sera plus, et il n’y aura plus ni deuil, ni cri, ni douleur, car les premiéres choses ont
disparu » (Apocalypse 21:3-4).

'appartenance a I'Eglise militante conduit trés certainement a I'Eglise triomphante. Le Seigneur Jésus
a écrit a l'assemblée de Smyrne : « Ne crains pas ce que tu vas souffrir. Voici, le diable jettera
quelques-uns de vous en prison, afin que vous soyez éprouvés, et vous aurez une tribulation de dix
jours. Sois fidele jusqu’a la mort, et je te donnerai la couronne de vie » (Apocalypse 2:10). Le combat
de toute une vie des chrétiens sur terre conduit a la gloire éternelle.

435



Questions

Quelle est la signification du mot « catholique » ?

Pourquoi certains luthériens remplacent-ils le mot « catholique » par « chrétienne » ?
Que voulons-nous dire lorsque nous affirmons que I'Eglise du Christ est universelle ?
Comment les méthodes de communication modernes ont-elles contribué a I'Eglise ?
En quoi tous les chrétiens sont-ils identiques ?

En quoi peuvent-ils étre différents ?

Comment Dieu a-t-il guidé les premiers chrétiens pour qu’ils apportent I’Evangile aux non-
Juifs ?

8. Pourquoi est-il vrai qu’il n’y a pas de croyants en dehors de I'Eglise du Christ ?

9. Quelle est la différence entre I'Eglise militante et I'Eglise triomphante ?

10. Contre qui les chrétiens doivent-ils lutter tant qu’ils vivent ?

11. Que promet Dieu aux chrétiens qui perséverent jusqu’a la fin ?

Nouk,wNpRE

436



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.10 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

’Eglise est apostolique

'apotre Paul décrit membres de I'Eglise du Christ comme « édifiés sur le fondement des apotres et
des prophétes, Jésus-Christ lui-méme étant la pierre angulaire » (Ephésiens 2:20). C’est pourquoi
I'Eglise du Christ est 'Eglise apostolique, comme nous le confessons dans le Symbole de Nicée-
Constantinople. Les apoOtres et les prophétes ont été choisis par Dieu lui-méme pour recevoir les
paroles de Dieu et les révéler aux autres sur la terre. Les prophétes de I'Ancien Testament ont déclaré
qgue leur message était la Parole méme de Dieu. L'apdtre Pierre a écrit : « C’est poussés par le Saint-
Esprit que des hommes ont parlé de la part de Dieu » (2 Pierre 1:21).

De méme, Jésus a promis a ses apobtres que le Saint-Esprit les guiderait « conduira dans toute la vérité ;
car il ne parlera pas de lui-méme, mais il dira tout ce qu’il aura entendu, et il vous annoncera les
choses a venir. Il me glorifiera, parce qu’il prendra de ce qui est a moi, et vous I'annoncera » (Jean
16:13-15).

Ainsi, le fondement de I'Eglise du Christ est ce que Dieu a donné aux apdtres et aux prophétes de
mettre en mots. La révélation de Dieu que nous avons dans I'Ancien et le Nouveau Testament a été
donnée par le Saint-Esprit aux prophétes et aux apotres pour étre une révélation écrite qui demeure
a jamais le fondement de I'Eglise du Christ. C’est a partir de la Bible (I’Ancien et le Nouveau Testament)
que I'Eglise du Christ apprend ce qu’elle doit croire, enseigner et confesser au sujet de Dieu. La Parole
de Dieu est la vérité, comme Jésus I'a demandé a son Pere la nuit précédant sa mort : « Sanctifie-les
par ta vérité : ta parole est la vérité. » (Jean 17:17). Dans cette méme priére, Jésus a dit : « Ce n’est
pas pour eux seulement que je prie, mais encore pour ceux qui croiront en moi par leur parole »
(Jean 17:20). Remarquez que Jésus a dit que tous les futurs croyants en Christ croiront en lui par la
parole donnée a ses apotres. Ainsi, les apdtres sont le fondement de I'Eglise du Christ.

Notre foi chrétienne ne repose pas sur les personnes des apotres ou des prophétes. lls étaient des
pécheurs comme nous, comme la Bible le montre clairement. Notre foi chrétienne est fondée sur ce
gu’ils ont écrit sous I'impulsion du Saint-Esprit. Les paroles que Dieu leur a donné d’écrire sont les
paroles de Dieu, et c’est ce qui fait de leurs paroles un fondement solide pour I'Eglise du Christ. La
congrégation primitive de Jérusalem nous a donné un bon exemple de la maniére dont une Eglise
apostolique doit se conduire: «lls persévéraient dans l’enseignement des apétres, dans la
communion fraternelle, dans la fraction du pain, et dans les prieres » (Actes 2:42). lls continuaient a
écouter ce que les apdbtres enseignaient. Nous ne pouvons pas écouter les voix des apotres actuels,
comme ils I'ont fait, mais nous avons leurs écrits dans le Nouveau Testament ; et nous avons les écrits
des prophetes de Dieu dans I'Ancien Testament. Nous pouvons lire ces écrits et écouter des
enseignants chrétiens nous les expliquer. Tout ce qui est contraire a I'enseignement apostolique, qui
va au-dela de cet enseignement ou qui y retranche quelque chose, n’est pas de Dieu.

L'Eglise catholique romaine et d’autres Eglises ont introduit I'idée de la succession apostolique. Ils
entendent par la que les premiers ap6tres ont transmis leur autorité a leurs successeurs, qui l'ont a
leur tour transmise a leurs successeurs, et ce jusqu’a aujourd’hui. Selon eux, Pierre était le premier
apotre du Christ et le premier pasteur et évéque de la congrégation de Rome. Pierre a ensuite transmis
sa position de leader aux évéques qui I'ont suivi dans sa fonction. Ces évéques ont fini par étre appelés
papes (péres de I'Eglise) et leur enseignement a été considéré comme l'autorité ultime dans I’Eglise

437




du Christ. Selon eux, I'Eglise est donc construite sur le fondement du pape et des différents cardinaux
et évéques qui sont les successeurs des apotres.

Mais lorsque nous comparons ce que ces papes et évéques ont enseigné en tant que soi-disant
successeurs des apotres, il est clair que leur enseignement n’est pas du tout un enseignement
apostolique, mais un enseignement créé par 'homme. Il en va de méme pour d’autres corps
ecclésiastiques qui prétendent que leurs dirigeants sont les successeurs légitimes des apotres. Il y a
méme des groupes luthériens qui revendiquent la succession apostolique, parce que leurs évéques
ont été ordonnés par des évéques qui ont été ordonnés par d’autres évéques qui peuvent faire
remonter leurs ordinations, soi-disant, aux apoOtres eux-mémes. Mais nous n‘avons besoin de rien
d’autre que de la doctrine apostolique pour étre une église apostolique. Tous les vrais chrétiens
fondent leur foi sur ce que les prophetes et les apotres ont écrit dans la Bible, car c’est ainsi que le
Saint-Esprit crée et soutient la foi en Christ.

Outre les apdtres et les prophétes, le Christ a accordé de nombreux autres dons a son Eglise sur terre.
L’apdtre Paul a écrit aux Ephésiens : « A chacun de nous la grace a été donnée selon la mesure du don
de Christ ... Il a donné les uns comme apotres, les autres comme prophétes, les autres comme
évangélistes, les autres comme pasteurs et docteurs, pour le perfectionnement des saints en vue de
ceuvre du ministére et de I’édification du corps de Christ » (Ephésiens 4:7-12). « C’est de lui (le
Christ), et grace a tous les liens de son assistance, que tout le corps, bien coordonné et formant un
solide assemblage, tire son accroissement selon la force qui convient a chacune de ses parties, et
s’édifie lui-méme dans la charité » (Ephésiens 4:16).

Chaque chrétien a recu un ou plusieurs dons qu’il peut mettre au service des autres membres de
I'Eglise du Christ et des non-membres. Pierre a écrit : « Que chacun de vous mette au service des
autres le don qu’il a regu, Si quelqu’un parle, que ce soit comme annongant les oracles de Dieu ; si
quelgu’un remplit un ministere, qu’il le remplisse selon la force que Dieu communique, afin qu’en
toutes choses Dieu soit glorifié par Jésus-Christ, a qui appartiennent la gloire et la puissance, aux
siecles des siecles. Amen ! » (1 Pierre 4:10-11). Notez que les pasteurs et les enseignants ne doivent
enseigner rien d’autre que la Parole de Dieu. lls doivent parler d’une seule voix comme annoncant les
oracles de Dieu, c’est-a-dire conformément a la Parole écrite de Dieu.

Dans sa lettre aux Romains, Paul fait référence aux différents dons que le Christ a accordés a ses
croyants. Il dit : « Nous qui sommes plusieurs, nous formons un seul corps en Christ, et nous sommes
tous membres les uns des autres. Puisque nous avons des dons différents, selon la grace qui nous a
été accordée, que celui qui a le don de prophétie I'exerce selon I'analogie de la foi ; que celui qui est
appelé au ministere s’attache a son ministere ; que celui qui enseigne s’attache a son enseignement,
et celui qui exhorte a 'exhortation. Que celui qui donne le fasse avec libéralité ; que celui qui préside
le fasse avec zéle ; que celui qui pratique la miséricorde le fasse avec joie » (Romains 12:5-8).

Paul consacre un chapitre entier de sa lettre aux Corinthiens au sujet des dons du Christ a son Eglise.
Avant d’énumérer certains de ces dons, il déclare : « A chacun la manifestation de I’Esprit est donnée
pour lutilité commune » (1 Corinthiens 12:7). Il compare I'Eglise du Christ & un corps humain, en
disant : « Vous étes le corps de Christ, et vous étes ses membres, chacun pour sa part. Et Dieu a établi
dans I’Eglise premiérement des apotres, secondement des prophétes, troisiemement des docteurs,
ensuite ceux qui ont le don des miracles, puis ceux qui ont les dons de guérir, de secourir, de
gouverner, de parler diverses langues » (1 Corinthiens 12:27-28). Les ap6tres sont cités en premier,
car c’est a eux que le Christ a donné sa Parole — son enseignement — avec cette instruction :
« Enseignez-leur a observer tout ce que je vous ai prescrit » (Matthieu 28:20). Les apotres sont les
enseignants qui font autorité dans I'Eglise du Christ pour toujours, et personne ne les remplacera
jamais.

Aprés la mort des apotres et de leurs associés, il n’y a pas eu de nouvelles révélations de la part du
Seigneur. Le Christ continue a accorder de nombreux dons a son Eglise, mais il n’a pas fourni de

438



nouveaux apodtres et de nouveaux prophétes avec un enseignement apostolique supplémentaire.
Jusqu’a ce que le Christ revienne, I'Eglise du Christ reste I'Eglise apostolique.

Questions

Quelle est la particularité des écrits des prophetes et des apdtres dans la Bible ?
Qu’est-ce que Jésus a promis a ses apOtres avant de mourir ?

En quoi les prophétes et les apdtres sont-ils le fondement de I’Eglise ?
Comment la premiére congrégation était-elle apostolique ?

Qu’entend-on par succession apostolique ?

Qu’est-ce qui est faux dans le concept de succession apostolique ?

Citez quelques-uns des divers dons que le Christ a accordés a son Eglise.

Dans quel but ces dons ont-ils été accordés ?

Comment le don d’apétres du Christ continue-t-il & bénéficier a son Eglise ?

LN A WNE

439



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.11 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Lutilisation des moyens de grace dans I’Eglise

Puisque le Saint-Esprit a choisi de créer et de soutenir la foi en Christ par les moyens de grace, I’Evangile
dans la Parole et le Sacrement, I’Eglise du Christ sur terre utilise les moyens de grace dans ce monde
pour accomplir son travail de soutien de la foi de ses membres et pour créer la foi chez ceux qui ne
croient pas encore en Christ. Le Christ a dit qu’il batirait son Eglise (Matthieu 16:18), et il la batit en
utilisant les membres de son Eglise pour accomplir son ceuvre. Il est la cep ; ils sont les sarments. Sans
lui, ils ne peuvent rien faire. Mais avec lui, ils peuvent produire des fruits en abondance.

Aprés avoir dit a ses disciples qu’il batirait son Eglise, le Christ leur a dit qu’il donnerait & chaque
croyant qui confesserait son nom, comme Pierre, « les clefs du royaume des cieux » (Matthieu 16:19).
En fait, Jésus a promis a tous ses disciples les clés des cieux lorsqu’il leur a dit : « Je vous le dis en
vérité, tout ce que vous lierez sur la terre sera lié dans le ciel, et tout ce que vous délierez sur la terre
sera délié dans le ciel » (Matthieu 18:18).

Qu’est-ce que Jésus entendait par « lier et délier » ? Cela ressort clairement de ce que Jésus a dit a ses
disciples le soir du dimanche de Paques. Aprés s’étre montré vivant a eux dans le lieu ou ils étaient
rassemblés, « Jésus leur dit de nouveau : La paix soit avec vous ! Comme le Pére m’a envoyé, moi
aussi je vous envoie. Apres ces paroles, il souffla sur eux, et leur dit : Recevez le Saint-Esprit. Ceux a
qui vous pardonnerez les péchés, ils leur seront pardonnés ; et ceux a qui vous les retiendrez, ils leur
seront retenus » (Jean 20:21-23).

En leur donnant le Saint-Esprit, Jésus leur a également donné l'autorité de pardonner les péchés et de
les retenir. Le fait de délier dont Jésus avait parlé se réfere au pardon des péchés, et le fait de lier se
réfere a la rétention des péchés, c’est-a-dire au fait de ne pas les pardonner. Le fait de pardonner les
péchés, de les délier, était leur principal devoir et leur principale responsabilité. En effet, tout comme
le Pére avait envoyé son Fils Jésus dans le monde pour chercher et sauver les pécheurs perdus, Jésus
a envoyeé ses disciples dans le monde pour chercher et sauver les pécheurs perdus.

Cela ressort également du fait qu’aprés sa résurrection, Jésus a répété a plusieurs reprises les
instructions qu’il avait données a ses disciples, a savoir qu’ils devaient précher I'Evangile partout dans
le monde. Il leur a dit d’utiliser ce seul moyen de grace, I'Evangile dans la Parole et le Sacrement. C’était
leur mission principale. Chacun des quatre Evangiles contient ces instructions.

Dans I’Evangile de Matthieu, nous lisons : « Jésus, s’étant approché, leur parla ainsi : Tout pouvoir m’a
été donné dans le ciel et sur la terre. Allez, faites de toutes les nations des disciples, les baptisant au
nom du Peére, du Fils et du Saint-Esprit, et enseignez-leur a observer tout ce que je vous ai prescrit.
Et voici, je suis avec vous tous les jours, jusqu’a la fin du monde » (Matthieu 28:18-20). La clef que lie
n’est méme pas mentionnée dans ces paroles. Laccent est mis sur la clef que délie, et cette clef que
délie est I'Evangile. Le sacrement du baptéme est spécifiquement mentionné, et la Saint Céne est
également évoquée indirectement par la référence a I'observation de toutes les choses que Jésus a
commandées. Le Repas de Seigner est I'une des choses que Jésus a ordonnées.

L’Evangile de Marc cite les paroles de Jésus a ses disciples : « Allez par tout le monde, et préchez la
bonne nouvelle a toute la création. Celui qui croira et qui sera baptisé sera sauvé, mais celui qui ne
croira pas sera condamné » (Marc 16:15-16). La encore, 'accent est mis sur I’Evangile du pardon des

440




péchés. Mais la clef qui lie est également évoqué par la mention de la condamnation de ceux qui
rejettent I'Evangile.

Luc fait référence a I'utilisation des moyens de grace a la fois dans son Evangile et dans le livre des
Actes. Apres sa résurrection, Jésus dit a ses disciples : « Ainsi il est écrit que le Christ souffrirait, et
gu’il ressusciterait des morts le troisieme jour, et que la repentance et le pardon des péchés seraient
préchés en son nom a toutes les nations, a commencer par Jérusalem » (Luc 24:46-47). Remarquez
ici que les disciples de Jésus devaient également précher la repentance comme préparation a la
prédication de la rémission des péchés. Il s'agit de la prédication de la loi de Dieu aux pécheurs pour
leur faire prendre conscience de leurs péchés et du chatiment qu’ils méritent. Cette prédication de la
loi n'est pas un moyen de grace, car la loi en elle-méme ne peut amener personne a la foi en Christ.
Mais c’est un premier pas nécessaire dans la plupart des cas, car sans la loi, la plupart des gens ne sont
pas conscients de la gravité de leur probléme et du caractere désespéré de leur situation. Mais tout
prédicateur de I'Evangile est impatient d’en arriver au point principal : la prédication de la rémission
des péchés par le Christ.

Dans son livre des Actes, Luc se réfere également aux instructions de Jésus concernant les moyens de
grace. Il a dit : « Vous recevrez une puissance, le Saint-Esprit survenant sur vous, et vous serez mes
témoins a Jérusalem, dans toute la Judée, dans la Samarie, et jusqu’aux extrémités de la terre »
(Actes 1:8).

La mention du Saint-Esprit aurait d{i leur rappeler ce que Jésus leur avait dit au sujet du Saint-Esprit la
nuit de son arrestation, comme le rapporte I'Evangile de Jean. « Le consolateur, Esprit-Saint, que le
Pére enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, et vous rappellera tout ce que je vous ai
dit » (Jean 14:26). « Quand sera venu le consolateur, que je vous enverrai de la part du Pére, I’Esprit
de vérité, qui vient du Pere, il rendra témoignage de moi ; et vous aussi, vous rendrez témoignage,
parce que vous étes avec moi dés le commencement » (Jean 15:26-27). « Si je ne m’en vais pas, le
consolateur ne viendra pas vers vous ; mais, si je m’en vais, je vous I’enverrai. Et quand il sera venu,
il convaincra le monde en ce qui concerne le péché, la justice, et le jugement ... Quand le consolateur
sera venu, I'Esprit de vérité, il vous conduira dans toute la vérité ; car il ne parlera pas de lui-méme,
mais il dira tout ce qu’il aura entendu, et il vous annoncera les choses a venir. Il me glorifiera, parce
gu’il prendra de ce qui est a moi, et vous I'annoncera » (Jean 16:7-14).

Les paroles de Jésus a ses disciples indiquent trés certainement que I'accent est mis sur la clef qui délie,
et non sur la clef qui lie, c’est-a-dire sur la rémission des péchés, et non sur la rétention des péchés.
Néanmoins, il y a un temps et un lieu pour lier les péchés, comme Jésus I'a clairement indiqué : « Si
ton frére a péché, va et reprends-le entre toi et lui seul. S’il t’écoute, tu as gagné ton frere. Mais, s’il
ne t’écoute pas, prends avec toi une ou deux personnes, afin que toute l'affaire se regle sur la
déclaration de deux ou de trois témoins. Sl refuse de les écouter, dis-le a I’Eglise ; et s’il refuse aussi
d’écouter I'Eglise, qu’il soit pour toi comme un paien et un publicain. Je vous le dis en vérité, tout ce
que vous lierez sur la terre sera lié dans le ciel, et tout ce que vous délierez sur la terre sera délié
dans le ciel. Je vous dis encore que, si deux d’entre vous s’accordent sur la terre pour demander une
chose quelconque, elle leur sera accordée par mon Pére qui est dans les cieux. Car la ol deux ou
trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu d’eux » (Matthieu 18:15-20). Remarquez le soin
avec lequel I'Eglise du Christ doit traiter le pécheur impénitent. Le but de 'action de I'Eglise est de
gagner le frere, c’est-a-dire de 'amener a la repentance afin qu’il puisse étre récupéré. Il n’est pas dans
la volonté de Dieu qu’un pécheur puisse périr dans I'impénitence et perdre le pardon que le Christ a
gagné pour le monde et aussi pour la personne impénitente.

Le bon usage de la clef qui lie est illustré par un incident qui s’est produit dans la congrégation
chrétienne de Corinthe. L'un des membres continuait a vivre ouvertement dans l'adultére, et la
congrégation ne faisait rien pour y remédier. Uap6tre Paul a donc attiré I'attention sur leur inaction et
leur a donné cette instruction : « Au nom du Seigneur Jésus, vous et mon esprit étant assemblés avec

441



la puissance de notre Seigneur Jésus, qu’un tel homme soit livré a Satan pour la destruction de la
chair, afin que l'esprit soit sauvé au jour du Seigneur Jésus » (1 Corinthiens 5:4-5). Notez que cette
action doit étre entreprise dans le but de sauver le pécheur. Tout comme la loi de Dieu doit étre
enseignée dans le but de présenter I'Evangile du pardon et du salut, 'action d’excommunication est
une prédication de la loi pour conduire la personne pécheresse a la repentance, afin qu’elle puisse étre
sauvée. C’est pourquoi Paul a donné cette instruction : « Otez le méchant du milieu de vous » (1
Corinthiens 5:13).

Lorsque I'Eglise utilise les moyens de grace, il est important qu’elle fasse preuve de I'esprit et de la
pensée du Christ. LEglise ne doit pas effectuer son travail comme une entreprise terrestre ou une
autorité gouvernementale. Jésus a dit a ses disciples : « Vous savez que les chefs des nations les
tyrannisent, et que les grands les asservissent. Il n’en sera pas de méme au milieu de vous. Mais
quiconque veut étre grand parmi vous, qu’il soit votre serviteur ; et quiconque veut étre le premier
parmi vous, qu’il soit votre esclave. C’est ainsi que le Fils de ’homme est venu, non pour étre servi,
mais pour servir et donner sa vie comme la rangon de plusieurs » (Matthieu 20:25-28). ’Eglise, et en
particulier ses dirigeants, devraient imiter leur Maitre dans son sacrifice personnel et son service
aimant des autres.

Jésus a dit a ses disciples de ne pas imiter les scribes et les pharisiens orgueilleux, qui aimaient donner
des ordres séveres et recevoir I’honneur et le respect de ceux qui leur étaient inférieurs. « N’agissez
pas selon leurs ceuvres. ... lls font toutes leurs actions pour étre vus des hommes. ... Un seul est votre
Maitre, et vous étes tous freres. Et n’appelez personne sur la terre votre pére; car un seul est votre
Pére, celui qui est dans les cieux. ... Le plus grand parmi vous sera votre serviteur. Quiconque
s’élevera sera abaissé, et quiconque s’abaissera sera élevé » (Matthieu 23:3-12).

Lorsque Jésus est entré dans un village et que les gens n’ont pas voulu le recevoir, ses disciples Jacques
et Jean ont pensé que le feu devait descendre du ciel pour détruire ce village. Mais Jésus a dit : « Le
Fils de Fhomme est venu, non pour perdre les ames des hommes, mais pour les sauver » (Luc 9:56).
Le désir de sauver les autres est |'attitude et I'esprit que Jésus veut que son Eglise ait. Lélément le plus
important du travail de I'Eglise est le salut des ames. « Car le Fils de ’lhomme est venu chercher et
sauver ce qui était perdu » (Luc 19:10).

Lorsque des tensions sont apparues entre certains membres de I'assemblée de Philippes, I'apotre Paul
leur a écrit : « Ne faites rien par esprit de parti ou par vaine gloire, mais que I’humilité vous fasse
regarder les autres comme étant au-dessus de vous-mémes. Que chacun de vous, au lieu de
considérer ses propres intéréts, considére aussi ceux des autres. Ayez en vous les sentiments qui
étaient en Jésus-Christ, lequel, existant en forme de Dieu, n’a point regardé comme une proie a
arracher d’étre égal avec Dieu, mais s’est dépouillé lui-méme, en prenant une forme de serviteur, en
devenant semblable aux hommes ; et ayant paru comme un simple homme, il s’est humilié lui-
méme, se rendant obéissant jusqu’a la mort, méme jusqu’a la mort de la croix » (Philippiens 2:3-8).

La maniére dont I'Eglise administre les moyens de grace est trés importante. Si quelqu’un prononce
les paroles de I’Evangile du Christ avec colére ou cruauté, ou agit d’une maniére contraire a I'esprit de
I’Evangile, il entrave I'action gracieuse de I'Esprit Saint a travers les moyens de grace. Paul écrivait aux
Corinthiens : « Que tout ce que vous faites se fasse avec charité ! » (1 Corinthiens 16:14).

442



Questions

Qu’entend-on par « les moyens de grace » ?

Quelles sont les clefs du royaume des cieux ?

Quelles sont les deux fonctions de ces clefs ?

Quand Jésus a-t-il donné ces clefs a ses disciples, a son Eglise ?

Qu’est-ce que Jésus veut voir proclamé dans le monde entier ?

Comment I'Eglise utilise-t-elle les clefs que Jésus lui a données ?

Quand I'Eglise utiliserait-elle la clef qui lie ?

Pourquoi est-il important d’enseigner la loi, méme si elle n’est pas un moyen de grace ?
. Quel est le but de I'excommunication ?

10. Avec quelle attitude I'Eglise doit-elle exercer son ministére ?

11. Pourquoi Jésus a-t-il dit a ses disciples de ne pas ressembler aux Pharisiens ?

PNV AWN R

443



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.12 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Formes de I’Eglise et de son ministére

La tache principale des croyants en Christ est d’administrer les moyens de grace : proclamer la loi de
Dieu comme préliminaire et précher I'Evangile du Christ pour le salut de 'humanité. Cela inclut
I'utilisation du baptéme et de la Sainte Céne selon les instructions de Jésus, et I'enseignement de tout
le conseil de Dieu, tel que Dieu nous I’a révélé dans la Bible. Telle est donc I'ceuvre de I'Eglise du Christ
sur terre.

Mais notre Seigneur n’a pas donné d’instructions détaillées sur la maniere d’accomplir ce travail. Il a
doté son Eglise de son Saint-Esprit. Il a accordé a son Eglise des dons spéciaux de personnel en fonction
de ses propres plans et objectifs. Mais il a donné a son Eglise la liberté d’accomplir son travail de la
maniére qui lui semble la meilleure. Dans sa sagesse, il a donné a son Eglise des lignes directrices
générales plutot que des regles spécifiques. Par exemple : « Que tout ce que vous faites se fasse avec
charité ! » (1 Corinthiens 16:14). « Que tout se fasse avec bienséance et avec ordre » (1 Corinthiens
14:40). « Quoi que vous fassiez, en parole ou en ceuvre, faites tout au nom du Seigneur Jésus, en
rendant par lui des actions de graces a Dieu le Pére » (Colossiens 3:17). « Soit donc que vous mangiez,
soit que vous buviez, soit que vous fassiez quelque autre chose, faites tout pour la gloire de Dieu »
(1 Corinthiens 10:31). Et I'Eglise du Christ doit montrer son amour pour Dieu et pour ’homme en
obéissant a la loi morale de Dieu.

Le livre des Actes des Ap6tres nous raconte comment les premiers chrétiens ont mené a bien le travail
de I'Eglise. La congrégation de Jérusalem a d’abord été dirigée par les douze apbtres. Mais nous
apprenons aussi que Jacques, le demi-frere de Jésus, qui n’était pas I'un des douze, a joué un role de
leader dans la congrégation. Nous ne savons pas s’il a été nommé a ce poste par les apotres ou s'il a
été choisi comme chef par un vote de I'assemblée. Lorsque Pierre a été libéré de prison par un ange
du Seigneur, il a dit a une assemblée de chrétiens : « Annoncez-le a Jacques et aux freres » (Actes
12:17).

Lorsque l'assemblée s’est plainte de la maniére dont la nourriture pour les veuves était distribuée, les
apobtres ont rassemblé toute I'assemblée et ont suggéré (ils n‘ont pas ordonné) que sept personnes
soient choisies pour la distribution de la nourriture. Les ap6tres eux-mémes avaient été chargés de
cette tache, mais ils avaient déja assez a faire. lls avaient besoin d’aide. Voici leur raisonnement : « Il
n’est pas convenable que nous laissions la parole de Dieu pour servir aux tables » (Actes 6:2). « Nous,
nous continuerons a nous appliquer a la priére et au ministere de la parole » (Actes 6:4). Lassemblée
de Jérusalem a accepté cette proposition et a choisi sept hommes pour cette tache. Les apotres n‘ont
pas nommé ces sept hommes, c’est I'assemblée qui les a choisis. Nous ne savons pas exactement
comment ils ont été choisis.

Cela signifie-t-il que chaque congrégation chrétienne devrait choisir sept hommes comme assistants,
afin que les responsables spirituels puissent se concentrer sur la priere et le ministere de la Parole ?
Le livre des Actes nous donne des descriptions et non des prescriptions. En d’autres termes, on nous
dit ce gu’ils ont fait dans leur liberté. On ne nous dit pas que nous devons faire les choses de la méme
maniére; on ne nous dit pas comment nous devons faire les choses dans nos congrégations
aujourd’hui.

444




Nous lisons que la congrégation des chrétiens d’Antioche de Syrie comptait cing « prophétes ... et
docteurs » (Actes 13:1). D’'une maniére que nous ne connaissons pas, le Saint-Esprit leur a dit de choisir
deux des cing pour devenir missionnaires auprés des non-Juifs. Ces deux personnes, Barnabas et Paul,
ont été appelées par Dieu, par I'intermédiaire de la congrégation d’Antioche, pour cette mission
spéciale. Au terme de leur premier voyage missionnaire, ils retournerent a Antioche et « racontérent
tout ce que Dieu avait fait avec eux, et comment il avait ouvert aux nations la porte de la foi » (Actes
14:27).

Lorsqu’un différend a surgit entre certains chrétiens de Jérusalem et les deux missionnaires au sujet
de leurs méthodes de travail, « les freres déciderent que Paul et Barnabas, et quelques-uns des leurs,
monteraient a Jérusalem vers les apotres et les anciens, pour traiter cette question » (Actes 15:2).
Nous ne savons pas comment ils sont parvenus a cette décision, que ce soit par vote, par
consentement mutuel ou d’une autre maniére. La réunion a eu lieu a Jérusalem, en présence de
« toute I'assemblée » (Actes 15:12), y compris « les apotres et les anciens » (Actes 15:6). Les deux
parties ont eu l'occasion de présenter leurs arguments, et la question a finalement été tranchée par
Dieu lui-méme, qui avait démontré dans la maison de Corneille que les non-Juifs pouvaient étre
chrétiens sans devoir d’abord devenir Juifs. Pierre est I'ap6tre qui a prononcé la parole de Dieu a cette
occasion. Il semble que Jacques, le fréere de Jésus, ait présidé I'assemblée et qu’il ait proposé un moyen
pratique pour que les chrétiens juifs et les chrétiens non-juifs puissent travailler cote a cote a la
prédication et a la diffusion de I’Evangile. lls écrivirent une lettre qu’ils envoyérent a toutes les
congrégations impliquées dans ce conflit.

Il était naturel que les personnes amenées a la foi en Christ par le Saint-Esprit, par les moyens de la
grace, se rassemblent en groupes appelés congrégations. Ces groupes étaient libres d’établir leurs
propres régles concernant leur organisation, le type de culte et les méthodes d’utilisation des moyens
de grace. Les circonstances différaient d’'un endroit a I'autre et d’une époque a l'autre. Il n’y a pas une
seule fagon correcte de traiter ces questions. LapOtre Paul a mis en garde contre I'arrogance et
I'orgueil : « Par la grace qui m’a été donnée, je dis a chacun de vous de n’avoir pas de lui-méme une
trop haute opinion, mais de revétir des sentiments modestes, selon la mesure de foi que Dieu a
départie a chacun » (Romains 12:3). « Par amour fraternel, soyez pleins d’affection les uns pour les
autres ; par honneur, usez de prévenances réciproques » (Romains 12:10). « Ne soyez point sages a
vos propres yeux » (Romains 12:16).

La congrégation de Corinthe avait toutes sortes de problémes graves. L'ap6tre Paul leur a écrit sa
premiere lettre pour les aider a résoudre ces difficultés. Leur principal probléme était I'orgueil égoiste.
C’est a cette assemblée que Paul a écrit sa description de 'amour (1 Corinthiens 13), qui résoudrait la
plupart de leurs difficultés. Leur plus grande préoccupation devait étre le salut des ames, et non leurs
préférences personnelles. Paul se place devant eux comme un exemple : « Je me suis fait tout a tous,
afin d’en sauver de toute maniére quelques-uns » (1 Corinthiens 9:22).

Les réunions des Corinthiens pour écouter la Parole de Dieu étaient devenues désordonnées. Paul leur
a écrit : « Si ... il survienne des hommes du peuple ou des non-croyants, ne diront-ils pas que vous
étes fous ? » (1 Corinthiens 14:23). Il a dit: « Que tout se fasse pour I’édification » (1 Corinthiens
14:26). Personne ne peut étre édifié, ou affermi dans sa foi, par le chaos. Méme leurs célébrations de
la Sainte Cene étaient devenues désordonnées et sans amour. Malgré ces problémes, Paul n’a pas
prescrit une forme de culte (liturgie) spécifique qu’ils devraient adopter. llIs étaient libres d’apporter
leurs propres changements en fonction des directives générales qu’il leur donnait.

Au cours des siecles, les chrétiens ont commis l'erreur de mettre en place certains types
d’organisations et d’affirmer que leur type est le seul correct. LEglise catholique romaine insiste sur le
fait que son organisation hiérarchique, dirigée par le pape et ses cardinaux, archevéques, évéques,
prétres et diacres, est la maniére dont le Christ lui-méme a créé son Eglise. D’autres groupes suivent
des systémes d’organisation hiérarchiques et directifs similaires, comme les épiscopaliens (Eglise

445



d’Angleterre). De nombreuses Eglises protestantes croient qu’un systéme presbytéral est enseigné par
les Ecritures. Dans ce systéme, I'autorité est partagée entre les pasteurs et les chrétiens ordinaires (les
anciens) par le biais de synodes et d’autres réunions de ce type. Une autre méthode populaire
d’organisation de I'Eglise est le systéme congrégationaliste. Dans ce systéme, 'autorité supréme pour
la prise de décision se trouve dans la congrégation locale, et personne n’a le droit d'imposer des régles
aux congrégations.

Le fait est, cependant, que le Christ n’a pas donné a son Eglise un type spécifique d’organisation ou de
forme de culte (liturgie). Les chrétiens sont libres de développer le type d’organisation ou de culte qui
convient le mieux a la prédication et a la diffusion de I'Evangile du Christ dans leur région et a leur
époque. Les circonstances changent et, par conséquent, le type d'organisation peut également
changer. La congrégation de Jérusalem a vu qu’elle avait besoin d’assistants et les a choisis. La
communauté d’Antioche en Syrie a vu qu’elle avait besoin de missionnaires pour les non-Juifs, et elle
les a envoyés. Les congrégations d’Antioche et de Jérusalem ont vu la nécessité d’une réunion
commune entre les deux congrégations pour résoudre un probleme grave, et elles ont organisé cette
réunion. La forme de culte suivi par les congrégations chrétiennes juives était sans doute tres
différente de celle suivi par les congrégations chrétiennes non-Juives.

Il est important de se rappeler que chaque chrétien croyant est un enfant de Dieu et un prétre dans
I’Eglise du Christ. Uap6tre Pierre a écrit : « Vous &tes une race élue, un sacerdoce royal, une nation
sainte, un peuple acquis, afin que vous annonciez les vertus de celui qui vous a appelés des ténébres
a son admirable lumiére » (1 Pierre 2:9). Les chrétiens proclament les louanges de leur Seigneur et
Sauveur. Certains prédicateurs de I'Evangile 8 Rome n’aimaient pas beaucoup I'apétre Paul. Mais Paul
ne s’en souciait guere. Il a dit : « Qu’importe ? De toute maniére, que ce soit pour I'apparence, que
ce soit sincerement, Christ n’est pas moins annoncé : je m’en réjouis, et je m’en réjouirai encore »
(Philippiens 1:18).

Puisque le Christ lui-méme n’a prescrit aucun type particulier d’organisation ecclésiastique ni aucune
forme spécifique de culte (liturgie), les chrétiens doivent résister a toute tentative des dirigeants ou
des groupes de leur imposer des formes, comme si ces formes étaient nécessaires. Le Christ a enseigné
a ses disciples : « Vous savez que les chefs des nations les tyrannisent, et que les grands les
asservissent. Il n’en sera pas de méme au milieu de vous » (Matthieu 20:25-26).

Lorsque certains chrétiens juifs ont insisté sur le fait que l'assistant non-juif de Paul devait étre
circoncis, Paul a rapporté: « Nous ne leur cédames pas un instant et nous résistames a leurs
exigences, afin que la vérité de I'Evangile fiit maintenue parmi vous » (Galates 2:5). Paul a enseigné
aux chrétiens de Galatie qu’ils ne devaient pas non plus céder a ceux qui insistaient sur certaines regles
que Dieu ne leur avait pas données : « Demeurez donc fermes, et ne vous laissez pas mettre de
nouveau sous le joug de la servitude » (Galates 5:1). Aux Corinthiens, Paul écrit : « Vous avez été
rachetés a un grand prix ; ne devenez pas esclaves des hommes » (1 Corinthiens 7:23).

Par conséquent, si quelgu’un insiste sur le fait que nous devons avoir une forme d’organisation
hiérarchique, épiscopale, presbytérienne ou congrégationaliste pour plaire a Dieu, nous ne devons pas
céder. Si quelqu’un insiste pour que nous suivions une certaine forme de culte afin de plaire a Dieu,
nous ne devons pas céder. Et si nous sommes en position de leadership, nous ne devons pas insister
pour obtenir ce que nous voulons si cela n’est pas requis par la Parole de Dieu. Lapotre Pierre a dit aux
responsables d’église : « Paissez le troupeau de Dieu qui est sous votre garde, non par contrainte,
mais volontairement, selon Dieu; non pour un gain sordide, mais avec dévouement; non comme
dominant sur ceux qui vous sont échus en partage, mais en étant les modeéles du troupeau » (1 Pierre
5:2-3).

Parmi les luthériens, toutes sortes de formes d’organisation ont été utilisées au fil des ans. Les
luthériens des Etats-Unis ont été troublés pendant un certain temps par des dirigeants qui
revendiquaient le droit de se faire obéir par les membres, méme sur des questions qui n’étaient pas

446



tranchées par la Parole de Dieu. D’autres luthériens ont insisté sur une certaine forme de
congrégationalisme comme étant la seule forme appropriée d’organisation de I’Eglise.

En ce qui concerne les formes d’organisation de I’Eglise, nous, luthériens membres de I'Eglise de la
Confession luthérienne (CLC), avons souscrit aux principes suivants :

«Si un prédicateur outrepassait la Parole de Dieu dans son enseignement et dans ses
préceptes, les chrétiens auraient pour devoir, non pas de s’y conformer, mais bien plutét de s’y
opposer, pour rester fidéles a Christ. Nous rejetons par conséquent la fausse doctrine qui
attribue au ministére public le droit d’exiger obéissance et soumission dans les choses non
commandeées par Christ. » (Bref Exposé de 1932, paragraphe 32).

« La forme extérieure de I'organisation d’une congrégation est un arrangement humain et peut
varier considérablement, comme c’était le cas méme dans I’Eglise apostolique. Comparez
Corinthe et Jérusalem » (Concerning Church and Ministry, p. 6).

« La fonction du ministére public n’est pas limitée a une forme divinement fixée en tant que
telle. ... Dans la liberté chrétienne, si les circonstances I'exigent et si le Seigneur assure la
diversité des dons, des opérations et des ministéres, I'Eglise peut séparer les diverses fonctions
du ministere public de la Parole et les répartir entre le nombre de personnes qualifiées qu’elle
choisit d’appeler » (Concerning Church and Ministry, pp. 32-33).

Questions

1. Quelle est I'ceuvre principale de I'Eglise du Christ sur terre ?

2. Que signifie le fait que le Christ ait donné a son Eglise des directives générales, plutot que
détails spécifiques, pour accomplir cette ceuvre ?

3. Quel probléme s’est posé dans la premiére congrégation de Jérusalem ?

des

4. Comment ce probleme a-t-il été résolu ?

5. Que signifie le fait que le livre des Actes décrive ce qui a été fait, plutét que de prescrire ce
gue nous devrions faire ?

6. Quia envoyé Barnabas et Paul comme missionnaires auprés des non-Juifs ?

7. Pourquoi l'orgueil égoiste est-il un tel probléme pour l'organisation de I’Eglise ?

8. En quoi l'organisation catholique romaine est-elle contraire a IEcriture ?

9. Quelle forme d’organisation ecclésiale est couramment utilisée dans votre région ?

10. Que devons-nous faire lorsque quelqu’un insiste sur un certain type d’organisation ou de

forme de culte ?

11. Quelles sont les lignes directrices que nous devrions suivre pour mettre en place notre

organisation ou notre forme de culte ?

447



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.13 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

LEglise et I’Etat

Dans I'’Ancien Testament, les descendants de Jacob (Israél) n’étaient pas seulement le peuple de Dieu
(Eglise), mais aussi une nation, un gouvernement, un Etat. La nation d’Israél était une théocratie dans
laquelle Dieu lui-méme était le dirigeant qui donnait au peuple non seulement la loi morale, mais aussi
des lois civiles pour I'Etat et des lois cérémonielles pour leur culte. Au début, Dieu a désigné Moise
comme chef, suivi de Josué. Pendant la période des juges, il y avait souvent du désordre dans le pays,
car « chacun faisait ce qui lui semblait bon » (Juges 21:25). De temps en temps, Dieu leur envoyait
des libérateurs (les juges) qui les sauvaient de leurs ennemis et exercaient leur autorité sur le pays. Le
dernier des juges fut le prophete Samuel.

Lorsque le peuple a demandé un roi pour le gouverner, Dieu a dit a Samuel d’oindre Salil comme roi.
Salil n‘ayant pas écouté les ordres de Dieu, Dieu a dit a Samuel d’oindre David comme roi, et a partir
de ce moment-la, David et ses descendants ont régné sous l'autorité de Dieu en tant que rois a
Jérusalem. Mé&me a cette époque, il existait une sorte de division entre I'Eglise et I'Etat, car le souverain
sacrificateur était le chef désigné par Dieu pour les questions de culte, et le roi était le chef désigné
par Dieu pour les questions de gouvernement civil.

Le sacerdoce juif s’est poursuivi jusqu’a I'époque du Christ et au-dela, jusqu’a ce que le gouvernement
romain détruise le temple de Jérusalem en 70 ap. J.-C. Il y a également eu une période de soixante-dix
ans pendant laquelle le sacerdoce n’a pas fonctionné normalement, a cause de la captivité
babylonienne. Le gouvernement royal de la famille de David s’est poursuivi jusqu’a la destruction de
Jérusalem par les Babyloniens, vers I'an 600 av. J.-C. Apres cette période, la famille royale de David a
continué d’exister, mais elle n’a exercé aucune autorité terrestre jusqu’a ce que le grand Fils de David,
Jésus-Christ, vienne au monde. L'ange Gabriel a informé sa mére Marie avant sa naissance : « Tu
deviendras enceinte, et tu enfanteras un fils, et tu lui donneras le nom de Jésus. Il sera grand et sera
appelé Fils du Tres-Haut, et le Seigneur Dieu lui donnera le trone de David, son pére. Il regnera sur
la maison de Jacob éternellement, et son régne n’aura point de fin » (Luc 1:31-33). Jésus est
maintenant le chef de son Eglise et le roi de son peuple et de tous les peuples, ayant « toute pouvoir
.. dans le ciel et sur la terre » (Matthieu 28:18).

Comme Jésus était le fils de David, qui avait été un roi terrestre, de nombreux Juifs, y compris ses
disciples dévoués, s‘attendaient a ce que Jésus soit un roi terrestre et qu’il rétablisse le pouvoir
terrestre d’lsraél, comme a I'époque de David et de Salomon. Mais lors de son proces devant le
gouverneur romain Ponce Pilate, Jésus a déclaré : « Mon royaume n’est pas de ce monde, répondit
Jésus. Si mon royaume était de ce monde, mes serviteurs auraient combattu pour moi afin que je ne
fusse pas livré aux Juifs ; mais maintenant mon royaume n’est point d’ici-bas » (Jean 18:36). Parce
que le royaume de Jésus n’est pas de ce monde, nous ne devons pas nous attendre a trouver dans le
Nouveau Testament le méme systeme que celui qui prévalait dans I’Ancien Testament. Dans le
Nouveau Testament, il existe une division distincte entre I'Etat et I'Eglise. Il y a deux types d’autorité,
et il est important de les distinguer I'un de l'autre.

Le gouvernement civil tire son autorité de Dieu. Lorsque Pilate dit a Jésus : « Ne sais-tu pas que j’ai le
pouvoir de te crucifier, et que j’ai le pouvoir de te relacher ? Jésus répondit : Tu n’aurais sur moi
aucun pouvoir, s’il ne t’avait été donné d’en haut. » (Jean 19:10-11). Tout gouvernement terrestre tire
son pouvoir de Dieu.

448




Lapotre Paul I'a longuement expliqué aux chrétiens de Rome. « Que toute personne soit soumise aux
autorités supérieures ; car il n’y a point d’autorité qui ne vienne de Dieu, et les autorités qui existent
ont été instituées de Dieu. C’est pourquoi celui qui s'oppose a I'autorité résiste a I'ordre que Dieu a
établi, et ceux qui résistent attireront une condamnation sur eux-mémes. Ce n’est pas pour une
bonne action, c’est pour une mauvaise, que les magistrats sont a redouter. Veux-tu ne pas craindre
I'autorité ? Fais-le bien, et tu auras son approbation. Le magistrat est serviteur de Dieu pour ton
bien. Mais si tu fais le mal, crains ; car ce n’est pas en vain qu’il porte I'épée, étant serviteur de Dieu
pour exercer la vengeance et punir celui qui fait le mal. Il est donc nécessaire d’étre soumis, non
seulement par crainte de la punition, mais encore par motif de conscience. C’est aussi pour cela que
vous payez les impots. Car les magistrats sont des ministres de Dieu entierement appliqués a cette
fonction. Rendez a tous ce qui leur est dii : 'impot a qui vous devez I'impot, le tribut a qui vous devez
le tribut, la crainte a qui vous devez la crainte, I’honneur a qui vous devez I’honneur » (Romains 13:1-
7).

Dieu donne au gouvernement en place, quel qu’il soit, I'autorité de punir les méchants et de
récompenser les obéissants. Il n'y a pas de type spécifique de gouvernement établi par Dieu. Les
autorités dirigeantes sont « les autorités qui existent », c’est-a-dire les autorités qui détiennent
effectivement le pouvoir dans le pays. Il peut s’agir d’une dictature, d’un royaume, d’une république,
d’une démocratie ou de tout autre type de gouvernement. Le chrétien a le devoir d’honorer le
gouvernement, quel qu’il soit, de payer des impots, d’obéir aux lois et d’accepter la punition s’il a
enfreint les lois. La seule exception est lorsque les ordres du gouvernement sont en conflit avec la
Parole de Dieu. Dans ce cas, le chrétien dit avec Pierre « Il faut obéir a Dieu plutot qu’aux hommes »
(Actes 5:29), et le chrétien en accepte les conséquences, jusqu’a la mort.

U'Eglise du Christ a un travail tout a fait différent de celui de I'Etat séculier. Sa mission consiste a
travailler avec la Parole de Dieu : précher la loi et I'Evangile, administrer les sacrements, répandre
I’Evangile dans d’autres lieux, et fortifier et former les croyants pour qu’ils accomplissent la volonté de
Dieu. Le gouvernement civil établit des lois, les fait respecter et punit les désobéissants. Mais I’Eglise
n‘a pas cette autorité pour punir les désobéissants. Paul dit: « Les armes avec lesquelles nous
combattons ne sont pas charnelles ; mais elles sont puissantes, par la vertu de Dieu, pour renverser
des forteresses. Nous renversons les raisonnements et toute hauteur qui s'éleve contre la
connaissance de Dieu, et nous amenons toute pensée captive a I'obéissance de Christ » (2
Corinthiens 10:4-5). En d’autres termes, la seule arme dont dispose I’Eglise est la Parole de Dieu et les
ressources spirituelles énumérées dans Ephésiens 6:13-18. ’Eglise doit également obéir aux lois de
I’Etat, @ moins que I'Etat n’interdise ce que Dieu a ordonné ou n‘ordonne ce que Dieu a interdit.

Dans I'histoire de I'Eglise, la séparation correcte de I'Eglise et de I'Etat a rarement été pratiquée. A
certains moments de I'histoire, I'Eglise a exercé un pouvoir sur le gouvernement civil ou a demandé
au gouvernement d’appliquer les résolutions de I'Eglise. Le catholicisme romain prétend que le pape
romain a le pouvoir sur I'Eglise et I'Etat. D’autre part, il est souvent arrivé que I’Etat controle I'Eglise,
détenant a la fois I'autorité civile et I'autorité religieuse. Les Etats-Unis sont I'un des seuls pays au
monde ol une sorte de séparation a été tentée et a existé pendant une longue période, au bénéfice
de I'Eglise et de I'Etat. Cependant, a I'heure actuelle, la séparation qui a prévalu dans le passé est
menacée par des pouvoirs qui ne comprennent pas la juste distinction entre I'Eglise et I’Etat.

Martin Luther et certains de nos péres luthériens ont trés bien compris cette distinction. Par exemple,
la Confession d’Augsbourg déclare a larticle XXVIII : Puisque le pouvoir de I’Eglise, ou des évéques,
confere des biens éternels, puisqu’il n‘est exercé que par le ministére de la prédication, il ne géne en
rien les institutions civiles et le gouvernement temporel. Car ce dernier s’occupe de tout autre chose
que I’Evangile ; le pouvoir temporel protége, non pas les dmes, mais les corps et les biens contre la
violence matérielle, par I'épée et les chdtiments corporels. Il ne faut donc pas méle et confondre les
deux pouvoirs, le spirituel et le temporel. Car le pouvoir spirituel a la mission de précher I’Evangile et
d’administrer les sacrements. Il ne doit pas empiéter sur un domaine autre que le sien, ni établir ou
destituer de rois, ni abolir les lois civiles ou ruiner I'obéissance due aux autorités, ni prescrire ou imposer

449



des lois au pouvoir temporel en ce qui concerne les affaires civiles. ... Telle est la distinction que font les
nétres entre les fonctions des deux pouvoirs, et ils recommandent qu’on les honore tous les deux
comme le don le plus précieux de Dieu sur terre » (LA FOI DES EGLISE LUTHERIENNES Confessions et
Catéchismes, pp. 83 & 85, §67-68).

Les Eglises luthériennes d’Europe n’ont toutefois pas été en mesure de mettre pleinement en pratique
la séparation entre I'Eglise et I'Etat. Le gouvernement a progressivement pris en charge de plus en plus
de taches de I'Eglise. Lorsque les dirigeants de I'Etat étaient eux-mémes des chrétiens orthodoxes
confessants, le Seigneur les utilisait pour le bien de son Eglise. Cependant, tout au long de I'histoire,
le concept d’une Eglise d’Etat s’est largement avéré nuisible au royaume du Seigneur.

Dans de nombreux pays aujourd’hui, les chrétiens en général et les églises chrétiennes en particulier
sont persécutés et entravés dans leur travail chrétien d’une maniere ou d’'une autre. Mais notre
Seigneur Jésus contrdle tous les événements mondiaux et tous les gouvernements et promet de faire
concourir toutes choses au bien de ceux qui I'aiment et qui ont été appelés selon son dessein (Romains
8:28).

Questions

Qu’est-ce qu’une théocratie ?
Dans I'’Ancien Testament, qui était chargé du culte cérémoniel ?
Pourquoi le roi Sall a-t-il été rejeté par Dieu ?
Qu’est-il arrivé a la famille royale de David ?
Comment la promesse de Dieu a David d’un royaume éternel s’est-elle réalisée ?
Qu’a dit Jésus au sujet de son royaume lors de son proces ?
Quelle est la tache principale du gouvernement ?
En cas de guerre civile, comment savoir quel gouvernement honorer ?
En quoi le devoir de I'Eglise différe-t-il de celui de I'Etat ?
. Une forme quelconque de gouvernement civil a-t-elle été ordonnée par Dieu ? Expliquez.
. Quel est le principal devoir de I'Eglise ?
. Qu'est-ce que les luthériens confessent dans la Confession d’Augsbourg concernant la
distinction entre I'Eglise et I'Etat ?
. Quelle forme de gouvernement civil est au pouvoir dans votre région ?
. Quelle est la relation entre I'Eglise et I'Etat dans votre région ?

LN A WNE

N
N = O

=
A~ W

450



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.14 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Congrégations locales

Au fur et 3 mesure que le Saint-Esprit crée des croyants en Christ par le biais de I'Evangile en divers
endroits, des congrégations locales de chrétiens voient le jour. La premiére de ces congrégations du
Nouveau Testament est le groupe de croyants de Jérusalem, qui comptait 120 personnes avant la
Pentecote (Actes 1:15) et, peu aprés, au moins cing mille (Actes 4:4). Etant donné que ce nombre ne
cessait d’augmenter, il y avait probablement plusieurs endroits différents dans la ville ou ils se
réunissaient pour écouter la Parole de Dieu de la bouche des apotres et pour recevoir ensemble la
Sainte Céne.

Il est probable que dans chaque grand groupe de chrétiens, il y ait des personnes qui ne sont pas de
vrais croyants en Jésus-Christ, méme si leurs paroles et leurs actions semblent indiquer qu’ils sont de
vrais chrétiens. Ananias et Saphira, mari et femme (Actes 5:1-11), ont été dénoncés par Pierre comme
étant des hypocrites dans le groupe de Jérusalem, et au cours des années qui ont suivi, il y en a sans
doute eu beaucoup d’autres. Néanmoins, il est juste d’appeler « église » toute assemblée qui utilise
les moyens de grace du Christ, en raison de la présence de croyants authentiques dans un tel
rassemblement. Puisque le Saint-Esprit utilise les moyens de grace pour créer des chrétiens, une
assemblée de chrétiens est certainement présente la ou les moyens de grace sont utilisés.

Jésus lui-méme a promis d’étre présent dans de tels rassemblements, méme s’ils n’étaient que deux
ou trois, car il a dit: « La ou deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu d’eux »
(Matthieu 18:20). La plupart des premieres congrégations chrétiennes se sont formées lorsque les
ennemis juifs du Christ ont persécuté les chrétiens de Jérusalem et qu’ils « se dispersérent dans les
contrées de la Judée et de la Samarie » (Actes 8:1). Rapidement, des groupes de chrétiens confessants
ont été trouvés dans de nombreuses villes et villages voisins. C’est ainsi que de nombreuses
congrégations chrétiennes ont vu le jour a I'époque, et il en va de méme aujourd’hui, lorsque de
nombreux chrétiens sont contraints de s’installer dans de nouveaux lieux en raison de la persécution
ou peut-étre aussi pour des raisons économiques ou commerciales.

Lorsque Paul est parti en mission, accompagné de Barnabas, Silas, Timothée, Tite, Luc et d’autres, les
personnes qui ont appris I’Evangile grace a lui et a son équipe ont formé des congrégations locales
dans les différentes villes mentionnées dans le livre des Actes des Apé6tres. Nous lisons que, pour
assurer l'ordre et la direction de ces congrégations, « ils firent nommer des anciens dans chaque
Eglise, » (Actes 14:23). Il ne nous est cependant pas donné de détails sur la maniére dont ces
congrégations étaient organisées, ni sur la maniére exacte dont elles menaient leur travail
d’évangélisation.

La congrégation d’Ephése est celle ot Paul a passé le plus de temps. Il y a travaillé pendant trois ans
avant de partir pour un autre endroit. Dans son discours aux anciens de la congrégation d’Ephése,
rapporté dans Actes 20:17-38, Paul nous donne quelques indications sur la maniére dont il
accomplissait son travail. Il dit, entre autres, ce qui suit : « Je n’ai rien caché de ce qui vous était utile,
et que je n’ai pas craint de vous précher et de vous enseigner publiqguement et dans les maisons,
annongant aux Juifs et aux Grecs la repentance envers Dieu et la foi en notre Seigneur Jésus-Christ »
(Actes 20:20-21). « Je vous ai annoncé tout le conseil de Dieu, sans en rien cacher » (Actes 20:27).
Ces anciens étaient des surveillants spirituels. C’est a eux que Paul s’adresse en particulier : « Prenez

451




donc garde a vous-mémes, et a tout le troupeau sur lequel le Saint-Esprit vous a établis évéques,
pour paitre I’Eglise du Seigneur, qu’il s’est acquise par son propre sang » (Actes 20:28). En raison des
dangers que représentent les faux enseignants, Paul leur dit : « Veillez donc, vous souvenant que,
durant trois années, je n’ai cessé nuit et jour d’exhorter avec larmes chacun de vous » (Actes 20:31).

Dans ses lettres, 'ap6tre Paul appelle ces groupes de chrétiens des « églises » (Romains 16:16; 1
Corinthiens 11:16; 1 Corinthiens 16:1). Elles sont appelées églises en raison des croyants qui les
composent, méme si certaines des personnes qui se réunissaient dans ces assemblées n’étaient peut-
étre pas de vrais chrétiens. Le but de ces assemblées était de proclamer I’Evangile du Christ dans le
monde et d’édifier ceux qui croyaient déja au Christ. Jésus a dit : « Quiconque me confessera devant
les hommes, je le confesserai aussi devant mon Pére qui est dans les cieux » (Matthieu 10:32). Ces
congrégations confessaient publiquement leur foi et leur allégeance au Christ. Elles pratiquaient
également la discipline ecclésiastique, en utilisant les clefs qui lie et qui délie, comme Jésus I'a indiqué
dans Matthieu 18:15-18. Lorsque les circonstances le permettaient, elles envoyaient des missionnaires
dans d’autres lieux, comme la congrégation d’Antioche de Syrie (Actes 13:1-3). lls aidaient les pauvres
et les nécessiteux parmi eux, et se préoccupaient méme des besoins physiques des étrangers (Galates
6:10). Dans la mesure de leurs possibilités, ils subvenaient aux besoins terrestres de ceux qui leur
enseignaient la Parole de Dieu. Paul a dit: « De méme aussi, le Seigneur a ordonné a ceux qui
annoncent I’Evangile de vivre de 'Evangile » (1 Corinthiens 9:14).

On peut dire qu’une congrégation est un groupe ecclésial composé de plus d’un chrétien. Lorsque le
groupe est petit, il n’y a pas besoin de beaucoup d’organisation. Lorsque le groupe s’agrandit sous la
bénédiction du Seigneur, il est généralement utile d’établir une certaine forme d’organisation. Cela
peut signifier 'adoption d’une constitution et la mise au point d’un systeme permettant d’appeler les
travailleurs de I'Eglise en fonction des besoins. Lorganisation peut ensuite juger utile de se constituer
en société ou de s’enregistrer conformément aux lois du gouvernement civil, afin d’acheter et de
vendre des biens immobiliers ou de construire des batiments pour le culte ou I'éducation, selon les
besoins. Il est important que ces arrangements extérieurs servent tous le méme obijectif spirituel :
I'utilisation des moyens de grace, la proclamation de I’Evangile.

A I'heure actuelle, aux Etats-Unis, nos congrégations locales adoptent généralement une sorte de
constitution et disposent de listes définitives de tous les membres baptisés dont la congrégation est
spirituellement responsable, ainsi que de listes de ceux qui ont le droit de prendre part a la Sainte
Cene et de ceux qui ont regu le pouvoir de prendre des décisions au nom de la congrégation par le
biais du droit de vote. Les membres vivent généralement dans la méme zone géographique et,
lorsqu’ils déménagent, ils transférent leur adhésion a la congrégation la plus proche qui confesse le
méme enseignement. Les décisions sont prises sur des sujets tels que I'heure, le lieu et la langue des
cultes, 'appel de pasteurs, d’enseignants et d’autres travailleurs de I'Eglise selon les besoins, 'écoute
réguliére de la Parole, 'usage régulier des sacrements, la priere, I'éducation des adultes et des enfants,
I’édification des membres, la propagation de I’Evangile aux autres, la prise en charge des nécessiteux
et la pratique de la discipline ecclésiastique.

Ces détails doivent étre réglés par chaque congrégation en fonction des circonstances. Il y aura des
différences d’un endroit a I'autre et d’un pays a I'autre. Dans certains endroits, la congrégation peut
étre amenée a entrer dans la clandestinité, pour ainsi dire, a cause de la persécution. Elle peut étre
amenée a travailler dans des conditions dangereuses et a adapter ses pratiques en conséquence. Notre
Seigneur nous a donné la liberté d’organiser nos congrégations chrétiennes de diverses manieres, afin
de remplir la mission du Christ de précher I'Evangile.

452



Questions

Que nous dit la Bible au sujet de la congrégation de Jérusalem ?

Qu’est-ce qui a conduit a la formation de nombreuses congrégations en Judée et en Samarie ?
Citez quelques lieux ou des congrégations ont été formées par Paul et son équipe.

Que trouve-t-on dans les rassemblements chrétiens a coté des croyants en Christ ?

Pourquoi appelons-nous les congrégations locales des églises ?

Comment Paul a-t-il décrit son travail 3 Ephése aux anciens de cette église ?

Quels sont les principaux objectifs des congrégations locales ?

Comment les congrégations sont-elles généralement organisées aux Etats-Unis ?

Comment les congrégations sont-elles organisées dans votre localité ?

10 Toutes les congrégations devraient-elles étre organisées de la méme maniere ? Expliquez.

PNV AWN R

453



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.15 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Associations de congrégations (Synodes et corps ecclésiastiques)

Les diverses congrégations locales qui ont vu le jour a I'époque des apObtres se connaissaient et
coopéraient les unes avec les autres, tant sur le plan doctrinal que sur le plan caritatif. Lors d’un conflit
doctrinal entre Paul et Barnabas, d’une part, et certains chrétiens juifs de Jérusalem, d’autre part, des
représentants de la congrégation d’Antioche (en Syrie) se sont réunis avec la congrégation de
Jérusalem pour résoudre le probléme. Des représentants d’autres congrégations étaient peut-étre
également présents. lls ont ensuite envoyé une lettre contenant les recommandations de ce conseil
aux congrégations de Galatie qui étaient également touchées par le méme probleme.

Les chrétiens d’Antioche se sont également empressés d’envoyer de l'aide a la congrégation de
Jérusalem a la suite d’une famine qui avait entrainé des besoins criants parmi les membres de
Jérusalem. Nous lisons ce qui suit : « Les disciples (d’Antioche de Syrie) résolurent d’envoyer, chacun
selon ses moyens, un secours aux fréres qui habitaient la Judée. lIs le firent parvenir aux anciens par
les mains de Barnabas et de Saul » (Actes 11:29-30).

Au cours de son troisieme voyage missionnaire, I'ap6tre Paul a dirigé la collecte d’argent auprés des
différentes congrégations qu’il avait fondées au cours de ses voyages missionnaires (principalement
des chrétiens non-juifs), qu’il a ensuite remis personnellement aux chrétiens de Jérusalem
(principalement des chrétiens juifs) pour soulager la grande pauvreté qui y régnait. Voici ce que Paul a
écrit aux chrétiens de Corinthe a propos de ce projet : « Pour ce qui concerne la collecte en faveur
des saints, agissez, vous aussi, comme je I’ai ordonné aux Eglises de la Galatie. Que chacun de vous,
le premier jour de la semaine, mette a part chez lui ce qu’il pourra, selon sa prospérité, afin qu’on
n’attende pas mon arrivée pour recueillir les dons. Et quand je serai venu, j'enverrai avec des lettres,
pour porter vos libéralités a Jérusalem, les personnes que vous aurez approuvées » (1 Corinthiens
16:1-3).

Les Corinthiens ont tardé a faire ce qu’ils avaient décidé de faire plus t6t, et Paul les a donc encouragés
a continuer dans sa deuxieme lettre, en consacrant les chapitres 8-9 de 2 Corinthiens a ce sujet. Nous
lisons ici que « les Eglises de la Macédoine » (2 Corinthiens 8:1) ont également participé a la collecte
de fonds, méme si elles ne possédaient que trés peu de biens terrestres. Mais elles voulaient aussi
participer a « I'assistance destinée aux saints » (2 Corinthiens 8:4). Les différentes congrégations ont
choisi des délégués appelés « les envoyés des Eglises » (2 Corinthiens 8:23) pour accompagner Paul
dans son voyage a Jérusalem. Leur liste figure dans Actes 20:4 : « Sopater de Bérée, fils de Pyrrhus,
Aristarque et Second de Thessalonique, Gaius de Derbe, Timothée, ainsi que Tychique et Trophime,
originaires d’Asie ».

Les différentes congrégations se considéraient ainsi comme des partenaires de Paul et des autres
apotres dans I'ceuvre de I'Evangile. Peu avant de se rendre a Jérusalem avec cette offrande, Paul a écrit
aux chrétiens de Rome : « Présentement je vais a Jérusalem, pour le service des saints. Car la
Macédoine et I’Achaie ont bien voulu s’imposer une contribution en faveur des pauvres parmi les
saints de Jérusalem. Elles I'ont bien voulu, et elles le leur devaient ; car si les paiens ont eu part a
leurs avantages spirituels, ils doivent aussi les assister dans les choses temporelles » (Romains 15:25-
27). Paul espérait alors que les chrétiens romains l'aideraient a apporter I'Evangile du Christ en
Espagne.

454




On ne nous parle pas d’une organisation formelle ou permanente des premiéres congrégations
chrétiennes en tant que groupe plus grand. Elles travaillaient ensemble en fonction des besoins.
Finalement, les congrégations ont formé des associations dans diverses régions, qui étaient
généralement dirigées par les pasteurs des villes principales de la région. En d’autres termes, un
systeme hiérarchique de gouvernement ecclésiastique s’est développé sous la direction de pasteurs
appelés évéques ou patriarches qui vivaient dans les villes principales : Alexandrie en Egypte, Antioche
en Syrie, Jérusalem, Rome et, plus tard, Constantinople. Au fil du temps, I'évéque de Rome a affirmé
son autorité sur toutes les autres congrégations, et une organisation s’est développée, connue sous le
nom de I'Eglise catholique romaine. Mais toutes les congrégations chrétiennes n’ont pas fait partie de
cette grande organisation.

Nous avons déja mentionné que notre Seigneur na pas spécifié de forme particuliére d’organisation
des congrégations. Notre Seigneur n’a pas non plus précisé la forme particuliére sous laquelle les
associations de congrégations devaient étre organisées, ni méme qu’elles devaient étre organisées
sous une forme permanente. Mais il est nécessaire que les chrétiens confessants travaillent ensemble
a l'accomplissement de la tache que le Christ a assignée a toute son Eglise lorsqu’ils sont d’accord dans
leurs enseignements.

Parmi les luthériens américains, il est devenu habituel pour les paroisses locales de travailler ensemble
au sein d’associations ecclésiales appelées synodes ou corps ecclésiastiques. Dans ces synodes, les
paroisses locales unissent leurs forces pour accomplir certaines fonctions de I'église qu’il est
impossible pour elles d’accomplir seules. Selon les paroles de Paul dans 1 Timothée 3.1-13 et Tite 1.5-
9, les responsables d’église doivent avoir certains traits de caractére et certaines compétences afin de
mener a bien leur travail. Un tel responsable doit étre « propre a 'enseignement » (1 Timothée 3:2),
« attaché a la vraie parole telle qu’elle a été enseignée, afin d’étre capable d’exhorter selon la saine
doctrine et de réfuter les contradicteurs » (Tite 1:9). Lapo6tre Paul a donné des instructions a
Timothée : « Ce que tu as entendu de moi en présence de beaucoup de témoins, confie-le a des
hommes fideéles, qui soient capables de I’'enseigner aussi a d’autres » (2 Timothée 2:2).

Les synodes ou les associations de congrégations peuvent étre en mesure de mettre en place des
programmes de formation pour éduquer les jeunes hommes et les jeunes femmes en vue d’éventuels
réles de direction dans les congrégations. Les femmes sont limitées a des réles qui ne les amenent pas
a enseigner aux hommes ou a exercer une autorité sur eux, car Paul a écrit : « Je ne permets pas a la
femme d’enseigner, ni de prendre de I'autorité sur ’homme ; mais elle doit demeurer dans le silence.
Car Adam a été formé le premier, Eve ensuite ; et ce n’est pas Adam qui a été séduit, c’est la femme
qui, séduite, s’est rendue coupable de transgression » (1 Timothée 2:12-14). Les femmes peuvent
étre formées pour enseigner a d’autres femmes et a des enfants, et pour aider les hommes dans leur
travail. Les jeunes hommes peuvent étre formés dans les langues de la Bible (hébreu et grec) afin
d’étudier la Parole de Dieu dans la langue dans laquelle le Saint-Esprit nous I'a donnée. lls peuvent
aussi &tre formés pour devenir des prédicateurs attentifs de la loi de Dieu et de I’Evangile et se préparer
ainsi a étre appelés par le Saint-Esprit a travers les chrétiens pour les besoins des différentes
congrégations.

L'avantage des synodes ou des associations de congrégations est qu’en travaillant ensemble de cette
maniére, les congrégations peuvent établir des institutions éducatives, travailler sur des projets
missionnaires pour répandre I'Evangile, coopérer en rassemblant des offrandes pour des besoins
spéciaux qui se présentent, s'encourager mutuellement a maintenir la vraie doctrine, et travailler
ensemble a la publication de livres, de brochures et de littérature dévotionnelle de diverses sortes.

Notre Seigneur n’a pas spécifié de méthode ou de forme particuliére pour accomplir ces choses. Mais
les chrétiens de différents endroits qui sont unis dans la doctrine peuvent travailler ensemble pour
accomplir ces taches, et généralement une certaine forme d’organisation est nécessaire pour aider les
congrégations a faire ce que notre Seigneur veut qu’elles fassent.

455



L’Eglise de la Confession luthérienne (CLC) est une telle organisation de paroisses. Les églises se sont
mises d’accord sur une confession de foi et ont adopté une constitution, conforme a la parole de
I'apbtre Paul: « Que tout se fasse avec bienséance et avec ordre » (1 Corinthiens 14:40). Les
conventions sont programmeées pour permettre aux congrégations de se réunir pour le culte et pour
élaborer les activités éducatives et missionnaires nécessaires.

Notre synode a adopté une déclaration intitulée Concerning Church and Ministry (Concernant I’Eglise
et le ministére) qui résume notre confession sur des questions qui ont fait I'objet de controverses. Ce
document stipule ce qui suit : « Tout groupe de chrétiens professant la foi et rassemblés au nom du
Christ peut d juste titre étre appelé “Eglise” en raison des chrétiens qui le composent. ... Quand on dit
qu’un synode est “Eglise”, on le dit en référence & sa nature intérieure et & son essence, c’est-a-dire
dans la mesure ol il constitue une communion de vrais croyants. Quand on dit qu’un synode ou une
conférence est un “arrangement humain”, on le dit en référence a sa forme d’organisation extérieure
qui est déterminée et définie par les congrégations qui ont constitué ce corps. ... Lorsqu’un synode
remplit fidélement et consciencieusement les fonctions qui lui sont assignées (qu’il s’agisse de la
formation des pasteurs et des enseignants, de la promotion de I'ceuvre missionnaire ou, dans le
domaine de la discipline doctrinale, de la supervision de la doctrine et de la pratique), ses actions sont
tout a fait valables et ont une autorité divine ».

La Parole de Dieu est I'autorité supréme dans tous les travaux de I'Eglise. Le Christ lui-méme reste en
tout temps le chef de son Eglise. Mais dans 'amour fraternel, les chrétiens des paroisses et des synodes
peuvent se mettre d’accord pour faire les choses d’une certaine maniere pour le bien de I'ordre. Par
exemple, une congrégation ou un synode peut appeler une personne a accomplir une certaine tache
et une autre personne a en accomplir une autre. Chaque personne ainsi appelée doit accomplir le
travail auquel elle a été appelée et ne pas interférer avec le travail auquel quelgu’un d’autre a été
appelé. C’est une question d’amour et de bon ordre.

Les congrégations et les synodes peuvent s’organiser de différentes maniéres. La ou la Parole de Dieu
n’a pas parlé, les chrétiens sont libres d’adopter toute méthode ou politique qui les aide a atteindre le
grand objectif pour lequel nous travaillons ensemble : la proclamation de I’Evangile du Christ.

Questions

1. Donnez quelques exemples de coopération entre différentes congrégations a I'époque des
apotres.

2. Comment les congrégations géraient-elles les situations d’extréme pauvreté ?

Dans quel projet I'ap6tre Paul a-t-il été impliqué lors de son troisieme voyage ?

4. Pourquoi est-il important de se rappeler que notre Seigneur n’a prescrit aucune forme
particuliére d’organisation des paroisses ou des synodes ?

5. Quelles sont certaines des taches qu’une association de congrégations peut assumer en tant
que responsabilité ?

6. Quel type d’organisation des églises est courant dans votre région ?

7. Pourquoi les femmes ne devraient-elles pas étre choisies comme pasteurs de congrégations
chrétiennes ?

8. Pourquoi un synode chrétien peut-il &tre appelé « Eglise » ?

9. Quels sont les avantages d’une constitution pour une congrégation ou un synode ?

10. Pourquoi n‘est-il pas nécessaire pour une congrégation ou un synode d’avoir une constitution ?

w

456



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.16 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Groupes d’églises orthodoxes et hétérodoxes

Tout au long des Ecritures, Dieu nous a mis en garde, par 'intermédiaire de ses propheétes et de ses
apotres, contre les dangers des faux enseignants, c’est-a-dire des enseignants qui ne s’en tiennent pas
a enseigner la Parole de Dieu telle qu’elle nous a été donnée. Les faux docteurs enseignent d’autres
enseignements comme s’il s’agissait de la Parole de Dieu, parfois méme en contradiction avec ce
gu’enseigne la Parole de Dieu. Le prophéte Jérémie a lancé une longue attaque contre les faux
enseignants dans le chapitre 23:9-40. Voici quelques-unes de ses paroles : « N’écoutez pas les paroles
des prophétes qui vous prophétisent ! ... lls disent les visions de leur cceur, et non ce qui vient de la
bouche de I'Eternel. » (Jérémie 23:16). « Que le prophéte qui a eu un songe raconte ce songe, Et que
celui qui a entendu ma parole rapporte fidéelement ma parole » (Jérémie 23:28). « Voici, dit I'Eternel,
j’en veux aux prophétes qui prennent leur propre parole et la donnent pour ma parole » (Jérémie
23:31).

Notre Seigneur Jésus a soigneusement mis en garde ses auditeurs contre les faux enseignants. Il a dit :
« Gardez-vous des faux prophétes. lls viennent a vous en vétements de brebis, mais au dedans ce
sont des loups ravisseurs » (Matthieu 7:15). Remarquez que les faux enseignants ne sont pas toujours
faciles a détecter parce qu’ils portent des vétements de brebis, c’est-a-dire qu’ils se font passer pour
des chrétiens trés pieux et donnent I'impression d’étre des disciples sincéres de Jésus-Christ. Jésus a
exigé de ses disciples gu’ils diffusent ses enseignements dans le monde. Il leur a dit : « Allez, faites de
toutes les nations des disciples, ... enseignez-leur a observer tout ce que je vous ai prescrit »
(Matthieu 28:19-20). Les apo6tres de Jésus ne devaient pas aller enseigner leurs propres pensées ou
idées ; ils devaient se limiter a I'enseignement de Jésus. C’est dans ce but que Jésus leur a donné le
Saint-Esprit. Jésus I'a promis la nuit précédant sa mort : « LEsprit-Saint ... vous enseignera toutes
choses, et vous rappellera tout ce que je vous ai dit » (Jean 14:26). « Il vous conduira dans toute la
vérité » (Jean 16:13).

L'apobtre Pierre a écrit : « Si quelqu’un parle, que ce soit comme annongant les oracles de Dieu » (1
Pierre 4:11). Chaque enseignant de I’Eglise devrait pouvoir étayer tout ce qu’il dit ou enseigne au nom
de Jésus par des paroles tirées des Saintes Ecritures. Lapdtre Paul a écrit a Timothée : « Si quelqu’un
enseigne de fausses doctrines, et ne s’attache pas aux saines paroles de notre Seigneur Jésus-Christ
et a la doctrine qui est selon la piété, il est enflé d’orgueil, il ne sait rien » (1 Timothée 6:3-4). Selon
Paul, un faux enseignant est un ignorant bouffi d’orgueil. C’est-a-dire qu’il ose présenter ses propres
idées comme égales a I'enseignement de Dieu ou méme supérieures a la Parole de Dieu. En méme
temps, comme son enseignement n’est pas fondé sur la Parole de Dieu, c’est un ignorant ; il ne sait
rien. Car il n’y a de vérité religieuse que la vérité de Dieu, qu’il nous a donnée dans les saintes Ecritures.
Paul a dit a Timothée « de recommander a certaines personnes de ne pas enseigner d’autres
doctrines » (1 Timothée 1:3).

Dieu veut que ses assemblées et ses responsables d’église enseignent sa Parole, et uniquement sa
Parole. Il ne veut pas que ses congrégations et ses responsables d’église enseignent quoi que ce soit
de contraire a sa Parole ; il ne veut pas gqu’ils ajoutent ou retranchent quelque chose a sa Parole. En
d’autres termes, Dieu veut que ses congrégations soient orthodoxes et non hétérodoxes. Les groupes
d’églises orthodoxes (enseignants droit) enseignent la Parole de Dieu dans la vérité et la pureté. Les

457




églises et les responsables d’églises qui n’enseignent pas la Parole de Dieu dans la vérité et la pureté
sont hétérodoxes (enseignants autre chose que la Parole de Dieu).

Ainsi, les associations et groupes ecclésiastiques, qu’il s'agisse de congrégations ou de synodes, sont
de deux sortes : orthodoxes et hétérodoxes. Les groupes orthodoxes enseignent la vraie doctrine ; les
groupes hétérodoxes tolérent les faux enseignements et peuvent méme les promouvoir. La seule fagcon
de déterminer si un enseignement est orthodoxe ou hétérodoxe est de le comparer a ce que Dieu nous
a dit dans les Saintes Ecritures. Lap6tre Jean dit : « Bien-aimés, n’ajoutez pas foi a tout esprit ; mais
éprouvez les esprits, pour savoir s’ils sont de Dieu, car plusieurs faux prophétes sont venus dans le
monde » (1 Jean 4:1). La congrégation de Bérée a procédé a un tel test lorsque les missionnaires Paul
et Silas sont venus dans leur ville. « lls examinaient chaque jour les Ecritures, pour voir si ce qu’on
leur disait était exact » (Actes 17:11).

Comme notre Seigneur ne veut pas qu’un de ses croyants soit égaré par de faux enseignements, il nous
a dit d’éviter les faux enseignants. C’est ce que nous dit 'ap6tre Paul dans Romains 16:17-18 : « Je vous
exhorte, fréres, a prendre garde a ceux qui causent des divisions et des scandales, au préjudice de
I’enseignement que vous avez regu. Eloignez-vous d’eux. Car de tels hommes ne servent point Christ
notre Seigneur, mais leur propre ventre ; et, par des paroles douces et flatteuses, ils séduisent les
cceurs des simples ». En d’autres termes, nous devons prendre note et nous méfier des groupes qui
ne s’en tiennent pas a I'Ecriture dans leur enseignement, leurs pratiques et leurs politiques, mais qui
provoquent « des divisions et des scandales, au préjudice de I’'enseighement » que nous avons
apprise de I'Ecriture. Nous devons nous éloigner d’eux en rompant tout lien spirituel avec eux.

LEglise de la Confession luthérienne (CLC) souscrit a un document appelé le Bref Exposé (de 1932), qui
dit a ce sujet : « Tous les chrétiens ont I'ordre divin de distinguer les églises orthodoxes (qui enseignent
la doctrine pure) et les églises hétérodoxes (dont I'enseignement est corrompu), a n‘avoir des relations
cultuelles qu’avec des communautés cultuelles enseignant toute la vérité et, s’ils se trouvent égarés
dans des communautés hétérodoxes ou dans lesquelles I'erreur a droit de cité, a se séparer d’elles. »

(528).

Il existe deux types de groupes religieux hétérodoxes ou faussement enseignants. Certains groupes
religieux n’utilisent pas du tout les moyens de grace désignés par Dieu. En d’autres termes, ils ne
préchent pas I'Evangile de Jésus-Christ d’une maniére ou d’une autre et n’utilisent pas non plus le
baptéme ou la Sainte Céne, comme notre Seigneur nous I'a enseigné. De tels groupes religieux ne sont
pas du tout chrétiens et n‘ont pas le droit d’étre appelés églises chrétiennes. Puisque le Saint-Esprit
utilise les moyens de grace pour créer et fortifier les chrétiens, et que ces groupes n’utilisent pas les
moyens de grace, nous ne devrions pas nous attendre a trouver des chrétiens dans ces groupes. La ou
il n"y a pas d’Evangile, il n’y a pas d’Eglise chrétienne.

Mais il y a aussi des groupes religieux qui utilisent encore les moyens de grace dans une certaine
mesure, tout en autorisant d’autres enseignements. En d’autres termes, leur enseignement est un
mélange de vrai et de faux, en partie vrai et en partie faux. Dans certains groupes, le véritable
enseignement peut prévaloir et le faux enseignement est minime. Dans d’autres groupes, le véritable
enseignement peut étre presque entiérement supprimé, mais il y a suffisamment d’Evangile enseigné
pour que le Saint-Esprit puisse utiliser cet Evangile pour créer et soutenir des croyants en Christ. Dans
ces assemblées hétérodoxes, il peut trés bien y avoir des membres de I’Eglise du Christ, c’est-a-dire de
son Eglise invisible composée de tous les croyants du monde entier.

N

Par exemple, notre Seigneur ressuscité et ascensionné a écrit sept lettres a sept congrégations
différentes en Asie Mineure. Ces lettres se trouvent dans les chapitres 2 et 3 de I'Apocalypse. En lisant
ces lettres, nous remarquons que certaines sont orthodoxes, n‘autorisant aucun faux enseignement,
et que d’autres sont hétérodoxes, autorisant quelques faux enseignements. Pourtant, tous ces groupes
sont appelés églises, et il est clair qu’il y a des chrétiens dans toutes ces églises, méme dans celle de
Sardes, que Jésus qualifie d’église « mort[e] ». Il dit a ce groupe : « Tu as a Sardes quelques hommes

458



qui n’ont pas souillé leurs vétements ; ils marcheront avec moi en vétements blancs, parce qu’ils en
sont dignes » (Apocalypse 3:4).

Cela signifie-t-il que notre Seigneur ne se préoccupe pas des faux enseignements ? Pas du tout. Il
appelle les congrégations qui tolerent les faux enseignements a se repentir de leur tolérance et a
redevenir orthodoxes. L'ap6tre Paul a écrit aux congrégations de Galatie : « Un peu de levain fait lever
toute la pate » (Galates 5:9). En d’autres termes, un petit enseignement erroné corrompt I'ensemble
du groupe, tout comme un peu de levain se répand et fait lever tout le pain. Paul a écrit a Timothée
au sujet de deux faux enseignants qui n’enseignaient pas correctement sur la résurrection et a dit :
« Leur parole rongera comme la gangréne » (2 Timothée 2:17). Si le faux enseignement n’est pas
détecté et éliminé, il se répandra et se développera. C’est pour cette méme raison que I'ap6tre Paul
nous dit d’éviter les groupes d’églises hétérodoxes, de peur que les chrétiens de nos congrégations ne
commencent a croire le faux enseignement au lieu du vrai et ne perdent leur foi. Les faux
enseignements sont toujours dangereux.

On peut trouver de vrais chrétiens dans des Eglises hétérodoxes en raison de I’Evangile quiy est encore
préché. Néanmoins, il n’est jamais s(ir pour un chrétien de rester dans une telle église hétérodoxe
lorsqu’il se rend compte que cette église promeut ou méme tolére de faux enseignements. Notre
Seigneur nous dit de s’éloigner de tels groupes pour notre propre bien spirituel. Il veut que nous
buvions de I'eau pure plutot que de I'eau contaminée.

Questions
1. Que dit le prophete Jérémie a propos des faux enseignants ?
2. Pourquoi les faux enseignants sont-ils parfois difficiles a détecter ?
3. Qu’est-ce que Jésus a donné a ses apo6tres pour qu’ils n'enseignent que la vérité ?
4. Quelle est la différence entre un groupe religieux orthodoxe et un groupe hétérodoxe ?
5. Comment pouvons-nous déterminer si un groupe religieux est orthodoxe ou hétérodoxe ?
6. Que dit I'apotre aux chrétiens de faire lorsqu’un faux enseignement est détecté dans un

groupe ?
7. Pourquoi est-ce si important ?
8. Qu'est-ce que le Saint-Esprit utilise pour créer et soutenir les chrétiens ?
9. Ou peut-on donc trouver des chrétiens sur terre ?
10. Y a-t-il des chrétiens dans les églises hétérodoxes ? Expliquez votre réponse.
11. Dressez la liste des congrégations d’Apocalypse 2-3 qui sont hétérodoxes.
12. Pourquoi le moindre faux enseignement est-il dangereux ?

459



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.17 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

La nécessité de 'unité dans la doctrine et la pratique

Puisqu’il n’y a qu’un seul Esprit Saint qui est le véritable auteur de I’Ancien et du Nouveau Testament,
et puisque Dieu veut que seule sa Parole soit enseignée dans son Eglise, tous les enseignants de I'Eglise
du Christ doivent enseigner la méme chose, c’est-a-dire qu’ils doivent tous enseigner ce que le Saint-
Esprit enseigne dans les Saintes Ecritures. ap6tre Paul a écrit a la congrégation de Corinthe : « Je vous
exhorte, freres, par le nom de notre Seigneur Jésus-Christ, a tenir tous un méme langage (c-a-d, dire
la méme chose), et a ne point avoir de divisions parmi vous, mais a étre parfaitement unis dans un
méme esprit et dans un méme sentiment » ” (1 Corinthiens 1:10).

Ce n’est pas la volonté de Dieu qu’il y ait beaucoup de groupes religieux différents qui se disent
chrétiens, chacun d’entre eux enseignant quelque chose de différent des autres. Tous les groupes
chrétiens devraient enseigner la méme chose, et cette chose est ce que le Saint-Esprit enseigne dans
les Ecritures. Notre Seigneur ascensionné a donné a son Eglise sur terre des apotres, des prophétes,
des évangélistes, des pasteurs et des docteurs « pour ... 'édification du corps de Christ, jusqu’a ce que
nous soyons tous parvenus a I'unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu, a I'état d’homme
fait, a la mesure de la stature parfaite de Christ, afin que nous ne soyons plus des enfants, flottants
et emportés a tout vent de doctrine, par la tromperie des hommes, par leur ruse dans les moyens
de séduction, mais que, professant la vérité dans la charité, nous croissions a tous égards en celui
qui est le chef, Christ » (Ephésiens 4:12-15).

Les enfants sont facilement trompés. Ils croient ce qu’on leur dit, quelle qu’en soit la source. lls sont
donc facilement influencés ou trompés par de faux enseignants. En tant que chrétiens, nous ne devons
pas étre comme des enfants crédules, croyant tout ce qu’on nous dit en matiére de religion. Ce que
nous entendons et ce que nous voyons doit étre testé sur la base de ce que le Saint-Esprit enseigne
dans sa Parole. C’est ainsi que nous pouvons étre assurés de dire la vérité.

Il est parfois facile de tester les enseignements d’un groupe religieux, car leurs enseignements sont
trés éloignés de ce que dit la Bible. Notre Seigneur ne veut pas que nous participions ou coopérions
avec de tels groupes. Nous devons rester séparés d’eux. L'ap6tre Paul a écrit aux Corinthiens : « Ne
vous mettez pas avec les infidéles sous un joug étranger. Car quel rapport y a-t-il entre la justice et
I'iniquité ? ou qu’y a-t-il de commun entre la lumiére et les ténébres ? Quel accord y a-t-il entre Christ
et Bélial ? ou quelle part a le fidele avec I'infidele ? Quel rapport y a-t-il entre le temple de Dieu et
les idoles ? ... C’est pourquoi, Sortez du milieu d’eux, Et séparez-vous, dit le Seigneur » (2 Corinthiens
6:14-17). Les groupes religieux qui nient que Jésus est Dieu ou qui nient la résurrection de Jésus d’entre
les morts ou qui adorent un dieu quelconque qui n’est pas le vrai Dieu trinitaire de I'Ecriture ne sont
clairement pas des groupes avec lesquels nous devrions adorer ou prier ou travailler ensemble dans le
cadre de I'ceuvre missionnaire ou de I'éducation chrétienne.

Mais Dieu veut toujours que nous nous éloignions les groupes religieux qui enseignent certaines
vérités chrétiennes mais qui dévient dans certains domaines de la doctrine. Par exemple, I'Eglise
catholique romaine accepte officiellement le Symbole de Nicée-Constantinople comme nous, mais
ajoute néanmoins toutes sortes d’enseignements qui ne sont pas enseignés dans la Bible (par
exemple : la papauté, le purgatoire, la priere a Marie et aux saints, la justification par la foi et les
bonnes ceuvres). Puisque nous ne sommes pas unis en doctrine et en pratique avec eux sur la base de

460




I'enseignement de la Bible, nous ne pouvons participer avec eux a aucune ceuvre chrétienne ni a aucun
culte. Nous devons dire la méme chose des Eglises réformées ou protestantes qui n’enseignent pas ce
gue la Bible enseigne en ce qui concerne le baptéme et la Sainte Céne et d’autres enseignements
bibliques clairs.

Qu’en est-il des luthériens ? Sommes-nous unis en doctrine et en pratique avec tous ceux qui se disent
luthériens ? Il semble que nous devrions pouvoir travailler ensemble avec eux, puisque la plupart
d’entre eux disent accepter la Confession d’Augsbourg comme leur confession, tout comme nous. Mais
ce serait une erreur de notre part de tester un corps ecclésiastique uniquement sur la base d’un
document figurant dans une constitution ou sur un morceau de papier. Nous devons tester un groupe
sur la base de ce qui est réellement enseigné et pratiqué dans ses églises et ses écoles. Le Bref Exposé
de 1932, a laquelle I'Eglise de la confession luthérienne (CLC) a souscrit, stipule ce qui suit : « Ce qui
décide de I'orthodoxie d’une Eglise, ce n’est pas le nom qu’elle souscrit en apparence a I'égard d’une
confession orthodoxe, mais la doctrine qui est effectivement enseignée dans ses chaires, dans ses
facultés et dans ses publications. Par contre une Eglise ne perd pas son caractére orthodoxe par
I'intrusion occasionnelle d’une doctrine erronée, si toutefois ces égarements sont combattus et élimines
par le moyen de la discipline doctrinale » (§29, souligné par nous).

Les faux enseignements sont si dangereux que les chrétiens doivent toujours étre attentifs a I'intrusion
dans I'église de tout type d’enseignement qui n’est pas tiré de la Parole de Dieu et prendre des mesures
pour I'éliminer. L'accord complet sur la doctrine et la pratique est la base de la pratique de la
communion chrétienne. Lorsque cet accord est menacé, la question doit étre traitée jusqu’a ce que
I'unanimité dans I'enseignement prévale. Car il est écrit : « Que le Dieu de la persévérance et de la
consolation vous donne d’avoir les mémes sentiments les uns envers les autres selon Jésus-Christ,
afin que tous ensemble, d’'une seule bouche, vous glorifiiez le Dieu et Pére de notre Seigneur Jésus-
Christ » (Romains 15:5-6).

L'unité dans la doctrine et la pratique ne signifie pas que tous les enseignants doivent dire les choses
de la méme maniére et avec les mémes mots. Le contenu doit &tre en accord avec I'Ecriture, mais la
maniére de le dire peut étre différente. Dieu ne donne pas les mémes dons a tous les chrétiens. Il
donne beaucoup de dons différents. Ceux qui sont choisis comme responsables d’église ont également
des dons différents. Les groupes de chrétiens peuvent aussi avoir des coutumes et des fagons de traiter
les probleémes trés différentes. Ces différences ne signifient pas que les groupes doivent se séparer les
uns des autres ou se déclarer faux enseignants. La musique utilisée dans le culte n’a pas besoin d’étre
la méme partout, pour autant qu’elle soit en accord avec la Parole de Dieu. La forme du culte n’a pas
besoin d’étre la méme partout. La langue utilisée pour le culte n’a pas besoin d’étre la méme.

Il'y a parfois des divergences d’opinion sur les différentes méthodes de gestion des affaires de I'Eglise.
A un moment donné, les missionnaires Paul et Barnabas n’étaient pas d’accord sur la question de savoir
si Jean Marc devait les accompagner lors de leur voyage missionnaire prévu. Jean Marc les avait
accompagnés lors de leur premier voyage, mais il les avait quittés avant la fin du voyage. Paul pensait
gue c’était une bonne raison de ne pas I'emmener avec eux pour leur deuxieme voyage. Barnabas
voulait lui donner une autre chance. La Bible nous dit : « Ce dissentiment fut assez vif pour étre cause
qu’ils se séparerent I'un de I'autre » (Actes 15:39). Paul et Barnabas sont ensuite partis chacun de leur
cOté en mission, mais ils se considéraient toujours comme de fideles enseignants de la Parole de Dieu.
Leur différence n’était pas une différence doctrinale, ni une différence d’enseignement ou de pratique,
car la Parole de Dieu ne condamnait pas le jugement de I'un ou I'autre homme.

Mais si Paul avait traité Barnabas de faux enseignant a cause de 'opinion de Barnabas, ou si Barnabas
avait traité Paul de faux enseignant a cause de I'opinion de Paul, cela aurait été contraire a la Parole de
Dieu. Nous ne devrions pas rompre la communion avec un autre groupe pour des questions qui ne
sont pas tranchées par la Parole de Dieu. Ce genre de rupture ou de séparation est appelé
schismatique, c’est-a-dire qu’on rompt la communion avec un autre groupe a cause d’une question qui
n’est pas réglée par la Parole de Dieu.

461



Il est important que les chrétiens et les groupes chrétiens qui sont d’accord sur la doctrine et la
pratique coopérent les uns avec les autres et s’entraident lorsque les circonstances l'exigent. « Voici,
oh ! qu’il est agréable, qu’il est doux Pour des fréres de demeurer ensemble ! » (Psaume 133:1). La
lettre aux Hébreux nous dit : « Veillons les uns sur les autres, pour nous exciter a la charité et aux
bonnes ceuvres. N'abandonnons pas notre assemblée, comme c’est la coutume de quelques-uns ;
mais exhortons-nous réciproquement, et cela d’autant plus que vous voyez s’approcher le jour »
(Hébreux 10:24-25). Le jour est le dernier jour, le jour du jugement ou le Christ reviendra. Puisqu’il y a
tant de faux enseignants dans le monde et tant de maux dans la société, il est important que les
chrétiens qui sont d’accord entre eux sur ce que Dieu dit dans sa Parole travaillent en harmonie pour
le bien de I'Evangile. Car aucun travail missionnaire ne sera possible aprés le retour de Jésus.

Questions

=

Quelle est cette méme chose que tous les enseignants chrétiens devraient enseigner ?

2. Que signifie la phrase de Paul qui dit que les chrétiens ne doivent pas étre comme des
enfants ?

3. Comment Dieu veut-il que nous traitions les groupes qui n‘adorent pas Jésus ?

4. Pourquoi ne collaborons-nous pas avec I'Eglise catholique romaine ?

5. Pourquoi ne collaborons-nous pas avec les églises réformées ou protestantes ?

6. Pourquoi ne collaborons-nous pas avec certains groupes luthériens ?

7. Avec qui devrions-nous collaborer pour accomplir I'ceuvre du Christ ?

8. Quelle est la base de la communion chrétienne entre deux organismes ecclésiastiques ?

9. Pourquoi Paul et Barnabas ont-ils effectué des voyages missionnaires séparés ?

10. Pourquoi n’y a-t-il pas de mal a ce qu’un groupe chrétien suive une forme de culte différente
de celle d’un autre groupe chrétien ?

462



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.18 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Le travail légitime de I’Eglise

Le travail légitime de la Sainte Eglise chrétienne et de tous ses membres (tous les croyants en Christ)
est le ministere. Ce ministere (ou service) est le ministere de la Parole, c’est-a-dire le ministere de
I’Evangile, le ministere des clefs. LEglise a donc une tache : la prédication de I'Evangile. Cela nécessite
la prédication de la loi de Dieu comme préparation a la prédication de I'Evangile, ainsi que
I'administration des sacrements du baptéme et de la Céne. Ce ministére est confié a chaque chrétien
et a chaque groupe de chrétiens.

Dans le Nouveau Testament, chaque chrétien est un prétre. En effet, 'apotre Pierre a écrit aux
chrétiens « dispersés dans le Pont, la Galatie, la Cappadoce, I'Asie et la Bithynie » (1 Pierre 1:1) : « Et
vous-mémes, comme des pierres vivantes, édifiez-vous pour former une maison spirituelle, un saint
sacerdoce, afin d’offrir des victimes spirituelles, agréables a Dieu par Jésus-Christ » (1 Pierre 2:5).
« Vous, au contraire, vous étes une race élue, un sacerdoce royal, une nation sainte, un peuple
acquis, afin que vous annonciez les vertus de celui qui vous a appelés des ténébres a son admirable
lumieére, vous qui autrefois n’étiez pas un peuple, et qui maintenant étes le peuple de Dieu, vous qui
n’aviez pas obtenu miséricorde, et qui maintenant avez obtenu miséricorde » (1 Pierre 2:9-10).

Quiconqgue a été appelé des ténébres de I'incrédulité a la lumiére de la foi en Christ a le privilege de
proclamer les louanges de son Sauveur, Dieu. Proclamer les louanges de Dieu, c’est proclamer
I’Evangile du Christ, en annongant a tous les grandes choses que Dieu a faites. Il a envoyé son Fils Jésus-
Christ pour sauver les pécheurs de leur péché et de ses conséquences : la culpabilité, le pouvoir du
diable et la mort éternelle.

Ainsi, chaque chrétien, homme, femme et enfant, est encouragé a utiliser la clef qui délie et a répandre
la Parole qu’il existe le pardon des péchés pour tous en raison de la vie, de la mort et de la résurrection
de Jésus. Jésus a dit a ses disciples : « Allez par tout le monde, et préchez la bonne nouvelle a toute
la création » (Marc 16:15). « Allez, faites de toutes les nations des disciples » (Matthieu 28:19). Le
soir du dimanche de Paques, lorsque Jésus a remis les clefs a ses disciples, les onze ap6tres n’étaient
pas les seuls a étre présents.

Tout croyant en Christ est appelé a le confesser « devant les hommes », car Jésus a dit : « quiconque
me confessera devant les hommes, je le confesserai aussi devant mon Pére qui est dans les cieux;
mais quiconque me reniera devant les hommes, je le renierai aussi devant mon Pére qui est dans les
cieux » (Matthieu 10:32-33). Jésus a également promis sa bénédiction aux groupes de chrétiens qui
exercent ce ministere, aussi petits soient-ils, en disant : « Ia ou deux ou trois sont assemblés en mon
nom, je suis au milieu d’eux » (Matthieu 18:20).

Ce ministére est décrit par I'ap6tre Paul dans sa deuxiéme lettre aux Corinthiens : « Tout cela vient de
Dieu, qui nous a réconciliés avec lui par Christ, et qui nous a donné le ministere de la réconciliation.
Car Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-méme, en n’imputant point aux hommes
leurs offenses, et il a mis en nous la parole de la réconciliation. Nous faisons donc les fonctions
d’ambassadeurs pour Christ, comme si Dieu exhortait par nous ; nous vous en supplions au nom de
Christ : Soyez réconciliés avec Dieu ! Celui qui n’a point connu le péché, il I’a fait devenir péché pour
nous, afin que nous devenions en lui justice de Dieu. Puisque nous travaillons avec Dieu, nous vous
exhortons a ne pas recevoir la grace de Dieu en vain » (2 Corinthiens 5:18 — 6:1).

463




Notez que c’est Dieu qui a réconcilié le monde pécheur avec lui-méme par I'intermédiaire de Jésus-
Christ. Il a déposé le péché du monde sur Jésus et, en retour, il nous donne en Christ la justice de Dieu.
Nos péchés ont été enlevés. Le ministére de la réconciliation est confié aux chrétiens pour qu’ils
prononcent la parole de la réconciliation, c’est-a-dire pour qu’ils disent aux pécheurs ce que Dieu a fait
pour eux en Christ. Les chrétiens exercent ce ministere lorsqu’ils disent aux autres, au nom du Christ,
en tant que ses ambassadeurs ou représentants, ce que le Christ a fait pour eux, les suppliant de
recevoir le don du pardon de Dieu en Christ, de recevoir la réconciliation que le Christ a gagnée pour
tous.

Le livre des Actes raconte comment certains des premiers chrétiens ont exercé ce ministére de
réconciliation, ce ministére de la Parole. Le nombre de chrétiens qui sont retournés a Jérusalem apres
I'ascension de Jésus était de « cent vingt » (Actes 1:15), et ce nombre comprenait les apotres, les freres
de Jésus, sa mere Marie et d’autres femmes qui avaient suivi Jésus. C’est sur ces hommes et ces
femmes que Jésus a répandu le Saint-Esprit le jour de la Pentecbte. La prophétie de Joél s’est
accomplie. « Vos fils et vos filles prophétiseront, vos jeunes gens auront des visions, et vos vieillards
auront des songes. Oui, sur mes serviteurs et sur mes servantes, Dans ces jours-13, je répandrai de
mon Esprit ; et ils prophétiseront » (Actes 2:17-18).

L'histoire montre que ces croyants en Christ se sont profondément impliqués dans la diffusion de
I’Evangile du Christ, et le Seigneur a béni leur témoignage de telle sorte qu’en peu de temps, le groupe
de croyants a Jérusalem se comptait par milliers. Nous lisons dans Actes 6:1 que « le nombre des
disciples augmentant ... ». Loccupation principale des apotres était « la priére et ... [le] ministére de
la parole » (Actes 6:4). Mais les apdtres n’étaient pas les seuls a précher I'Evangile du Christ. Deux des
sept assistants choisis par la congrégation pour distribuer de la nourriture aux pauvres, Etienne et
Philippe, se sont engagés dans la prédication de I’Evangile, et Dieu a béni leurs efforts. Ensuite, il nous
est dit que lorsqu’« il y eut, ce jour-13, une grande persécution contre I’Eglise de Jérusalem ... et tous,
excepté les apotres, se dispersérent dans les contrées de la Judée et de la Samarie » (Actes 8:1). Ces
chrétiens dispersés étaient-ils silencieux au sujet de I'Evangile du Christ ? Pas du tout ! « Ceux qui
avaient été dispersés allaient de lieu en lieu, annongant la bonne nouvelle de la parole » (Actes 8:4).

C’est ainsi que ce ministere s’est poursuivi jusqu’a nos jours, et tous les chrétiens sont impliqués dans
ce ministére d’une maniere ou d’'une autre. Notre Seigneur accepte méme les louanges des petits
enfants, comme nous I'apprend ce qui s’est passé le dimanche des Rameaux (Matthieu 21:15-16).

'apotre Paul appelle la prédication de I’Evangile « le ministére de I'esprit » (2 Corinthiens 3:8), parce
que c’est le Saint-Esprit qui agit a travers les croyants pour proclamer I'Evangile et le rendre efficace
dans le cceur des auditeurs. Il 'appelle également « le ministéere de la justice » (2 Corinthiens 3:9), car
I’Evangile offre la justice parfaite du Christ en échange du péché qui a été remis au Christ sur la croix.
Contrairement a la loi de Dieu, que Paul appelle « le ministére de la mort » (2 Corinthiens 3:7) et « le
ministere de la condamnation » (2 Corinthiens 3:9), les chrétiens sont « ministres d’'une nouvelle
alliance » (2 Corinthiens 3:6), qui est I’Evangile du pardon des péchés en Christ.

464



Questions

1. Quelle est I'ceuvre légitime de I’Eglise du Christ ?

2. A qui cette tache a-t-elle été confiée ?

3. Comment les chrétiens peuvent-ils participer a cette ceuvre ?

4. Comment les groupes de chrétiens peuvent-ils participer a cette ceuvre ?

5. Donnez quelques exemples de la maniere dont cette tache a été accomplie par les premiers
chrétiens.

6. Que signifie le ministére de la réconciliation ?

7. Montrez que les apo6tres n’étaient pas les seuls a participer a cette ceuvre.

8. Comment Dieu a-t-il utilisé la persécution des chrétiens pour répandre I’Evangile ?

9. Quelle est la différence entre le ministere de la condamnation et celui de la justice ?

10. Comment les petits enfants peuvent-ils contribuer au travail de I'Eglise ?
11. Comment pouvez-vous participer a I'ceuvre de I'Evangile dans votre région ?

465



Z -~
ONLINE @

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.19 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Les dons du Christ 3 son Eglise pour le ministére public

Le Christ a donné le ministere des clefs a chaque chrétien et a chaque groupe de chrétiens. Pour aider
les chrétiens a accomplir ce service de I'Evangile dans le monde, le Christ a également établi ce que
nous appelons le ministére public. C’est-a-dire que le Christ a donné des dons spéciaux a son Eglise sur
terre et qu’il lui a enseigné comment utiliser ces dons pour le bénéfice de tous. Paul a écrit aux
chrétiens de Rome : « comme nous avons plusieurs membres dans un seul corps, et que tous les
membres n’ont pas la méme fonction, ainsi, nous qui sommes plusieurs, nous formons un seul corps
en Christ, et nous sommes tous membres les uns des autres. Puisque nous avons des dons différents,
selon la grace qui nous a été accordée » (Romains 12:4-6). « A chacun la manifestation de I’Esprit est
donnée pour 'utilité commune » (1 Corinthiens 12:7).

Tous les chrétiens sont égaux devant Dieu en ce sens que chacun d’entre eux est un fils ou une fille de
Dieu, avec la méme bénédiction du pardon des péchés en Christ, la méme présence de Dieu dans leur
vie, la méme espérance de la vie éternelle et le méme acces total a Dieu dans la priére. Lap6tre Paul
I'a clairement exprimé par ses paroles : « vous étes tous fils de Dieu par la foi en Jésus-Christ ; vous
tous, qui avez été baptisés en Christ, vous avez revétu Christ. Il n’y a plus ni Juif ni Grec, il n’y a plus
ni esclave ni libre, il n’y a plus ni homme ni femme ; car tous vous étes un en Jésus-Christ. Et si vous
étes a Christ, vous étes donc la postérité d’Abraham, héritiers selon la promesse » (Galates 3:26-29).

Mais les chrétiens different les uns des autres par les dons spéciaux que Dieu leur a accordés, et par
conséquent les chrétiens ont des fonctions ou des taches différentes dans I’Eglise selon les dons que
Dieu leur a accordés, tout comme les différents membres du corps humain ont des fonctions
différentes. Les chrétiens ont le privilege de reconnaitre les dons particuliers que Dieu a accordés a
certains d’entre eux et d’appeler ces personnes douées a utiliser leurs dons particuliers dans le
ministére de I'Evangile. C’est ce que I'on entend par ministére public. Certaines personnes ayant des
dons particuliers sont appelées par des congrégations chrétiennes ou des corps ecclésiastiques plus
vastes a utiliser leurs dons au profit et au nom des chrétiens qui les ont appelées. C’est pourquoi on
I'appelle le ministére public. Ces ministres publics accomplissent leur travail non pas en leur nom
propre en tant que chrétiens individuels, mais au nom des chrétiens qui les ont appelés. Ainsi, ils sont
les serviteurs ou les ministres non seulement de Dieu, mais aussi des chrétiens qui les ont appelés,
gu’il s’agisse d’une petite assemblée de deux ou trois personnes, d’'une grande assemblée de centaines
ou de milliers de personnes, ou d’un corps ecclésiastique composé de quelques congrégations ou de
plusieurs congrégations. Bien que ces ministres appelés soient les serviteurs de ceux qui les ont
appelés, s’il y a un conflit entre ce que dit le Christ et ce que dit le groupe de chrétiens qui les a appelés,
c’est ce que dit le Christ qui doit primer.

Il est important que ces personnes douées ne se considérent pas comme des seigheurs et des maitres
de I'Eglise du Christ. Jésus a dit a ses disciples qu’ils ne devaient pas imiter les pharisiens, qui faisaient
leurs ceuvres « pour étre vus des hommes » (Matthieu 23:5), ou pour étre honorés par les hommes
en ayant « la premiéere place dans les festins, et les premiers siéges dans les synagogues ; ils aiment
a étre salués dans les places publiques » (Matthieu 23:6-7), et d’autres privileges de ce genre. Il dit
plutét : « Un seul est votre Maitre, et vous étes tous fréres. Et n’appelez personne sur la terre votre
pere ; car un seul est votre Pere, celui qui est dans les cieux. Ne vous faites pas appeler directeurs ;
car un seul est votre Directeur, le Christ. Le plus grand parmi vous sera votre serviteur. Quiconque
s’élévera sera abaissé, et quiconque s’abaissera sera élevé » (Matthieu 23:8-12).

466




La nuit méme de l'arrestation de Jésus « il s’éleva aussi parmi les apotres une contestation : lequel
d’entre eux devait étre estimé le plus grand ? Jésus leur dit : Les rois des nations les maitrisent, et
ceux qui les dominent sont appelés bienfaiteurs. Qu’il n’en soit pas de méme pour vous. Mais que
le plus grand parmi vous soit comme le plus petit, et celui qui gouverne comme celui qui sert » (Luc
22:24-26).

La Bible mentionne certains des dons que le Christ a accordés aux premiers chrétiens. Paul a écrit aux
Corinthiens : « Vous étes le corps de Christ, et vous étes ses membres, chacun pour sa part. Et Dieu
a établi dans I’Eglise premiérement des apdtres, secondement des prophétes, troisitmement des
docteurs, ensuite ceux qui ont le don des miracles, puis ceux qui ont les dons de guérir, de secourir,
de gouverner, de parler diverses langues. Tous sont-ils apotres ? Tous sont-ils prophétes ? Tous sont-
ils docteurs ? Tous ont-ils le don des miracles ? Tous ont-ils le don des guérisons ? Tous parlent-ils en
langues ? Tous interprétent-ils ? Aspirez aux dons les meilleurs » (1 Corinthiens 12:27-31).

Remarquez que c’est Dieu qui a donné ces dons a son Eglise. Dans de nombreux cas, c’est Dieu lui-
méme qui a d'abord nommé directement ces personnes a leur poste. Par exemple, le Christ lui-méme
a personnellement choisi ses apotres. Plus tard, Dieu a appelé ou nommé des personnes a leurs
fonctions indirectement, par I'intermédiaire des chrétiens, comme il I'a fait, par exemple, lors du choix
des sept assistants dans l'assemblée de Jérusalem (Actes 6:1-6). Dans les deux cas, nous devons
considérer ces serviteurs de I'Eglise comme ayant été appelés par Dieu. L'apdtre Paul a rappelé aux
anciens d’Ephése que c’est le Saint-Esprit qui les a nommés responsables de I’Eglise du Christ. Paul a
dit : « Prenez donc garde a vous-mémes, et a tout le troupeau sur lequel le Saint-Esprit vous a établis
évéques, pour paitre I'Eglise du Seigneur, qu’il s’est acquise par son propre sang » (Actes 20:28).

Aprés que I'enseignement des apOtres a été mis par écrit dans notre Nouveau Testament, le Seigneur
n’a plus jugé bon de donner a son Eglise autant de dons surnaturels, tels que le don de prophétie, les
guérisons miraculeuses ou la capacité soudaine de parler des langues étrangeres non apprises. Mais
les dons d’enseigner, d’aider et d’administrer ont été maintenus au fil des ans et se retrouvent encore
aujourd’hui dans I'Eglise.

Ces dons que le Christ a accordés a son Eglise sont abordés dans la lettre de Paul aux Ephésiens : « A
chacun de nous la grace a été donnée selon la mesure du don de Christ. C’est pourquoi il est dit :
Etant monté en haut, il a emmené des captifs, Et il a fait des dons aux hommes. ... Et il a donné les
uns comme apotres, les autres comme prophétes, les autres comme évangélistes, les autres comme
pasteurs et docteurs, pour le perfectionnement des saints en vue de I'ceuvre du ministere et de
I’édification du corps de Christ, jusqu’a ce que nous soyons tous parvenus a l'unité de la foi et de la
connaissance du Fils de Dieu, a I'état d’homme fait, a la mesure de la stature parfaite de Christ »
(Ephésiens 4:7-13).

Les apOtres sont cités en premier, car ces dons sont fondamentaux pour le travail de I'Eglise. Nous
avons leurs écrits dans le Nouveau Testament et nous utilisons ces dons en permanence. Les prophétes
dont il est question sont ceux qui, comme Agabus (Actes 11:28 et 21:10), ont recu des messages
spéciaux de Dieu dans les premiers temps pour le bénéfice de son Eglise. Il n’y a aucune raison de
croire que notre Seigneur fournisse encore aujourd’hui de tels prophétes a son Eglise. Les écrits des
prophétes de I’Ancien Testament et des apotres du Nouveau Testament constituent la Parole suffisante
de Dieu pour nous. Les évangélistes sont des prédicateurs de I'Evangile, et le Christ en fournit encore
a son Eglise. Les pasteurs sont des bergers qui veillent sur les troupeaux de croyants du Christ en
différents endroits. Ces pasteurs sont aussi des enseignants de la Parole de Dieu. Les lettres de Paul a
Timothée et a Tite sont appelées lettres pastorales parce que c’est dans ces lettres en particulier que
Paul définit les taches de ces pasteurs. Le Seigneur fournit également d’autres ouvriers dans son Eglise,
tels que les instituteurs, les anciens de la congrégation, les musiciens, les administrateurs et les diacres,
qui peuvent tous étre appelés par les chrétiens a des fonctions spécifiques dans son Eglise.

Lorsque la congrégation de Jérusalem a eu besoin d’assistants pour distribuer de la nourriture aux
nécessiteux, les apotres ont dit : « Choisissez parmi vous sept hommes, de qui I'on rende un bon

467



témoignage, qui soient pleins d’Esprit-Saint et de sagesse, et que nous chargerons de cet emploi »
(Actes 6:3). lls devaient chercher des personnes a qui le Seigneur avait donné certaines
caractéristiques, a la fois spirituelles et pratiques. Ainsi, lorsque nous, chrétiens d’aujourd’hui, avons
besoin de personnes pour accomplir certaines taches au sein de I'Eglise, nous cherchons ceux a qui
Dieu a donné les dons nécessaires pour le travail a accomplir.

Paul a indiqué a Timothée les dons nécessaires a un « évéque », c’est-a-dire un surveillant spirituel, un
berger spirituel ou un pasteur. « Si quelqu’un aspire a la charge d’évéque, il désire une ceuvre
excellente. Il faut donc que I'évéque soit irréprochable, mari d’'une seule femme, sobre, modéré,
réglé dans sa conduite, hospitalier, propre a I'enseignement. 1l faut qu’il ne soit ni adonné au vin, ni
violent, mais indulgent, pacifique, désintéressé. Il faut qu’il dirige bien sa propre maison, et qu’il
tienne ses enfants dans la soumission et dans une parfaite honnéteté ; car si quelqu’un ne sait pas
diriger sa propre maison, comment prendra-t-il soin de I’Eglise de Dieu ? Il ne faut pas qu’il soit un
nouveau converti, de peur qu’enflé d’orgueil il ne tombe sous le jugement du diable. Il faut aussi
qu’il regoive un bon témoignage de ceux du dehors, afin de ne pas tomber dans 'opprobre et dans
les piéges du diable » (1 Timothée 3:1-7).

Par conséquent, lorsqu’un groupe de chrétiens a besoin d’un berger spirituel, ils ne doivent pas choisir
des noms au hasard. lls doivent examiner attentivement les dons que Dieu leur a accordés et choisir
I'homme qui a été béni par ces dons. Il s’agit d’'une question tres sérieuse, car le diable peut créer le
chaos dans une église par I'intermédiaire d’un mauvais dirigeant. Lorsque les chrétiens d’Antioche de
Syrie étaient en train de choisir des missionnaires pour aller dans les territoires paiens, ils ont envoyé
Barnabas et Paul sur le chemin « aprés avoir je(iné et prié » (Actes 13:3).

La plupart des dons qu’ils devaient rechercher chez un candidat sont des dons que tout chrétien
devrait s’efforcer d’acquérir, mais il y avait un don en particulier que I'on ne trouve pas chez tous les
chrétiens. |l s’agit du don d’étre « propre a I’enseignement ». Paul insiste sur ce méme don dans sa
lettre a Tite, ou il énumére a nouveau les qualités que nous devons rechercher chez ceux qui sont
appelés a devenir des bergers spirituels : « Je t’ai laissé en Crete, afin que tu mettes en ordre ce qui
reste a régler, et que, selon mes instructions, tu établisses des anciens dans chaque ville, s’il s’y
trouve quelque homme irréprochable, mari d’une seule femme, ayant des enfants fideles, qui ne
soient ni accusés de débauche ni rebelles. Car il faut que I'évéque soit irréprochable, comme
économe de Dieu ; qu’il ne soit ni arrogant, ni colere, ni adonné au vin, ni violent, ni porté a un gain
déshonnéte ; mais qu’il soit hospitalier, ami des gens de bien, modéré, juste, saint, tempérant,
attaché a la vraie parole telle qu’elle a été enseignée, afin d’étre capable d’exhorter selon la saine
doctrine et de réfuter les contradicteurs » (Tite 1:5-9). Les leaders spirituels doivent avoir une bonne
connaissance de la Parole de Dieu afin de pouvoir détecter les faux enseignants et les corriger a partir
de la Parole de Dieu.

Notez que Jésus a choisi des hommes, et non des femmes, pour étre ses apotres et les dirigeants de
son Eglise. De méme, 'apotre Paul ne parle que des hommes comme étant qualifiés pour étre les chefs
spirituels du peuple de Dieu et les enseignants dans les congrégations du Christ. En fait, Paul a écrit
spécifiqguement a Timothée : « Je ne permets pas a la femme d’enseigner, ni de prendre de I'autorité
sur ’lhomme ; mais elle doit demeurer dans le silence. Car Adam a été formé le premier, Eve ensuite ;
et ce n'est pas Adam qui a été séduit, c’est la femme qui, séduite, s’est rendue coupable de
transgression » (1 Timothée 2:12-14). Notez que cette instruction était basée sur le plan original de
Dieu pour 'homme et la femme lors de la création : I’'homme devait étre le chef et la femme son aide.
Paul a écrit la méme chose a la congrégation de Corinthe : « Que les femmes se taisent dans les
assemblées, car il ne leur est pas permis d’y parler » (1 Corinthiens 14:34). Ce qui est interdit aux
femmes, c’est d’enseigner les hommes ou d’avoir autorité sur eux dans I'Eglise ; elles ne sont pas
autorisées a s’adresser a une assemblée composée d’hommes. Les femmes peuvent enseigner a
d’autres femmes et a des enfants. Si quelqu’un dit que ce n’était que I'opinion de Paul et qu’elle ne
s'applique plus aujourd’hui, rappelez-vous qu’aprés avoir donné cette instruction, Paul a écrit : « Ce
que je vous écris est un commandement du Seigneur » (1 Corinthiens 14:37).

468



Dans sa premiere lettre a Timothée, Paul a également énuméré les qualifications requises pour les
diacres (ou assistants) dans I’Eglise. « Les diacres aussi doivent &tre honnétes, éloignés de la duplicité,
des exces du vin, d’un gain sordide, conservant le mystere de la foi dans une conscience pure. Qu’on
les éprouve d’abord, et qu’ils exercent ensuite leur ministére, s’ils sont sans reproche. Les femmes,
de méme, doivent étre honnétes, non médisantes, sobres, fidéles en toutes choses. Les diacres
doivent étre maris d’'une seule femme, et diriger bien leurs enfants et leurs propres maisons » (1
Timothée 3:8-12).

Notez que ces diacres (aides) n‘avaient pas besoin d’étre « propre a 'enseignement », car leur travail
n’incluait pas I'enseignement de la Parole de Dieu. Etant donné que le mot grec traduit par « femmes »
dans 1 Timothée 3:11 n’est pas utilisé plus t6t pour désigner les épouses des évéques ou des pasteurs,
il est probable que 1 Timothée 3:11 soit mieux compris comme se référant aux femmes qui servaient
I'Eglise de la méme maniére que les diacres masculins. Ces femmes « doivent étre honnétes, non
médisantes, sobres, fidéles en toutes choses ». Dans ses lettres, 'ap6tre Paul mentionne le service de
diverses femmes qui I'ont aidé dans son travail et qui ont servi I'Eglise. Voir Romains 16:1-15.

Le ministére public dans I'Eglise du Christ peut prendre des formes trés diverses. Les congrégations
chrétiennes et les corps ecclésiastiques sont libres d’appeler des personnes a prendre en charge
I'ensemble de la supervision spirituelle des chrétiens dans un certain domaine ou, s’ils le préférent, de
répartir les différentes taches entre plusieurs personnes ayant les dons et la formation nécessaires.
Par exemple, un ministre peut étre appelé a s'occuper de la formation chrétienne des enfants. Un autre
ministre peut étre appelé a diriger les cultes du dimanche. Un autre ministre peut étre appelé a visiter
les malades. Chaque fois qu’il y a un besoin particulier, les chrétiens peuvent appeler quelqu’un pour
répondre a ce besoin. Si un homme de la congrégation a un talent particulier, la congrégation peut
vouloir appeler cette personne a utiliser ce talent d’'une maniére particuliére, par exemple pour écrire
des hymnes ou enseigner le chant ou diriger le culte, ou peut-étre pour précher la Parole de Dieu a la
radio ou a la télévision. Un corps d’église tel qu’un synode a besoin d’hommes ayant des talents
particuliers, par exemple quelqu’un pour établir de nouvelles congrégations dans les villages voisins,
ou pour étre responsable des écoles chrétiennes dans une certaine région, ou pour étre responsable
d’un séminaire destiné a former des hommes au métier de pasteur, ou pour enseigner les langues
bibliques que sont le grec et I’hébreu.

Deux principes de base doivent étre respectés lors de la mise en place des différents ministeres dans
I'Eglise du Christ. Le premier : « Que tout se fasse avec bienséance et avec ordre » (1 Corinthiens
14:40). « Car Dieu n’est pas un Dieu de désordre, mais de paix» (1 Corinthiens 14:33).
Deuxiemement : « Que tout ce que vous faites se fasse avec charité ! » (1 Corinthiens 16:14).

L'Eglise de la Confession luthérienne (CLC) a adopté la déclaration suivante pour rappeler comment
nous comprenons la Parole de Dieu. « Dans la liberté chrétienne, si les circonstances l'exigent et si le
Seigneur fournit la diversité des dons, des opérations et des ministéres, I’Eglise peut séparer les diverses
fonctions du ministere public de la Parole et les répartir entre le nombre de personnes qualifiées qu’elle
choisit d’appeler. Il est essentiel que chaque appel ainsi lancé précise le domaine de responsabilité et
le type de tdche ainsi assigné, et que chaque ouvrier respecte les termes de son appel » (Concerning
Church and Ministry, pp. 32-33).

469



Questions

470

ok wNE

10.
11.
12.

13.

A qui le Christ a-t-il confié le ministére de I'Evangile ?

Qu’entend-on par ministére public ?

En quoi tous les chrétiens sont-ils identiques ? En quoi sont-ils différents ?

Pourquoi les dirigeants chrétiens d’aujourd’hui ne devraient-ils pas imiter les Pharisiens ?
Quels sont certains des dons que le Christ a accordés aux premiers chrétiens ?

Quelle nouvelle fonction ecclésiastique la congrégation de Jérusalem a-t-elle créée lorsqu’il y
avait un besoin particulier ?

Pourquoi n’est-il pas nécessaire que toutes les congrégations aient les mémes types de
ministres de I'Evangile ?

Quelles sont les qualifications requises pour les ministres dans I'Eglise du Christ ?

Quel type de fonction ecclésiastique ne devrait pas étre accordé aux femmes ?

Quelle compétence particuliere devraient avoir tous les bergers spirituels ?

De quelle maniere les femmes peuvent-elles servir la congrégation chrétienne ?

S’il existe des besoins particuliers dans le ministére de I'Evangile dans votre localité, nommez
ces besoins et suggérez des moyens de les satisfaire.

Quels sont les besoins particuliers d’un synode ou d’un corps d’église ?



N\
sl

ONLINE |

THEOL@GICAL b

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.20 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

Les différentes formes de ministére dans I'Eglise

Nous avons déja examiné le fait que les chrétiens ont la liberté de créer différentes formes de ministere
en fonction des besoins pour 'amour de I'Evangile du Christ. Dans cette section, nous voulons
expliquer les diverses formes de ministére que les églises des Etats-Unis ont trouvées utiles a I’heure
actuelle. Les congrégations chrétiennes d’autres pays peuvent utiliser ces formes ou créer leurs
propres formes qui sont plus utiles dans leurs circonstances.

Dans I'Eglise de la Confession luthérienne (CLC), la forme la plus courante de ministére public est le
pastorat d’une ou de plusieurs congrégations. Un tel pasteur est appelé a précher I’Evangile lors des
cultes réguliers de la congrégation (habituellement le dimanche matin, mais dans certains cas a
d’autres moments, le samedi ou le dimanche) et a administrer les sacrements. Le pasteur doit faire
connaissance avec tous les membres de la congrégation afin de les aider dans leur marche chrétienne.
Il visite les malades, conseille les personnes en difficulté, célébre les mariages et les enterrements,
ainsi que d’autres occasions spéciales. Il est responsable du programme éducatif de la congrégation,
tant pour les enfants que pour les adultes. Il est notamment responsable de I'instruction des jeunes
afin de les préparer a devenir des membres communicants. Aprés une formation de deux ou trois ans
comprenant I'étude de I'histoire de la Bible et du Petit Catéchisme de Martin Luther, il les déclare aptes
a recevoir la Sainte Céne par le biais d’une cérémonie de confirmation. Actuellement, I'age de la
confirmation se situe autour de 13 ou 14 ans, bien que cela puisse varier d’'une congrégation a l'autre.
Le pasteur doit également encourager ses membres a apporter I’Evangile du Christ a ceux qui ne le
connaissent pas ou qui le connaissent imparfaitement parce qu’ils ont été trompés par de faux
docteurs. Le pasteur doit avertir ses fidéles des dangers qui menacent leur foi en Christ.

Le pasteur est assisté dans son travail par des membres de sa congrégation qui ont été élus a leur poste
par les membres votants de la congrégation. Ces membres votants représentent tous les membres de
la paroisse. Ces responsables peuvent étre appelés assistants pastoraux, anciens, diacres ou membres
du conseil. Chaque congrégation a sa propre constitution, que les membres votants ont adoptée. Les
membres votants sont généralement des hommes d’un certain age (généralement 18 ou 21 ans, selon
la constitution) qui acceptent d’assister aux réunions d’affaires de I'église. Ces réunions ont lieu environ
guatre fois par an ou plus, selon les besoins. La congrégation peut également compter sur I'aide de
secrétaires divers, d’enseignants, d’administrateurs chargés des biens immobiliers de I'église, de
musiciens divers et de responsables de la congrégation, tels que le président, le secrétaire, le trésorier
et le secrétaire financier.

Dans le domaine de I"éducation chrétienne, la plupart des congrégations organisent une école du
dimanche pour les enfants de I'école primaire, agés de trois ou quatre ans jusqu’a treize ou quatorze
ans environ, voire plus. Pour les jeunes et les adultes, il existe généralement une sorte de cours biblique
dirigé par le pasteur, un ancien ou un ou plusieurs enseignants.

Certaines congrégations disposent d’une école de jour qui se réunit cinq jours par semaine, sauf
pendant I'été. Cette école enseigne les matiéres scolaires habituelles (lecture, écriture, arithmétique,
sciences, histoire, géographie) ainsi que I’histoire de la Bible et la doctrine chrétienne. Des professeurs
chrétiens formés enseignent toutes les matieres d’un point de vue chrétien. Le pasteur peut donner
quelques cours, mais la congrégation fait généralement appel a un-e ou plusieurs enseignant-e-s pour

471




dispenser la plupart des cours. Certaines congrégations élisent un conseil d’éducation pour superviser
I’école, ainsi qu’un directeur, qui est généralement I'un-e des enseignant-e-s de I'école.

Dans la plupart des cas, les constitutions des congrégations précisent que les affaires de la
congrégation seront gérées par un conseil d’église, composé de divers responsables de la congrégation.
Les décisions finales sur les questions de I'église sont prises par les membres votants. Ce sont les
membres votants qui appellent le pasteur et les enseignant-es et qui élisent les autres responsables
de la paroisse, y compris les membres du conseil de I'Eglise.

Aux Etats-Unis, la plupart des congrégations deviennent volontairement membres d’une association
de congrégations connue sous le nom de synode ou de corps ecclésiastique. Les constitutions que ces
associations adoptent précisent leur objectif et la maniere dont leur travail doit étre mené. Les
dirigeants de ces associations sont choisis par le biais d’élections au cours des réunions réguliéres de
I'association. Ces personnes élues sont également des ministres de I’Evangile et font partie du
ministere public, accomplissant les taches qui leur ont été confiées. Les synodes ont besoin de divers
responsables et membres du conseil d’administration pour mener a bien le travail que les
congrégations qui font partie de 'association leur ont demandé de faire.

Parmi les projets de I'Eglise de la Confession luthérienne (CLC) figure le fonctionnement d’une école
secondaire, d’une université et d’'un séminaire synodaux pour la formation de pasteurs,
d’enseignant-e-s, de missionnaires et d’autres responsables d’Eglise. Une telle école a besoin de dons
particuliers : administrateurs, enseignants, conseillers et aides de toutes sortes. Dieu donne des dons
a son Eglise, et c’est aux chrétiens de reconnaitre ces dons et d’appeler des personnes qui ont ces dons
a étre les enseignants des futurs pasteurs et enseignant-e's, a enseigner des matiéres spécialisées
telles que les langues bibliques que sont le grec et I’'hébreu, ainsi que d’autres langues utiles pour le
travail de I'Eglise. L'école a également besoin d’enseignants dans des matiéres telles que les
mathématiques, les sciences, I'histoire, les sciences sociales et les langues.

Un autre projet principal d’un synode est le travail missionnaire — la diffusion de I’Evangile du Christ
aux Etats-Unis et dans d’autres pays également. Des missionnaires doivent &tre appelés pour un travail
spécial dans ces régions. LEglise crée et développe des formes de ministére en fonction de ses besoins.

Un autre projet principal est I'éducation des congrégations, y compris la préparation et I'impression de
matériel qui aidera a la mission chrétienne et a I'éducation chrétienne. Ainsi, le synode autorise la
publication de revues et de magazines qui contribuent a la cause de I’Evangile.

Au fur et 3 mesure que I'Evangile se répand dans le monde et atteint d’autres pays et d’autres cultures,
d’autres formes de ministere public peuvent étre créées pour mieux s’adapter aux circonstances dans
ces autres pays. Nous ne nous attendons pas a ce que les congrégations de I'lnde, du Népal ou du
Nigeria, par exemple, utilisent les mémes formes que les congrégations américaines, bien qu’elles
puissent le faire si cela est bénéfique pour leurs églises. Il existe de nombreuses facons d’accomplir le
travail chrétien.

Il est particulierement important que ceux a qui I'on a demandé d’exercer une forme quelconque de
ministére public se gardent de tout orgueil spirituel et de tout sentiment de supériorité par rapport
aux chrétiens qui n‘ont pas été choisis pour une telle fonction. Les douze disciples de Jésus risquaient
de s’exalter par rapport aux autres. Pour leur donner une legon, « Jésus, ayant appelé un petit enfant,
le plaga au milieu d’eux, et dit : Je vous le dis en vérité, si vous ne vous convertissez et si vous ne
devenez comme les petits enfants, vous n’entrerez pas dans le royaume des cieux. C’est pourquoi,
quiconque se rendra humble comme ce petit enfant sera le plus grand dans le royaume des cieux. Et
quiconque rec¢oit en mon nom un petit enfant comme celui-ci, me regoit moi-méme. Mais, si
quelgu’un scandalisait un de ces petits qui croient en moi, il vaudrait mieux pour lui qu’on suspendit
a son cou une meule de moulin, et qu’on le jetat au fond de la mer » (Matthieu 18:2-6).

472



Les personnes exercant un ministére public doivent se rappeler que le ministére est synonyme de
service et non de domination. lls doivent imiter leur maitre, Jésus, qui a dit : « Quiconque veut étre le
premier parmi vous, qu’il soit 'esclave de tous. Car le Fils de ’homme est venu, non pour étre servi,
mais pour servir et donner sa vie comme la rang¢on de plusieurs » (Marc 10:44-45). Les ministres de
I’Eglise du Christ doivent garder a I'esprit 'exemple de Jésus, leur Maitre, qui a lavé les pieds de ses
disciples en tant que serviteur. Cette méme nuit, Jésus a dit : « Quel est le plus grand, celui qui est a
table, ou celui qui sert ? N’est-ce pas celui qui est a table ? Et moi, cependant, je suis au milieu de
vous comme celui qui sert » (Luc 22:27).

Le but d’un ministre dans I'Eglise du Christ n’est pas de démolir les autres, mais de les édifier. lapotre
Paul a écrit: « Que ce soit pour Iédification de P'Eglise que vous cherchiez a3 en posséder
abondamment » (1 Corinthiens 14:12). « Que tout se fasse pour I'édification » (1 Corinthiens 14:26).
D’autre part, il a dit : « Si vous vous mordez et vous dévorez les uns les autres, prenez garde que vous

ne soyez détruits les uns par les autres » (Galates 5:15).

Les enseignants de I'Eglise du Christ doivent reconnaitre leurs responsabilités et s'acquitter au mieux
des devoirs de leur charge. Jacques écrit : « Mes fréres, qu’il n’y ait pas parmi vous un grand nombre
de personnes qui se mettent a enseigner, car vous savez que nous serons jugés plus séverement »
(Jacques 3:1). Etant donné que les ministres n‘ont souvent pas de superviseur terrestre qui veille sur
eux, mais qu’ils fixent eux-mémes leurs horaires et suivent leurs propres responsabilités, ils peuvent
étre tentés de devenir paresseux et de se contenter d’en faire le moins possible. Mais Paul nous
enseigne quelque chose de différent : « Puisque nous avons des dons différents, selon la grace qui
nous a été accordée, que celui qui a le don de prophétie I'exerce selon I'analogie de la foi ; que celui
qui est appelé au ministére s’attache a son ministére ; que celui qui enseigne s’attache a son
enseignement, et celui qui exhorte a 'exhortation. Que celui qui donne le fasse avec libéralité ; que
celui qui préside le fasse avec zéle ; que celui qui pratique la miséricorde le fasse avec joie » (Romains
12:6-8). Et Paul dit encore : « Ce qu’on demande des dispensateurs, c’est que chacun soit trouvé
fidele » (1 Corinthiens 4:2). « Celui qui me juge, c’est le Seigneur » (1 Corinthiens 4:4).

Un ministere trés important est celui de la formation des futurs pasteurs, enseignant-e's et autres
responsables chrétiens. Alors que Paul, prisonnier a Rome, attendait la sentence d’exécution, il a écrit
a Timothée : « Toi donc, mon enfant, fortifie-toi dans la grace qui est en Jésus-Christ. Et ce que tu as
entendu de moi en présence de beaucoup de témoins, confie-le a des hommes fideles, qui soient
capables de ’enseigner aussi a d’autres. Souffre avec moi, comme un bon soldat de Jésus-Christ » (2
Timothée 2:1-3). Remarquez la préoccupation de Paul pour les générations futures. LEvangile du Christ
doit leur étre transmis. Ce travail nécessite des enseignants fideles. Le Seigneur lui-méme a transmis
I’Evangile du Christ a Paul. Il I'a ensuite transmis a Timothée. Timothée, a son tour, devait transmettre
ce méme enseignement a des hommes fidéles, qui enseigneront encore a une autre génération. L'un
des premiers devoirs d’une Eglise est donc de former les futurs responsables. Tous les efforts doivent
étre faits pour former ces futurs responsables de la maniére la plus compléte possible.

473



Questions

1. Quelles sont les taches habituelles des pasteurs dans les congrégations luthériennes
américaines ?

2. Quelles formes de ministére public sont courantes dans votre région ?

3. Qui est responsable des services religieux hebdomadaires dans votre région ?

4. Quelles sont les pratiques organisationnelles courantes dans les paroisses américaines ?
5. Quelles formes d’organisation trouve-t-on dans les paroisses de votre région ?

6. Qu’entend-on par membre votant d’'une congrégation ?

7. Quelle est la particularité de I'enseignement dispensé dans les écoles chrétiennes ?

8. Comment les corps ecclésiastiques ou les synodes peuvent-ils aider les paroisses locales ?
9. Comment les synodes peuvent-ils aider les paroisses dans leur travail missionnaire ?

10. Pourquoi est-il utile que les paroisses et les synodes aient des constitutions ?

11. Pourquoi est-il si important que les dirigeants chrétiens soient d’humbles serviteurs ?
12. Que signifie le terme « édification » ?

13. Comment les ministres et les responsables d’Eglise sont-ils formés dans votre région ?
14. Comment cette formation peut-elle étre améliorée ?

474



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.21 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

L'appel des ministres pour I’Eglise

Puisque tous les chrétiens sont prétres dans I'Eglise du Christ, aucun prétre ne peut s'imposer aux
autres prétres en tant que ministre public sans un appel de Dieu. N'oubliez pas qu’un ministre public
ne fonctionne pas seulement en tant que chrétien individuel, mais qu’il accomplit son travail au nom
d’autres chrétiens. Dans I'Ancien Testament, Dieu a choisi ceux qui devaient étre prophétes,
sacrificateurs et rois de son peuple. La lettre aux Hébreux affirme que « Nul ne s’attribue cette dignité
(d’étre souverain sacrificateur), s’il n’est appelé de Dieu, comme le fut Aaron. Et Christ ne s’est pas
non plus attribué la gloire de devenir souverain sacrificateur, mais il la tient de celui qui lui a dit : Tu
es mon Fils, Je t’ai engendré aujourd’hui ! Comme il dit encore ailleurs : Tu es sacrificateur pour
toujours, Selon I'ordre de Melchisédek » (Hébreux 5:4-6). Jésus-Christ lui-méme a été appelé par Dieu
a sa position de souverain sacrificateur.

Dieu appelle les ministres publics de deux manieres: directement et indirectement. L'Ange du
Seigneur, qui est le Seigneur lui-méme, est venu a Moise pendant qu’il gardait son troupeau et lui dit :
« Maintenant, va, je ’enverrai auprés de Pharaon, et tu feras sortir d’Egypte mon peuple, les enfants
d’Israél » (Exode 3:10). Auparavant, Moise s’était mis en avant pour devenir le chef de son peuple,
mais cette tentative n’avait pas recu la bénédiction de Dieu et avait échoué. Mais Dieu I'a appelé, et
Moise a finalement été persuadé d’accepter I'appel du Seigneur. Le prophéte Esaie a été appelé lorsque
Dieu a demandé des volontaires, et Esaie a répondu : « Me voici, envoie-moi ». Puis Dieu a dit : « Va »
(Esaie 6:8-9). Dieu a dit a Jérémie qu’il I'avait choisi comme prophéte avant sa naissance. Bien que
Jérémie ait hésité, Dieu a insisté : « Tu iras vers tous ceux a qui je t’enverrai, et tu diras tout ce que je
t'ordonnerai » (Jérémie 1:5-7).

Jésus lui-méme a d’abord choisi douze hommes pour étre ses disciples, puis il a choisi ces mémes
douze hommes pour étre ses apotres. Il les a envoyés en mission préliminaire aupres du peuple juif
pendant qu’il était encore avec eux, puis il les a envoyés en mission dans le monde entier apres sa
résurrection. Beaucoup d’entre eux étaient des pécheurs, des pécheurs de poissons, mais Jésus leur a
dit : « Suivez-moi, et je ferai de vous des pécheurs d’hommes » (Matthieu 4:19). Aprés une certaine
période de formation, Jésus a envoyé ces mémes douze hommes comme apoétres. « Il en établit douze,
pour les avoir avec lui, et pour les envoyer précher avec le pouvoir de chasser les démons » (Marc
3:14-15). Un disciple est qui suive, mais un apoétre est quelqu’un qui a été envoyé par le Seigneur lui-
méme pour proclamer ses enseignements. Jésus a prié son Pére pour ses apotres : « Sanctifie-les par
ta vérité : ta parole est la vérité. Comme tu m’as envoyé dans le monde, je les ai aussi envoyés dans
le monde » (Jean 17:17-18).

Lorsque Jésus est monté au ciel, il n’y avait plus que onze ap6tres. Judas Iscariote, I'un des douze, avait
trahi son Maitre et n’était plus avec eux. Les Ecritures avaient prédit cette trahison et donné des
instructions pour qu’un autre soit choisi pour le remplacer. Les onze ont nommé donc deux candidats
pour remplir la place vacante, et demandérent a Dieu de les départager. « lls tirerent au sort, et le
sort tomba sur Matthias, qui fut associé aux onze apotres » (Actes 1:26).

Plus tard, Jésus ressuscité a lui-méme choisi un pharisien, Saul de Tarse, pour étre son apotre aupres
des non-Juifs. Mais Jésus I'a appelé du ciel de maniére miraculeuse, de sorte qu’il ne fait aucun doute
que Saul, ou Paul, comme on l'appelait, était un apotre au méme titre que les douze. Lorsque Paul a

475




écrit aux Galates, il s’est appelé « Paul, apotre, non de la part des hommes, ni par un homme, mais
par Jésus-Christ et Dieu le Pére, qui I’a ressuscité des morts » (Galates 1:1). Paul a prouvé qu’il était
un apoOtre choisi par les signes et les miracles qu’il a accomplis. Il a écrit aux Corinthiens : « Je n’ai été
inférieur en rien aux apotres par excellence, quoique je ne sois rien. Les preuves de mon apostolat
ont éclaté au milieu de vous par une patience a toute épreuve, par des signes, des prodiges et des
miracles » (2 Corinthiens 12:11-12).

Iy

Mais déja a I'époque des apotres, la plupart des ministres publics étaient appelés par Dieu
indirectement, c’est-a-dire par un appel de Dieu a travers les chrétiens. Les auxiliaires des ap6tres dans
I'assemblée de Jérusalem, les sept diacres, ont été choisis par Dieu de maniere indirecte. Les apétres
« convoquerent la multitude des disciples, et dirent : ... fréres, choisissez parmi vous sept hommes,
de qui 'on rende un bon témoignage, qui soient pleins d’Esprit-Saint et de sagesse, et que nous
chargerons de cet emploi. ... Cette proposition plut a toute I'assemblée. Ils élurent Etienne, » et les
autres (Actes 6:2-5). Dieu a choisi ces sept hommes par le biais de la décision de la multitude des
disciples, et ces hommes ont donc recu un appel indirect de Dieu pour accomplir le travail qui leur
était confié.

Nous ne savons pas exactement comment ils ont procédé a l'appel, soit par acclamation, soit en
comptant les voix, soit d’'une autre maniére. Mais c’est I'assemblée, et non les apo6tres, qui a choisi les
sept hommes comme assistants. Peu de temps apreés, la congrégation de Jérusalem a appris qu’il y
avait des chrétiens a Antioche, en Syrie. Nous lisons : « Le bruit en parvint aux oreilles des membres
de I'Eglise de Jérusalem, et ils envoyérent Barnabas jusqu’a Antioche » (Actes 11:22). Barnabas a recu
de Dieu, par I'intermédiaire de 'assemblée de Jérusalem, I'appel a servir comme ministre a Antioche.
Un peu plus tard, nous apprenons que l'assemblée d’Antioche a envoyé Barnabas et Paul comme
missionnaires aupres des non-Juifs : « Le Saint-Esprit dit : Mettez-moi a part Barnabas et Saul pour
'ceuvre a laquelle je les ai appelés » (Actes 13:2). Nous ne savons pas exactement comment le Saint-
Esprit a fait connaitre ce choix. Est-ce par I'intermédiaire de I'un des ap6tres ou des prophétes de
I'assemblée Ou était-ce par la décision de I'assemblée ? Il peut s’agir d’un appel direct ou indirect.
Dans tous les cas, I'appel venait de Dieu, le Saint-Esprit.

Le fait qu’un appel vienne de Dieu, le Saint-Esprit, est évident dans ce que Paul a dit aux anciens de la
congrégation d’Ephése : « Prenez donc garde a vous-mémes, et a tout le troupeau sur lequel le Saint-
Esprit vous a établis évéques, pour paitre I’Eglise du Seigneur » (Actes 20:28). Lorsque des groupes
de chrétiens se réunissent au nom de Jésus et choisissent une ou plusieurs personnes pour une tache
particuliere dans I'Eglise, c’est le Saint-Esprit qui guide le groupe chrétien et qui choisit et appelle des
individus a exercer un ministere public par leur intermédiaire. Personne ne doit s’ériger en ministre de
Dieu pour parler au nom d’autres chrétiens, a moins d’avoir été appelé par Dieu par I'intermédiaire de
chrétiens. Paul écrivait aux Romains : « Comment y aura-t-il des prédicateurs, s’ils ne sont pas
envoyés ? » (Romains 10:15).

Les chrétiens qui appellent peuvent étre une congrégation, un certain nombre de congrégations, une
association de congrégations comme un synode, ou un comité plus petit désigné par le groupe plus
important pour lancer un appel en leur nom. Lorsqu’il fallait quelqu’un pour s’occuper de l'offrande
destinée aux chrétiens pauvres de Jérusalem, nous lisons qu’un « frére ... a été choisi par les Eglises
pour étre notre compagnon de voyage dans cette ceuvre de bienfaisance » (2 Corinthiens 8:18-19).
Jésus a dit : « La ol deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu d’eux » (Matthieu
18:20). Cela est vrai, que ces deux ou trois (ou plus) soient les chrétiens d’une certaine congrégation,
d’un synode ou d’un autre groupe chrétien, tant que les préceptes de 'amour et du bon ordre sont
respectés.

Dans I'histoire de I'Eglise, il y a eu des individus, hommes et femmes, et peut-&tre méme des enfants,
qui ont prétendu que Dieu les avait appelés directement a précher et a enseigner une chose ou une
autre. lls prétendent que Dieu parle a travers eux et que les chrétiens doivent les écouter et leur obéir

476



parce que leur voix est celle de Dieu. Il est trés peu probable que ces prédicateurs autoproclamés aient
été appelés par Dieu. Lorsque leur message est mis a I’épreuve en le comparant a la Parole authentique
de Dieu dans les Saintes Ecritures, il échoue généralement. Tout ce qui va au-dela de ce que Dieu nous
a dit dans les Ecritures est un faux enseignement, de méme que tout enseignement contraire aux
Ecritures. Quiconque prétend que Dieu I'a appelé directement au ministére public doit justifier cette
affirmation en accomplissant un signe apostolique ou un miracle, ainsi qu’en enseignant la Parole de
Dieu dans la vérité et la pureté. Nos péres luthériens ont déclaré dans la Confession d’Augsbourg,
article XIV : « Nul ne doit enseigner ou précher publiqguement ni administrer les sacrements sans une
vocation réquliére » (LA FOI DES EGLISE LUTHERIENNES Confessions et Catéchismes, p. 49, §20). Les
appels réguliers sont ceux émis par les congrégations chrétiennes et les synodes chrétiens par lesquels
le Saint-Esprit fait connaitre son choix.

Aucune méthode particuliere d’appel des ministres publics n’est prescrite dans les Saintes Ecritures.
Aucune personne ni aucun groupe de I’Eglise n’a le pouvoir d’imposer un pasteur ou un enseignant a
une congrégation sans I'approbation totale de la congrégation. Des chrétiens expérimentés peuvent
donner des conseils si nécessaire dans des situations inhabituelles, mais le groupe de chrétiens qui
appelle doit se mettre d’accord sur une procédure pour appeler quelgu’un avant que le processus ne
commence. Un pasteur expérimenté a donné le conseil suivant : « Les méthodes relevent de la liberté
chrétienne. LEglise qui appelle suit généralement une procédure similaire a celle utilisée a Jérusalem :
déterminer les besoins, adopter une liste de candidats qualifiés et procéder a I’élection par un vote a
la majorité. La congrégation accepte de faire de I'élection son choix unanime. Cela peut sembler peu
différent des méthodes utilisées par n’importe quel groupe pour décider qui embaucher pour un
certain travail, mais I'église se souviendra que le Seigneur est impliqué dans ce qu’elle fait. C’est lui qui
appelle. Les membres prieront pour que le Seigneur soit avec eux et les bénisse, et ils demanderont
au Saint-Esprit de les guider dans tout ce qu’ils font. Avec une telle priére dans leur coeur et sur leurs
levres, ils agiront dans la crainte de Dieu, utilisant leur meilleur jugement en accord avec la volonté du
Seigneur telle qu’elle est révélée dans les Ecritures » (Armin Schuetze : Church -- Mission - Ministry, p.
110).

Le plus important est que ceux qui sont appelés au ministére public se souviennent qu’un ministre est
un serviteur de Dieu et un serviteur de son peuple, un serviteur par lequel Dieu a choisi d’accomplir
son ceuvre. lls doivent se souvenir des paroles de Paul : Qu’est-ce donc qu’Apollos, et qu’est-ce que
Paul ? Des serviteurs, par le moyen desquels vous avez cru, selon que le Seigneur I’'a donné a chacun.
Jai planté, Apollos a arrosé, mais Dieu a fait croitre, en sorte que ce n’est pas celui qui plante qui est
quelque chose, ni celui qui arrose, mais Dieu qui fait croitre. Celui qui plante et celui qui arrose sont
égaux, et chacun recevra sa propre récompense selon son propre travail » (1 Corinthiens 3:5-8).

477



Questions

478

Quelle est la différence entre un ministre public et les autres chrétiens ?

Combien de personnes sont prétres dans la Sainte Eglise chrétienne ?

Citez quelques personnes qui ont été appelées directement par Dieu pour exercer un
ministére.

Quelle est la différence entre un disciple et un apotre ?

A qui Jésus a-t-il envoyé ses apotres avant de mourir et de ressusciter ?

A qui Jésus a-t-il envoyé ses apOtres apres sa résurrection ?

Quelle est la différence entre un appel direct et un appel indirect ?

Comment Paul a-t-il prouvé qu’il était un apotre du Seigneur ?

Comment les sept diacres de Jérusalem ont-ils été appelés a leur ministére ?

. Pourquoi dit-on que I'appel donné aux pasteurs est un appel divin ?

. Quelle est la méthode d’appel utilisée par les chrétiens de votre région ?

. De quoi les ministres appelés doivent-ils se souvenir a propos de leur travail ?

. Comment répondriez-vous a quelqu’un qui prétend que Dieu I'a appelé directement au

ministere public ?



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 13.22 — La doctrine de I’Eglise et du ministére

LUordination et I'installation des ministres

Lorsqu’une personne qui a déja recu un appel dans le ministére public sert dans le cadre de cet appel
et recoit ensuite un autre appel a un poste différent dans le ministére public ou dans un lieu différent,
elle doit déterminer ol Dieu veut qu’elle serve. il a deux appels, et il ne peut pas les accepter tous les
deux en méme temps. Afin de déterminer ou Dieu veut qu’il serve, il s’examinera lui-méme, les dons
gue Dieu lui a donnés et les besoins des chrétiens qui I'ont appelé, il consultera les deux groupes de
chrétiens qui I'appellent et ses amis et associés chrétiens, il priera Dieu pour qu’il le guide, puis il
prendra la décision de servir dans le cadre de son appel actuel ou d’accepter le nouvel appel.

Lorsqu’il accepte un nouvel appel et qu’il est prét a commencer son service dans le cadre de ce nouvel
appel, les chrétiens américains ont I’'habitude de linstaller dans son nouveau poste. Il s’agit
généralement d’un culte religieux au cours duquel la Parole de Dieu est proclamée par une personne
choisie a cet effet, et la congrégation d’appel et le nouveau ministre se voient rappeler leurs devoirs et
leurs privileges en tant que chrétiens et serviteurs chrétiens. Il est demandé a la personne appelée si
elle est disposée a enseigner la Parole de Dieu dans sa vérité et sa pureté, conformément a la Bible et
aux confessions publiques de la congrégation.

Cette procédure est une question de coutume plutét qu’'un commandement de Dieu, tout comme la
confirmation et d’autres pratiques ecclésiastiques en usage depuis longtemps. Les instructions de Dieu
pour les pasteurs sont résumées dans les paroles de I'ap6tre Pierre : « Voici les exhortations que
j’adresse aux anciens qui sont parmi vous, moi ancien comme eux, témoin des souffrances de Christ,
et participant de la gloire qui doit étre manifestée : Paissez le troupeau de Dieu qui est sous votre
garde, non par contrainte, mais volontairement, selon Dieu; non pour un gain sordide, mais avec
dévouement ; non comme dominant sur ceux qui vous sont échus en partage, mais en étant les
modeles du troupeau. Et lorsque le souverain pasteur paraitra, vous obtiendrez la couronne
incorruptible de la gloire » (1 Pierre 5:1-4).

De nombreux groupes chrétiens ont également pris I’habitude d’ordonner une personne qui a accepté
pour la premiere fois un appel a exercer un ministére public. En acceptant un appel au ministére public,
cette personne est déja ministre en vertu de I'appel gu’elle a recu et accepté. Lordination est une
déclaration publique selon laquelle la personne a ordonner a été appelée au ministere indirectement
par Dieu par l'intermédiaire de la congrégation ou du synode et qu’elle possede les qualifications
requises. Dans le cadre de la cérémonie d’ordination, les personnes qui exercent déja un ministere
public dans la région ou qui ont une fonction dans la congrégation ou le synode imposent les mains en
signe de bénédiction a la personne qui est ordonnée et installée.

'imposition des mains pour la bénédiction était pratiquée dans I'Eglise primitive. Lorsque les sept
diacres ont été choisis comme assistants des ap6tres dans I'assemblée de Jérusalem, il nous est dit que
ces hommes ont été placés devant les apoOtres, et « aprés avoir prié, leur imposérent les mains »
(Actes 6:6). Lorsque Barnabas et Paul ont été choisis comme missionnaires aupres des paiens, la méme
procédure a été suivie. « Aprés avoir jeliné et prié, ils leur imposérent les mains, et les laissérent
partir » (Actes 13:3). Paul a écrit a son assistant Timothée : « Je t’exhorte a ranimer le don de Dieu
que tu as regu par 'imposition de mes mains » (2 Timothée 1:6).

479




Néanmoins, la description de ce qui se faisait a I'époque ne signifie pas que Dieu nous ordonne de le
faire. Notre Seigneur n’a pas institué l'ordination, comme il a institué le baptéme et la Céne. Par
conséquent, nous ne considérons pas I'ordination comme une nécessité absolue avant qu’un ministre
de Dieu appelé puisse commencer son travail. Lorsque Jésus a confié le ministére des clefs a ses
disciples, il ne leur a pas imposé les mains. « Il souffla sur eux, et leur dit : Recevez le Saint-Esprit »
(Jean 20:22). Une autre pratique courante a I'époque était le « saint baiser » (Romains 16:16) ; il
s’agissait d’une expression de la communion fraternelle entre les premiers chrétiens. Cette pratique
n’est plus d’usage parmi nous.

Certains luthériens insistent aujourd’hui sur le fait que l'ordination est une pratique nécessaire
commandée par Dieu. Mais comme il n’y a pas de commandement dans I'Ecriture concernant
I'ordination, I'Eglise de la Confession luthérienne (CLC) déclare avec le Bref Exposé : « Concernant
l'ordination, nous enseignons qu’elle n’est pas une institution divine, mais une institution louable de
I’Eglise » (§33).

Questions

1. Comment une personne qui a deux appels peut-elle déterminer ou Dieu veut qu’elle serve ?
2. Que signifie I'installation d’'un ministre appelé dans son nouveau poste ?

3. Citez quelques-uns des points importants que I'ap6tre Pierre mentionne dans son discours aux
anciens, ou serviteurs appelés de la Parole.

4. Que signifie I'ordination ?

5. Citez quelques cas ou des chrétiens ont imposé les mains a des ministres dans la Bible.

6. Que signifie I'imposition des mains ?

7. Pourquoi devrions-nous considérer I'ordination comme une coutume plutét que comme un

sacrement ?
8. Comment Jésus a-t-il transmis le Saint-Esprit a ses disciples ?

480



