/7 -

"ONLINE 4

THEOLSGICAL

* * * STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique
des enseignements bibliques
(Dogmatique)

Chapitre 12
La doctrine de la sanctification







THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.1 - La doctrine de la sanctification

La sanctification : le sens large et le sens étroit

L'ceuvre entiere du Saint-Esprit peut étre appelée « sanctification ». Cela inclut le travail initial du Saint-
Esprit dans la conversion par les moyens de la grace, ainsi que la production des fruits de la foi et la
préservation de la foi jusqu'a la fin. La Bible utilise parfois le mot « sanctification » dans ce sens large.
Par exemple, I'apOtre Paul a écrit aux chrétiens de Thessalonique : « Nous devons a votre sujet rendre
continuellement graces a Dieu, parce que Dieu vous a choisis dés le commencement pour le salut,
par la sanctification de I'Esprit et par la foi en la vérité. C'est a quoi il vous a appelés par notre
Evangile, pour que vous possédiez la gloire de notre Seigneur Jésus-Christ » (2 Thessaloniciens 2:13-
14). De la méme maniere, I'apbtre Pierre appelle ses lecteurs « élus selon la prescience de Dieu le
Pére, par la_sanctification de I'Esprit, afin qu'ils deviennent obéissants, et qu'ils participent a
I'aspersion du sang de Jésus-Christ » (1 Pierre 1:2).

Mais dans ce chapitre, nous nous concentrerons sur une seule phase de l'ceuvre entiere de
sanctification du Saint-Esprit. Nous utiliserons le mot « sanctification » au sens étroit, qui se réfere
uniquement a l'ceuvre du Saint-Esprit qui permet a ceux qui croient déja en Christ de vivre une vie
chrétienne et de grandir dans la sainteté. A cette fin, le Saint-Esprit utilise les mémes moyens qu'il
utilise pour créer la foi au Christ, a savoir I'Evangile en parole et en sacrement. La Bible utilise parfois
le mot « sanctification » dans ce sens étroit. Par exemple, Paul a écrit aux Thessaloniciens : « Ce que
Dieu veut, c'est votre sanctification; c'est que vous vous absteniez de I'impudicité » (1
Thessaloniciens 4:3). Ici, I'ap6tre parle de la sanctification en relation avec une vie morale et pieuse en
contraste avec la vie immorale des paiens.

Beaucoup des lettres de I'apotre Paul sont divisées en deux sections. La premiére partie présente
I'enseignement de base de I'Evangile ; la deuxiéme partie présente généralement I'effet que I'Evangile
devrait avoir sur nos vies, c'est-a-dire la sanctification. Par exemple, Galates 1-4 se concentre sur la
doctrine de la justification par la foi, mais les deux derniers chapitres (5-6) mettent l'accent sur « le
fruit de I'Esprit » (Galates 5:22). Les trois premiers chapitres d'Ephésiens soulignent I'amour de Dieu
et I'ceuvre du Christ pour les croyants, tandis que les trois derniers chapitres encouragent les chrétiens
« @ marcher d'une maniére digne de la vocation qui vous a été adressée » (Ephésiens 4:1).

Paul suit ce méme modele dans sa lettre aux Romains, expliquant I'Evangile en profondeur dans les
chapitres 1 a 11, puis il commence la derniere section de sa lettre (chapitres 12 a 16) par cet
encouragement a vivre une vie chrétienne de sanctification : « Je vous exhorte donc, fréres, par les
compassions de Dieu, a offrir vos corps comme un sacrifice vivant, saint, agréable a Dieu, ce qui sera
de votre part un culte raisonnable. Ne vous conformez pas au siécle présent, mais soyez transformés
par le renouvellement de l'intelligence, afin que vous discerniez quelle est la volonté de Dieu, ce qui
est bon, agréable et parfait » (Romains 12:1-2).

Un bon résumé de la sanctification au sens étroit est présenté dans la deuxieme lettre de Paul aux
Corinthiens : « Ayant donc de telles promesses, bien-aimés, purifions-nous de toute souillure de la
chair et de I'esprit, en achevant notre sanctification dans la crainte de Dieu » (2 Corinthiens 7:1). La
sanctification est une croissance dans la sainteté, une croissance dans I'amour, une croissance dans
I'appréciation de I'Evangile qui motive le croyant a vivre une vie agréable a Dieu, mais dans une grande
faiblesse a cause de la présence continue de la chair pécheresse.

367




Parfois, le Nouveau Testament parle de la sanctification comme d'un renouvellement qui commence
au moment ol nous sommes amenés a la foi en Christ. Paul écrit : « Lors méme que notre homme
extérieur se détruit, notre homme intérieur se renouvelle de jour en jour » (2 Corinthiens 4:16). En
vieillissant, notre corps s'affaiblit, mais grace a I'Evangile du Christ, le Saint-Esprit renforce notre vie
spirituelle. « Si quelqu'un est en Christ, il est une nouvelle créature. Les choses anciennes sont
passées ; voici, toutes choses sont devenues nouvelles » (2 Corinthiens 5:17). La sanctification
consiste a dépouiller « du vieil homme » et a revétir « 'hnomme nouveau, créé selon Dieu dans une
justice et une sainteté que produit la vérité » (Ephésiens 4:22-24).

Questions

Qu'entend-on par sanctification au sens large ?

Qu'entend-on par sanctification au sens étroit ?

Quelle personne du Dieu trinitaire est particulierement concernée par la sanctification ?
Quels moyens Dieu utilise-t-il pour provoquer la sanctification au sens large et étroit ?
Quelles sont les deux sections de la plupart des lettres de Paul ?

Comment pouvons-nous offrir nos corps comme des sacrifices vivants au Seigneur ?
Quelle est la différence entre I'homme extérieur et I'nomme intérieur ?

Quand commence le renouvellement de notre vie spirituelle ?

Qu'est-ce qu'un chrétien dépouille et que revétit un chrétien ?

O ~NOWULEWNE

368



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.2 - La doctrine de la sanctification

Le lien entre la justification et la sanctification

Au moment méme ou le Saint-Esprit ameéne une personne a la foi en Christ, cette personne recoit le
don total du pardon des péchés et de la justice du Christ que Christ a gagné pour tous les pécheurs par
sa vie, sa mort et sa résurrection. Les incroyants ne recoivent rien de ce don du pardon, méme si le
don a été gagné pour eux aussi et leur est offert dans I'Evangile. Par la foi au Christ, les croyants
recoivent 100% du pardon dont ils disposent et sont donc considérés comme totalement saints et
justes aux yeux de Dieu. lls sont justifiés (déclarés non coupables) par la foi en Christ et ont la paix avec
Dieu (Romains 5:1). Jésus a dit a ses disciples : « Déja vous étes purs, a cause de la parole que je vous
ai annoncée » (Jean 15:3). Mais Il a aussi dit : « Vous étes purs, mais non pas tous » (Jean 13:10). « Car
il connaissait celui qui le livrait ; c’est pourquoi il dit : Vous n’étes pas tous purs » (Jean 13:11). En ce
qui concerne la justification, une personne est soit 100% pure par la foi en Christ, soit elle est
totalement impure parce qu’il n’y a aucun lien entre elle et Christ par la foi.

Jésus a comparé le lien entre lui et ses croyants a I'attachement des sarments a un cep. Il a dit : « Je
suis le cep, vous étes les sarments. Celui qui demeure en moi et en qui je demeure porte beaucoup
de fruit, car sans moi vous ne pouvez rien faire » (Jean 15:5). Les sarments attachés au cep, les
croyants en Christ, ont le pardon complet des péchés ; ils sont justifiés. Des qu’ils croient en Christ, ils
deviennent des branches portant de bons fruits. Le port de ce bon fruit est la sanctification, et la
sanctification n’est jamais a 100% dans cette vie parce que le croyant conserve une chair pécheresse
qui entrave constamment sa production de bons fruits. C’est pourquoi Jésus a dit : « Tout sarment qui
porte du fruit, il (le Pere) 'émonde, afin qu’il porte encore plus de fruit » (Jean 15:2). Mais notez qu’il
ne peut y avoir aucun fruit a moins qu’il n’y ait un attachement continu au cep. « Comme le sarment
ne peut de lui-méme porter du fruit, s’il ne demeure attaché au cep, ainsi vous ne le pouvez non
plus, si vous ne demeurez en moi » (Jean 15:4).

Ainsi, I'attachement ou la connexion avec le cep doit venir en premier ; aprés cela, le fruit viendra. De
cette maniére, nous comprenons que la justification doit précéder la sanctification. Jésus a expliqué le
lien entre la justification et la sanctification en disant : « Tout bon arbre porte de bons fruits, mais le
mauvais arbre porte de mauvais fruits » (Matthieu 7:17). Dieu crée le bon arbre en amenant
quelqu’un a la foi par I'Evangile. C’est la justification. Le bon arbre donc, parce qu’il est bon, porte de
bons fruits. C’est la sanctification. Un arbre ne devient pas bon en portant de bons fruits. Un arbre est
d’abord bon, puis il porte de bons fruits. Ainsi, la sanctification est le résultat de la justification. La
justification vient en premier et la sanctification suit. Ce n’est jamais I'inverse : qu’une personne fait
d’abord de bonnes ceuvres, puis, a cause de leurs bonnes ceuvres, Dieu les déclare justes. Non, d’abord
Dieu déclare une personne juste, puis elle porte du fruit.

Jésus et ses apotres ont souvent exhorté et encouragé les chrétiens a porter du bon fruit, c’est-a-dire
a vivre une vie pieuse, une vie digne de I'Evangile. Ces paroles d’encouragement sont toujours basées
sur la justification et le pardon qui sont déja les leurs. En d’autres termes, ils ne sont pas encouragés a
se sauver ou a gagner le pardon par les bonnes choses qu’ils font. Mais ils sont encouragés a faire de
bonnes choses a cause de ce que Dieu a déja fait pour eux en leur donnant le pardon et en les déclarant
saints par le Christ.

369




Lapotre de Jésus, Jean, a expliqué cela dans un langage trés simple. Il a écrit : « lamour de Dieu a été
manifesté envers nous en ce que Dieu a envoyé son Fils unique dans le monde, afin que nous vivions
par lui. Et cet amour consiste, non point en ce que nous avons aimé Dieu, mais en ce qu’il nous a
aimés et a envoyé son Fils comme victime expiatoire pour nos péchés. Bien-aimés, si Dieu nous a
ainsi aimés, nous devons aussi nous aimer les uns les autres » (1 Jean 4:9-11). Lamour de Dieu pour
nous vient d’abord. Notre amour suit. Nous n’osons pas inverser cela, de sorte que nous disons : nous
nous aimons ; par conséquent, Dieu nous aime. Non ! Lamour de Dieu pour nous n’est pas le résultat
de notre amour pour lui, comme si nous pouvions gagner son amour par notre amour pour lui. Tres
simplement, Jean dit : « Pour nous, nous I'aimons, parce qu’il nous a aimés le premier » (1 Jean 4:19).

Lapotre Pierre de Jésus explique que d’abord Dieu nous appelle hors des ténébres a sa admirable
lumiere, puis nous proclamons ses louanges. Et puisque nous sommes maintenant le peuple de Dieu,
il nous supplie sincérement de nous « abstenir des convoitises charnelles qui font la guerre a 'ame »
(1 Pierre 2:9-11). En fait, tous les avertissements de I'ap6tre dans les versets qui suivent (1 Pierre 2:11
et suiv.) sont basés sur le fait antérieur que Dieu a fait de nous son peuple par I'Evangile.

Jacques, le frere de notre Seigneur, suit ce méme modeéle. Vient d’abord un rappel de ce que Dieu a
fait pour nous, puis viennent ses exhortations a vivre une vie chrétienne. « Il nous a engendrés selon
sa volonté, par la parole de vérité, afin que nous soyons en quelque sorte les prémices de ses
créatures. Sachez-le, mes fréres bien-aimés. Ainsi, que tout homme soit prompt a écouter, lent a
parler, lent a se mettre en colére » (Jacques 1:18-19). Vient d’abord notre conversion par I'Evangile ;
puis vient le comportement digne de I'Evangile.

Remarquez comment l'apGtre Paul présente d’abord la justification, comme base de son
encouragement a la sanctification dans les exemples suivants :

e « Car la grace de Dieu, source de salut pour tous les hommes, a été manifestée. Elle nous
enseigne a renoncer a I'impiété et aux convoitises mondaines, et a vivre dans le siécle
présent selon la sagesse, la justice et la piété, en attendant la bienheureuse espérance, et la
manifestation de la gloire du grand Dieu et de notre Sauveur Jésus-Christ, qui s’est donné
lui-méme pour nous, afin de nous racheter de toute iniquité, et de se faire un peuple qui lui
appartienne, purifié par lui et zélé pour les bonnes ceuvres » (Tite 2:11-14).

e Nous avoir rappelé a Titus et a nous que nous avons été « justifiés par sa grace », Paul appelle
Tite a encourager la sanctification : « Je veux que tu affirmes ces choses, afin que ceux qui
ont cru en Dieu s’appliquent a pratiquer de bonnes ceuvres » (Tite 3:7-8).

e Auxchrétiens de Corinthe, Paul écrit : « Faites disparaitre le vieux levain, afin que vous soyez
une pate nouvelle, puisque vous étes sans levain, car Christ, notre Paque, a été immolé » (1
Corinthiens 5:7). Le levain est le péché dans leur vie dont ils doivent se débarrasser. Pourquoi ?
Parce qu’ils sont déja sans levain, c’est-a-dire sans péché. lls ont été pardonnés aux yeux de
Dieu, parce que Jésus a fait le sacrifice pour 6ter leur péché. La justification est parfaite : vous
étes sans levain. La sanctification est imparfaite : continuez a vous débarrasser de ce levain.

e Dans la deuxiéme grande partie de sa lettre aux Romains, Paul encourage la vie chrétienne.
Mais il introduit cette section en rappelant a ses lecteurs ce que Dieu a déja fait pour eux dans
sa miséricorde. « Je vous exhorte donc, fréres, par les compassions de Dieu, a offrir vos corps
comme un sacrifice vivant, saint, agréable a Dieu, ce qui sera de votre part un culte
raisonnable » (Romains 12:1).

Les incroyants ont toujours tendance a penser que nous devons d’abord faire de bonnes choses, puis
Dieu nous récompensera pour le bien que nous faisons. C’est la tendance naturelle de I'homme a la
travail-justice — le salut par nos propres efforts. LEvangile du pardon gratuit en Christ est, a leurs yeux,

370



une autorisation de pécher et ne doit donc pas étre proclamé. Leur argument est que personne ne
fera de bonnes ceuvres s’'il n'en a pas besoin pour gagner la vie éternelle. Ils ne peuvent tout
simplement pas comprendre I’Evangile. « ’homme animal ne regoit pas les choses de I’Esprit de Dieu,
car elles sont une folie pour lui, et il ne peut les connaitre, parce que c’est spirituellement qu’on en
juge » (1 Corinthiens 2:14).

Mais le fait est qu’une vie pieuse n’est possible que pour ceux qui apprécient I'amour de Dieu pour eux
en Christ. Car seule I'obéissance qui découle de la foi au Christ et de 'amour pour un Dieu aimant plait
a Dieu. « Sans la foi il est impossible de lui (Dieu) étre agréable » (Hébreux 11:6). Ceux qui croient en
Christ et en son don du pardon ont la bonne motivation pour plaire a Dieu dans leur vie. « Il est mort
pour tous, afin que ceux qui vivent ne vivent plus pour eux-mémes, mais pour celui qui est mort et
ressuscité pour eux » (2 Corinthiens 5:15).

Remarquez comment cela fonctionne dans la vraie vie : Paul dit : « Soyez bons les uns envers les
autres, compatissants, vous pardonnant réciproquement, comme Dieu vous a pardonné en Christ.
Devenez donc les imitateurs de Dieu, comme des enfants bien-aimés ; et marchez dans la charité, a
I'exemple de Christ, qui nous a aimés, et qui s’est livré lui-méme a Dieu pour nous comme une
offrande et un sacrifice de bonne odeur » (Ephésiens 4:32 — 5:2). Dieu nous pardonne d’abord, puis
nous nous pardonnons les uns aux autres. Premiérement, le Christ nous aime en se donnant pour
nous, puis nous marchons dans I'amour — reflétant et répondant a son amour pour nous.

Premiérement, Dieu fait de nous ses enfants en nous amenant a la foi en Christ. En tant que ses enfants
adoptifs qui 'aiment, nous commengons a nous comporter comme des enfants de Dieu. « Bien-aimés,
nous sommes maintenant enfants de Dieu, et ce que nous serons n’a pas encore été manifesté ; mais
nous savons que, lorsque cela sera manifesté, nous serons semblables a lui, parce que nous le
verrons tel qu’il est. Quiconque a cette espérance en lui se purifie, comme lui-méme est pur » (1
Jean 3:2-3). Nous commencons a nous purifier a cause de I'espérance certaine de la vie éternelle que
nous avons a travers le Christ. Paul assure aux Corinthiens : « Nous sommes le temple du Dieu vivant,
comme Dieu I'a dit : J’habiterai et je marcherai au milieu d’eux ; je serai leur Dieu, et ils seront mon
peuple. C’est pourquoi, Sortez du milieu d’eux, Et séparez-vous, dit le Seigneur ; Ne touchez pas a ce
qui est impur, Et je vous accueillerai. Je serai pour vous un pére, Et vous serez pour moi des fils et
des filles, Dit le Seigneur tout-puissant. Ayant donc de telles promesses, bien-aimés, purifions-nous
de toute souillure de la chair et de I'esprit, en achevant notre sanctification dans la crainte de Dieu »
(2 Corinthiens 6:16—7:1).

Est-il possible pour une personne de croire en Christ et de ne jamais porter de fruit ? Les sarments
attachés au cep, qui est le Christ, porteront toujours du fruit — certains plus, d’autres moins. « La foi
sans les ceuvres est morte » (Jacques 2:26) et n’est pas du tout la foi. La sanctification sans justification
est impossible. De méme, celui qui est justifié par la foi en Jésus portera toujours du fruit. Jésus a dit :
« Tout sarment qui est en moi et qui ne porte pas de fruit, il le retranche. ... Si quelqu’un ne demeure
pas en moi, il est jeté dehors, comme le sarment, et il seche ; puis on ramasse les sarments, on les
jette au feu, et ils bralent » (Jean 15:2,6). Ainsi, la justification et la sanctification sont inséparables.
La présence de la sanctification indique la réalité de la justification. Labsence de sanctification est la
preuve de I'absence de justification.

En résumé, la justification est une déclaration de Dieu par laquelle il impute au pécheur individuel une
justice qui est en dehors du pécheur, a savoir, la justice parfaite de Christ. La sanctification est un acte
médicinal de Dieu accompli a I'intérieur d’une personne, par lequel Dieu commence a produire en
cette personne une justice de vie (une justice naissante par opposition a une justice imputée). La
justification et la sanctification se produisent en méme temps : le moment de la conversion. Pourtant,
la justification vient en premier comme cause, avec la sanctification comme effet.

Il est dangereux, voire fatal, d’inverser I'ordre et de penser a la sanctification comme cause et a la
justification comme effet. Un tel renversement conduit a la perte de la foi et a un retour au paganisme

371



avec son hypocrisie ou son désespoir. Souvenez-vous du pharisien dans la parabole de Jésus qui pensait
que la bonne vie qu’il menait lui gagnait la faveur de Dieu. Il s’est vanté de sa belle vie en disant : « Je
ne suis pas comme le reste des hommes, qui sont ravisseurs, injustes, adultéres, ou méme comme
ce publicain ; je jeine deux fois la semaine, je donne la dime de tous mes revenus ». Mais qu’est-ce
que Jésus a dit de lui ? ll a dit qu’il n’était pas justifié : « Celui-ci (le publicain) descendit dans sa maison
justifié, plutot que I'autre (le pharisien) » (Luc 18:9-14). Le pharisien pensait pouvoir se justifier par sa
sanctification. Mais c’est impossible. La justification doit venir en premier, puis la sanctification en est
le résultat.

Questions

372

vk wn e

N o

10.
11.
12.
13.

A quel moment une personne recoit-elle le pardon total de Dieu ?

Quand ce pardon total a-t-il été obtenu pour cette personne par Christ ?

Qui sont les seuls a pouvoir porter de bons fruits ?

Qu’est-ce qui leur permet de produire ce bon fruit ?

Qu’est-ce qui est correct : « De bons fruits font un bon arbre », ou : « Un bon arbre produit de
bons fruits » ?

Quelle est la différence entre la justification et la sanctification ?

Dans les passages des lettres de Paul ci-dessus (Tite 2, Tite 3, 1 Corinthiens 5, Romains 12),
soulignez les mots qui se référent a la justification et encerclez les mots qui se réferent a la
sanctification.

Qu’est-ce qui pousse un chrétien a aimer Dieu ?

Qu’est-ce qui motive un chrétien a faire de bonnes ceuvres ?

Pourguoi un incroyant penserait-il qu’il devrait faire de bonnes ceuvres ?

Comment devenons-nous enfants de Dieu ?

Comment pouvons-nous montrer dans nos vies que nous sommes enfants de Dieu ?

Quel est le lien approprié entre la justification et la sanctification ?



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.3 — La doctrine de la sanctification

La sanctification, ceuvre du Saint-Esprit par les moyens de la grace

Le Nouveau Testament attribue I'oeuvre de sanctification (au sens large comme au sens étroit) en
particulier au Saint-Esprit. Dans sa salutation trinitaire, Pierre parle de la prescience du Pére, du sang
du Fils et de « la sanctification de I'Esprit » (1 Pierre 1:2) . Lap6tre Paul parle également de « la
sanctification de I'Esprit » (2 Thessaloniciens 2:13) . Dans sa lettre aux Galates, Paul oppose les ceuvres
de la chair au « fruit de I’Esprit » et énumére comme fruits des attitudes et des émotions pieuses telles
qgue « I'amour, la joie, la paix, la patience, la bonté, la bénignité, la fidélité, (5:22) la douceur, la
tempérance » (Galates 5:22-23) . Ces éléments décrivent certainement une vie sanctifiée.

Le Saint-Esprit habite réellement le chrétien. Paul a dit aux chrétiens de Corinthe : « Ne savez-vous pas
que vous étes le temple de Dieu, et que I'Esprit de Dieu habite en vous ? » (1 Corinthiens 3:16) . Il
répete cette vérité un peu plus loin en écrivant : « Ne savez-vous pas que votre corps est le temple
du Saint-Esprit qui est en vous, que vous avez recu de Dieu, et que vous ne vous appartenez point a
vous-mémes ? Car vous avez été rachetés a un grand prix. Glorifiez donc Dieu dans votre corps et
dans votre esprit, qui appartiennent a Dieu » (1 Corinthiens 6:19-20) . Ce travail de I'Esprit Saint en
nous est nécessaire, comme I'explique Paul : « Pour vous, vous ne vivez pas selon la chair, mais selon
I'esprit, si du moins I’Esprit de Dieu habite en vous. Si quelqu’un n’a pas I’Esprit de Christ, il ne lui
appartient pas. ... Si vous vivez selon la chair, vous mourrez ; mais si par I'Esprit vous faites mourir
les actions du corps, vous vivrez, car tous ceux qui sont conduits par I'Esprit de Dieu sont fils de
Dieu » (Romains 8:9, 13-14) .

Mais le Péere et le Fils sont aussi nommés comme participants a l'ceuvre de sanctification, et parfois
I'ceuvre est simplement attribuée a Dieu. L'auteur de I'épitre aux Hébreux conclut sa lettre par cette
priere : « Que le Dieu de paix, qui a ramené d’entre les morts le grand pasteur des brebis, par le sang
d’une alliance éternelle, notre Seigneur Jésus, vous rende capables de toute bonne ceuvre pour
I'accomplissement de sa volonté, et fasse en vous ce qui lui est agréable, par Jésus-Christ, auquel
soit la gloire aux siecles des siécles ! » (Hébreux 13:20-21) . L'ceuvre de sanctification est décrite ici
comme l'ceuvre de Dieu qui nous rend complets en toute bonne ceuvre, et qui opére dans le chrétien
ce qui lui plait. Dans sa lettre a Tite, Paul attribue I'ceuvre de sanctification a Jésus lui-méme : Il « s’est
donné lui-méme pour nous, afin de nous racheter de toute iniquité, et de se faire un peuple qui lui
appartienne, purifié par lui et zélé pour les bonnes ceuvres » (Tite 2:14). Dans sa lettre aux Ephésiens,
Paul parle également du Christ comme du sanctificateur : « Christ a aimé I’Eglise, et s’est livré lui-
méme pour elle, afin de la sanctifier par la parole, apres I'avoir purifiée par le baptéme d’eau »
(Ephésiens 5:25-26).

Lorsque le Saint-Esprit utilise I’Evangile pour renforcer notre foi en Christ, il nous fortifie en méme
temps dans notre désir de vivre une vie qui plaise a Dieu. Remarquez comment Paul motive la vie
chrétienne des chrétiens de Rome en faisant appel aux miséricordes de Dieu, qui sont centrées sur
I’Evangile : « Je vous exhorte donc, fréres, par les compassions de Dieu, a offrir vos corps comme un
sacrifice vivant, saint, agréable a Dieu » (Romains 12:1). De méme, dans sa deuxiéme lettre aux
Corinthiens, il présente les promesses de Dieu en Christ comme la motivation pour vivre la vie
chrétienne : « Ayant donc de telles promesses, bien-aimés, purifions-nous de toute souillure de la
chair et de I'esprit, en achevant notre sanctification dans la crainte de Dieu » (2 Corinthiens 7:1).

373




Aux chrétiens de Colosses, Paul rappelle I'Evangile en les appelant « des élus de Dieu, saints et bien-
aimés, revétez-vous d’entrailles de miséricorde, de bonté, d’humilité, de douceur, de patience.
Supportez-vous les uns les autres, et, si 'un a sujet de se plaindre de l'autre, pardonnez-vous
réciproquement » (Colossiens 3,12-13).

Remarquez que le Saint-Esprit ne renforce pas notre foi en Christ au moyen de la loi, et gqu’il n’essaie
pas non plus de nous motiver a vivre la vie chrétienne au moyen de la loi. Les pasteurs chrétiens de
I'ere du Nouveau Testament sont « ministres d’une nouvelle alliance, non de la lettre, mais de
P’esprit ; car la lettre tue, mais Iesprit vivifie » (2 Corinthiens 3:6). L'Esprit donne la vie par I'Evangile.
L'Esprit utilise la loi pour nous faire prendre conscience de notre péché et de notre incapacité a nous
sauver nous-mémes. La loi, avec tous ses commandements, ses menaces et ses promesses, ne peut
pas produire ou motiver une seule bonne ceuvre. Si la loi nous oblige a faire une ceuvre, il ne peut
s’agir d’une bonne ceuvre, car une bonne ceuvre est une ceuvre accomplie par la foi en Christ et par
amour pour celui gui nous a aimés le premier. « En effet, la loi de I'esprit de vie en Jésus-Christ m’a
affranchi de la loi du péché et de la mort. Car chose impossible a la loi, parce que la chair la rendait
sans force, — Dieu a condamné le péché dans la chair, en envoyant, a cause du péché, son propre
Fils dans une chair semblable a celle du péché » (Romains 8:2-3).

Au chapitre 18, nous examinerons plus en profondeur comment le Saint-Esprit utilise la loi comme un
miroir pour nous montrer notre péché, comme une barriére pour les incroyants et pour la chair
pécheresse des croyants, et comme une régle pour le chrétien afin de savoir quelles ceuvres plaisent
a Dieu et quelles ceuvres lui déplaisent. Les chrétiens ont toujours besoin de la loi dans ces trois
fonctions a cause de la chair pécheresse, qui reste en nous jusqu’a la mort. Mais c’est I’Evangile que le
Saint-Esprit utilise pour renforcer notre foi en Christ et pour motiver la vie chrétienne.

Questions
1. Quelle personne du Dieu trinitaire est connue sous le nom de Sanctificateur ?
2. Qu’est-ce qui vit dans le corps de chaque chrétien ?
3. Comment le Saint-Esprit motive-t-il les chrétiens a faire de bonnes ceuvres ?
4. Donnez quelques exemples tirés des lettres de Paul pour expliquer votre réponse a la question

3.

5. Pourquoile Saint-Esprit utilise-t-il 'Evangile, plutdt que la loi, pour motiver les chrétiens a faire
de bonnes ceuvres ?

6. Quelles sont les trois fonctions de la loi mentionnées dans cette lecon ?

374



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.4 — La doctrine de la sanctification

La lutte entre le vieil homme et ’homme nouveau

La Bible enseigne clairement que la conversion est entierement I'ceuvre de Dieu et qu’une personne
ne peut absolument pas contribuer a sa propre conversion parce qu’elle est, par nature, morte dans
ses péchés. Mais une fois que le Saint-Esprit a amené une personne a la foi en Jésus-Christ, cette
personne a deux forces qui travaillent en elle : ’'homme nouveau et le vieil homme. 'homme nouveau
est la création du Saint-Esprit. 'homme nouveau est en accord total avec le Saint-Esprit dans tous les
domaines et coopére avec le Saint-Esprit. Le vieil homme est la chair pécheresse héritée d’/Adam et est
souvent appelé « le vieil Adam ». Le vieil homme résiste a tout moment a I'action du Saint-Esprit et est
en accord total avec Satan et le monde incrédule.

Le psalmiste David a fait référence a la création de cet homme nouveau dans le Psaume 110, un
psaume qui annonce les jours du Messie, Jésus-Christ. En parlant du Messie, David dit : « Ton peuple
est plein d’ardeur, quand tu rassembles ton armée » (Psaume 110:3). Il y a donc cet homme nouveau
dans le croyant qui veut faire la volonté de Dieu et qui est heureux de servir le Seigneur. Comme le dit
Paul : « Je prends plaisir a la loi de Dieu, selon ’homme intérieur » (Romains 7:22).

Jésus a dit qu’il demeurait lui-méme dans ses disciples et que ses disciples demeuraient en lui (Jean
15:4-5). Tant que ce lien subsiste, les disciples de Jésus porteront du fruit, c’est-a-dire qu’ils feront dans
leur vie des choses qui plaisent a Dieu et qui glorifient son nom. Afin d’aider ses disciples a porter du
fruit, Jésus les a assurés : « Je prierai le Pére, et il vous donnera un autre consolateur, afin qu’il
demeure éternellement avec vous, I'Esprit de vérité, que le monde ne peut recevoir, parce qu’il ne
le voit point et ne le connait point ; mais vous, vous le connaissez, car il demeure avec vous, et il sera
en vous » (Jean 14:16-17). Un peu plus tard, Jésus leur dit : « Si quelqu’un m’aime, il gardera ma
parole, et mon Pére I'aimera ; nous viendrons a lui, et nous ferons notre demeure chez lui. ... Mais
le consolateur, I’Esprit-Saint, que le Pére enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, et
vous rappellera tout ce que je vous ai dit » (Jean 14:23, 26).

Ainsi, le Pere, le Fils et le Saint-Esprit travaillent tous a I'intérieur du croyant. 'homme nouveau dans
le chrétien est la création de Dieu, et cet homme nouveau dans le chrétien coopére avec le Saint-Esprit
dans l'ceuvre de sanctification — dans la production de bons fruits. Les luthériens confessionnels
déclarent « La volonté régénérée ... coopére a toutes les ceuvres que le Saint- Esprit fait par nous » (LA
FOI DES EGLISES LUTHERIENNES Confessions et Catéchismes, p. 561, §983). Dieu et 'homme nouveau
ne sont cependant pas des partenaires égaux dans la sanctification, puisque Dieu est le Créateur et le
pouvoir qui soutien de I'homme nouveau.

Aprés sa conversion, I'apotre Paul s’est vu comme un ouvrier qui coopere avec Dieu. Il écrit aux
Corinthiens : « Nous sommes ouvriers avec Dieu » (1 Corinthiens 3:9), et Paul a dit a propos de lui-
méme et de ses associés : « nous travaillons avec Dieu » (2 Corinthiens 6:1). Mais en méme temps,
Paul admettait: « Ce n’est pas a dire que nous soyons par nous-mémes capables de concevoir
quelque chose comme venant de nous-mémes. Notre capacité, au contraire, vient de Dieu » (2
Corinthiens 3:5). Il a également déclaré : « Nous portons ce trésor dans des vases de terre, afin que
cette grande puissance soit attribuée a Dieu, et non pas a nous » (2 Corinthiens 4:7).

L'homme nouveau du chrétien est une création de Dieu. Lap6tre Paul a écrit que « ’homme nouveau
[a été] créé selon Dieu dans une justice et une sainteté que produit la vérité » (Ephésiens 4:24). Il a

375




ajouté que « ’homme nouveau ... se renouvelle, dans la connaissance, selon I'image de celui qui I'a
créé » (Colossiens 3:10). Ainsi, ’'homme nouveau est la restauration de I'image de Dieu, qui a été
perdue lors de la chute d’Adam dans le péché. L'apotre Jean parlait certainement de ’homme nouveau
lorsqu’il a écrit : « Quiconque est né de Dieu ne pratique pas le péché, parce que la semence de Dieu
demeure en lui; et il ne peut pécher, parce qu’il est né de Dieu » (1 Jean 3:9). Si un chrétien péche,
ce n’est pas I'oeuvre de ’hnomme nouveau que Dieu a créé en lui, mais c’est I'ceuvre du « vieil homme
qui se corrompt par les convoitises trompeuses » (Ephésiens 4:22).

Jésus a dit : « Ce qui est né de la chair est chair, et ce qui est né de I’Esprit est esprit » (Jean 3:6).
L'homme nouveau du chrétien est appelé « esprit » — quelque chose de nouveau créé par le Saint-
Esprit. Cet homme nouveau est aussi parfois appelé « notre homme intérieur » qui « se renouvelle
de jour en jour » (2 Corinthiens 4:16), par opposition a « notre homme extérieur » qui « se détruit »
(2 Corinthiens 4:16). Paul a écrit : « Si quelqu’un est en Christ, il est une nouvelle créature. Les choses
anciennes sont passées ; voici, toutes choses sont devenues nouvelles » (2 Corinthiens 5:17).

Parce que le Saint-Esprit a créé cet homme nouveau dans le chrétien lors de sa conversion, et que le
chrétien conserve néanmoins sa chair pécheresse, la vie du chrétien implique une lutte permanente
entre I’homme nouveau en lui et le vieil homme qui I’habite. Lapotre Paul a présenté cette lutte en
détail dans le chapitre 7 de sa lettre aux Romains, en utilisant sa propre vie comme exemple. Dans les
versets 1 a 6, il décrit son ancienne vie d’incroyant comme étant « dans la chair », et a cette époque,
ses « passions des péchés ... agissaient ... de sorte que nous portions des fruits pour la mort »
(Romains 7:5). Il parle de sa conversion comme d’une délivrance qui lui permet désormais de servir
« dans un esprit nouveau » (Romains 7:6).

Dans Romains 7:7-13, Paul a décrit ses luttes avec la loi de Dieu avant sa conversion, lorsqu’il a
commencé a réaliser qu’il était un pécheur condamné. Il a utilisé le passé dans cette description. Mais
dans les versets 14-25, Paul utilise le présent pour décrire la lutte qu’il a menée en lui-méme apres sa
conversion. Cette lutte se poursuivait au moment ou il écrivait cette lettre. Nous devons examiner
attentivement ses paroles afin de comprendre cette lutte entre 'homme nouveau et le vieil homme
gue connait chaque chrétien.

L'homme nouveau est I'élément déterminant de la vie du chrétien. Paul dit : « Je ne sais pas ce que je
fais : je ne fais point ce que je veux, et je fais ce que je hais. Or, si je fais ce que je ne veux pas, je
reconnais par la que la loi est bonne. Et maintenant ce n’est plus moi qui le fais, mais c’est le péché
qui habite en moi. Ce qui est bon, je le sais, n’habite pas en moi, c’est-a-dire dans ma chair : j’ai la
volonté, mais non le pouvoir de faire le bien. Car je ne fais pas le bien que je veux, et je fais le mal
gue je ne veux pas. Et si je fais ce que je ne veux pas, ce n’est plus moi qui le fais, c’est le péché qui
habite en moi » (Romains 7:15-20). Le vrai Paul, controlé par ’homme nouveau, veut faire les bonnes
choses que Dieu veut qu’il fasse. Mais il se retrouve a faire des choses que 'homme nouveau déteste
— des choses que le vrai Paul déteste. Pourquoi en est-il ainsi ? C’est a cause du péché qui habite en
lui. C’est a cause de la chair pécheresse qui demeure en lui. Il n’y a rien de bon dans sa chair.

Paul est incapable de réaliser dans sa vie toutes les bonnes choses qu’il veut faire, selon son homme
nouveau, a cause de la présence persistante du vieil homme. C’est ce que dit Paul dans Romains 7:21-
25 : « Je trouve donc en moi cette loi : quand je veux faire le bien, le mal est attaché a moi. Car je
prends plaisir a la loi de Dieu, selon ’homme intérieur ; mais je vois dans mes membres une autre
loi, qui lutte contre la loi de mon entendement, et qui me rend captif de la loi du péché, qui est dans
mes membres. Misérable que je suis ! Qui me délivrera du corps de cette mort ?... Graces soient
rendues a Dieu par Jésus-Christ notre Seigneur ! ... Ainsi donc, moi-méme, je suis par I'entendement
esclave de la loi de Dieu, et je suis par la chair esclave de la loi du péché. »

Il Ny a pas un seul chrétien qui n‘ait pas le méme combat que Paul. Il y a ces deux forces que Paul
appelle par des noms différents. Dans sa conclusion, il utilise les termes « 'entendement » et « la
chair ». Son véritable esprit est ’'homme nouveau qui le contréle, mais la chair reste toujours un
obstacle. Ainsi, la sanctification reste un processus graduel, un effort pour faire ce qui est juste selon

376



la volonté de Dieu, mais qui échoue toujours a étre parfaitement réussi. Mais remarquez que, dans sa
misere, I'apotre Paul se tourne vers le Christ comme son libérateur. Dans sa lutte contre la chair, le
chrétien se repent chaque jour de ses péchés et se tourne chaque jour vers le Christ pour obtenir son
pardon. Il prie également pour que le Saint-Esprit continue a travailler avec son nouvel homme pour
mener une guerre continuelle contre sa chair pécheresse.

Les lettres de Paul contiennent d’autres références a la lutte entre le vieil homme et ’homme nouveau.
Il écrit aux Galates : « Marchez selon I’Esprit, et vous n’accomplirez pas les désirs de la chair. Car la
chair a des désirs contraires a ceux de I’Esprit, et I'Esprit en a de contraires a ceux de la chair; ils sont
opposés entre eux, afin que vous ne fassiez point ce que vous voudriez » Galates 5:16-17). Il énumere
ensuite « les ceuvres de la chair » (Galates 5:19-21) et « le fruit de I’Esprit » (Galates 5:22-23).

Dans sa lettre aux Ephésiens, Paul souligne 'importance de poursuivre la lutte. Un chrétien qui ne lutte
plus contre sa chair perdra non seulement la bataille, mais aussi la guerre. Il dit : « Car, sachez-le bien,
aucun impudique, ou impur, ou cupide, c’est-a-dire, idolatre, n’a d’héritage dans le royaume de
Christ et de Dieu. Que personne ne vous séduise par de vains discours ; car c’est a cause de ces choses
que la colére de Dieu vient sur les fils de la rébellion » (Ephésiens 5:5-6).

C’est pourquoi I'apotre Paul, dans toutes ses lettres, appelle les chrétiens a se « dépouiller ... du vieil
homme » et 3 « revétir ’lhomme nouveau », comme il le fait dans la longue section d’Ephésiens 4:20
a 6:20, qu’il commence par ces mots : « Mais vous, ce n’est pas ainsi que vous avez appris Christ, si
du moins vous I'avez entendu, et si, conformément a la vérité qui est en Jésus, c’est en lui que vous
avez été instruits a vous dépouiller, eu égard a votre vie passée, du vieil homme qui se corrompt par
les convoitises trompeuses, a étre renouvelés dans I'esprit de votre intelligence, et a revétir "Thomme
nouveau, créé selon Dieu dans une justice et une sainteté que produit la vérité » (Ephésiens 4:20-
24).

Qu’est-ce qui doit étre dépouillé ? Le mensonge, le vol, les paroles blessantes, 'amertume, la colére,
la fornication, la souillure, I'idolatrie, 'ivrognerie et les autres péchés énumérés dans Ephésiens 4:20
a 6:20. Que faut-il revétir ? La vérité, le travail acharné, la générosité, les paroles aimables, 'amour, les
actions de grace, I'évitement du mal, I'utilisation de la Parole de Dieu, I'accomplissement de ses devoirs
en tant que femme, mari, enfant, parent, maitre, serviteur, et la persévérance dans la priére.

Une section similaire se trouve dans la lettre de Paul aux Colossiens, chapitres 3:5 a 4:6. C’est a cause
des présentations de Paul sur la lutte entre la chair et I'esprit dans le chrétien que Martin Luther aimait
utiliser I'expression latine : simul justus et peccator, ce qui signifie « juste et pécheur en méme
temps ». Nous sommes justes et justifiés par le pardon imputé des péchés, mais nous sommes toujours
pécheurs a cause de notre chair pécheresse et nous ne sommes que des débutants dans la vie
chrétienne.

Grace a 'homme nouveau créé par le Saint-Esprit, le chrétien peut exercer un pouvoir sur le vieil
homme. Lorsque nous avons été baptisés ou lorsque nous avons été amenés pour la premiére fois a
la foi en Christ, « notre vieil homme a été crucifié avec lui (Christ), afin que le corps du péché fiit
détruit, pour que nous ne soyons plus esclaves du péché » (Romains 6:6). Pourquoi, alors, le chrétien
devrait-il laisser le vieil homme prendre le contréle ? Paul pose la question : « Nous qui sommes morts
au péché, comment vivrions-nous encore dans le péché ? Ignorez-vous que nous tous qui avons été
baptisés en Jésus-Christ, c’est en sa mort que nous avons été baptisés ? Nous avons donc été
ensevelis avec lui par le baptéme en sa mort, afin que, comme Christ est ressuscité des morts par la
gloire du Pére, de méme nous aussi nous marchions en nouveauté de vie » (Romains 6:2-4). C’est
pourquoi Paul écrit aux chrétiens de Rome : « Que le péché ne régne donc point dans votre corps
mortel, et n"obéissez pas a ses convoitises. ... Le péché n’aura point de pouvoir sur vous » (Romains
6:12-14).

La chair pécheresse en nous ne peut étre convertie ou rééduquée. Elle doit étre mise a mort, crucifiée,
enterrée ou noyée, comme |'écrit Martin Luther dans son Petit Catéchisme. Le vieil homme cherche

377



N N

constamment a reprendre le controle du chrétien. C'est pourquoi il doit étre mis a mort
quotidiennement. Paul dit : « Si vous vivez selon la chair, vous mourrez ; mais si par I'Esprit vous
faites mourir les actions du corps, vous vivrez, » (Romains 8:13). Paul lui-méme a d{ tuer chaque jour
sa propre chair pécheresse, car il dit : « Je traite durement mon corps et je le tiens assujetti, de peur
d’étre moi-méme rejeté, apres avoir préché aux autres » (1 Corinthiens 9:27).

Poursuivre la lutte contre notre chair pécheresse est difficile mais tout a fait nécessaire. Le refus de
lutter contre la chair est un rejet de I'Esprit Saint. Paul a écrit: « Dieu ne nous a pas appelés a
I'impureté, mais a la sanctification. Celui donc qui rejette ces préceptes ne rejette pas un homme,
mais Dieu, qui vous a aussi donné son Saint-Esprit » (1 Thessaloniciens 4:7-8). « Ce que Dieu veut,
c’est votre sanctification » (1 Thessaloniciens 4:3).

Ce combat exige sérieux et persévérance, car le diable est du co6té de notre chair : « Soyez sobres,
veillez. Votre adversaire, le diable, rode comme un lion rugissant, cherchant qui il dévorera. Résistez-
lui avec une foi ferme, sachant que les mémes souffrances sont imposées a vos freres dans le
monde » (1 Pierre 5:8-9). Nous devons également nous attendre a ce que la persécution nous menace,
car, comme le dit Paul : « Tous ceux qui veulent vivre pieusement en Jésus-Christ seront persécutés »
(2 Timothée 3:12). Dans le monde entier, les chrétiens sont généralement une minorité persécutée,
car Jésus a dit : « Si vous étiez du monde, le monde aimerait ce qui est a lui ; mais parce que vous
n’étes pas du monde, et que je vous ai choisis du milieu du monde, a cause de cela le monde vous
hait » (Jean 15:19).

La lutte du chrétien contre toutes les forces du mal est décrite par I'apotre Paul dans Ephésiens 6:10-
18. Dans la force du Seigneur, en utilisant les armes spirituelles qu’il nous a fournies, nous pouvons
« tenir ferme contre les ruses du diable » (Ephésiens 6:11), « résister dans le mauvais jour »
(Ephésiens 6:13) et « éteindre tous les traits enflammés du malin » (Ephésiens 6:16).

Questions

Dans quelle mesure le chrétien coopére-t-il a sa propre sanctification ?
Quels noms la Bible donne-t-elle a ces deux forces dans le chrétien ?
Quelles sont les principales différences entre ces deux forces ?

Quelles sont les ceuvres de la chair ?

Quels sont le fruit de I'Esprit ?

Que signifie I'expression simul justus et peccator ?

A quoi tout chrétien doit-il s’attendre a étre confronté dans sa vie ?
Pourquoi est-il si important de persévérer dans cette lutte ?

Quels outils Dieu nous a-t-il donnés pour cette lutte (voir Ephésiens 6) ?

LN WNE

378



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.5 - La doctrine de la sanctification

Le désir du chrétien d’accomplir de bonnes ceuvres

Grace a l'action du Saint-Esprit, chaque chrétien désire accomplir de véritables bonnes ceuvres en
raison de sa foi en Christ, de son amour pour Dieu et de sa gratitude pour toutes les bénédictions de
Dieu. David a écrit au sujet du Messie dans le Psaume 110:3 : « Ton peuple est plein d’ardeur, quand
tu rassembles ton armée » (Psaume 110:3). Dans le Sermon sur la montagne, Jésus décrit ses disciples
comme des enfants de Dieu qui imitent leur Pére céleste en aimant leurs ennemis, en bénissant ceux
qui les maudissent, en faisant du bien a ceux qui les haissent et en priant pour ceux qui les persécutent
(Matthieu 5:43-48). Paul écrit : « Devenez donc les imitateurs de Dieu, comme des enfants bien-
aimés » (Ephésiens 5:1).

Le Saint-Esprit crée ce désir de faire le bien lorsqu’il crée en nous un coeur nouveau (Ezéchiel 36:26),
lorsqu’il crée un homme nouveau qui se renouvelle a I'image de Dieu (Colossiens 3:10). LEsprit Saint
renforce en nous ce désir de faire le bien en nous rappelant les miséricordes de Dieu, c’est-a-dire les
bénédictions de I'Evangile. Paul a introduit son encouragement aux chrétiens a produire de bons fruits
dans les chapitres 12 a 16 de sa lettre par un rappel des miséricordes de Dieu, qu’il a présentées dans
les 11 premiers chapitres. Paul a écrit : « Je vous exhorte donc, fréeres, par les compassions de Dieu,
a offrir vos corps comme un sacrifice vivant, saint, agréable a Dieu, ce qui sera de votre part un culte
raisonnable » (Romains 12:1). Ainsi, I'Esprit Saint pousse les chrétiens a plaire a Dieu dans leur vie par
leur attitude et leur comportement. Le premier fruit de I'Esprit est I'amour. C’est ainsi que Paul écrit :
« Ne devez rien a personne, si ce n’est de vous aimer les uns les autres ; car celui qui aime les autres
a accompli la loi. En effet, les commandements ... se résument dans cette parole : Tu aimeras ton
prochain comme toi-méme. Lamour ne fait point de mal au prochain: F'amour est donc
I'accomplissement de la loi » (Romains 13:8-10).

Les bonnes ceuvres que Dieu désire que les chrétiens accomplissent viennent de cceurs bien disposés,
de coeurs heureux des bénédictions de Dieu. Par la grace de Dieu, les assemblées de Macédoine étaient
heureuses de contribuer au fonds pour les chrétiens pauvres de Jérusalem, méme si elles étaient elles-
mémes tres pauvres. L'apotre Paul a témoigné au sujet de ces chrétiens : « lls ont, je I'atteste, donné
volontairement selon leurs moyens, et méme au dela de leurs moyens, nous demandant avec de
grandes instances la grace de prendre part a I'assistance destinée aux saints » (2 Corinthiens 8:3-4).
Ce n’est pas la taille du don ou sa valeur qui compte, mais la volonté avec laquelle le don est fait ou le
travail accompli. Paul le rappelle aux chrétiens de Corinthe : « La bonne volonté, quand elle existe, est
agréable en raison de ce qu’elle peut avoir a sa disposition, et non de ce qu’elle n’a pas » (2
Corinthiens 8:12). « Dieu aime celui qui donne avec joie » (2 Corinthiens 9:7).

Les bonnes ceuvres des chrétiens sont une bonne publicité pour I’Evangile du Christ et son pouvoir de
changer les vies. 'apo6tre Pierre a dit aux chrétiens qui lui étaient confiés : « Ayez au milieu des paiens
une bonne conduite, afin que, la méme ou ils vous calomnient comme si vous étiez des malfaiteurs,
ils remarquent vos bonnes ceuvres, et glorifient Dieu, au jour ou il les visitera » (1 Pierre 2:12). Ainsi,
les bonnes ceuvres d’un chrétien peuvent méme conduire a la conversion des non-croyants. Pierre dit
: « C’est la volonté de Dieu qu’en pratiquant le bien vous réduisiez au silence les hommes ignorants
et insensés » (1 Pierre 2:15).

379




Lorsque les chrétiens répondent aux maux qui leur sont faits en faisant le bien, cela fait vraiment
impression sur les autres ; en faisant cela, un croyant suit 'exemple du Christ, « qui, injurié, ne rendait
point d’injures, maltraité, ne faisait point de menaces » (1 Pierre 2:21-23). De méme que Jésus a fait
de la volonté de son Pére aimant le but de sa vie, de méme ceux qui croient en Jésus veulent faire ce
qui plaft a leur Pere. Jésus a dit : « Ma nourriture est de faire la volonté de celui qui m’a envoyé, et
d’accomplir son ceuvre » (Jean 4:34).

Les ceuvres qui plaisent a Dieu peuvent ne pas étre magnifiques ou spectaculaires aux yeux du monde.
Elles comprennent I'accomplissement des humbles devoirs liés a la position que I'on occupe dans la
vie. Par exemple, I'apotre Paul énumére les devoirs des femmes, des maris, des enfants, des parents,
des maitres et des serviteurs dans ses lettres aux Ephésiens, aux Colossiens et a son assistant Tite
(Ephésiens 5:22 — 6:9 ; Colossiens 3:18 - 4:1; Tite 2:1-10). Lorsqu’on a demandé a Jean le Baptiste
quels fruits ils devaient porter pour mériter la repentance, il a répondu qu’ils devaient partager leurs
bonnes choses avec les autres, qu’ils ne devaient pas dépouiller les autres et qu’ils devaient étre
satisfaits de leur salaire (Luc 3:8-14).

Le seul a pouvoir déterminer si une ceuvre est bonne ou non est Dieu lui-méme. Mais nous ne sommes
pas laissés dans I'ignorance quant aux ceuvres que Dieu considére comme bonnes. Dieu nous a donné
sa Parole dans la Bible pour nous aider a déterminer les ceuvres qui lui plaisent. Lorsqu’un docteur de
la loi a demandé a Jésus « Quel est le plus grand commandement de la loi ? », Jésus a répondu : « Tu
aimeras le Seigneur, ton Dieu, de tout ton cceur, de toute ton dme, et de toute ta pensée. C’est le
premier et le plus grand commandement. Et voici le second, qui lui est semblable : Tu aimeras ton
prochain comme toi-méme. De ces deux commandements dépendent toute la loi et les prophétes »
(Matthieu 22:36-40).

Les trois premiers des dix commandements donnés par Dieu par I'intermédiaire de Moise résument la
maniére dont nous manifestons notre amour pour Dieu : en I'adorant, en utilisant son nom a bon
escient et en écoutant sa parole. Les sept derniers des dix commandements nous montrent comment
nous manifestons notre amour envers notre prochain : en honorant nos parents, en aidant (et non en
blessant) notre prochain, en faisant preuve de pureté sexuelle, d’honnéteté, en pronongant des
paroles véridiques et en étant satisfaits de ce que Dieu nous a donné et de la maniére dont il nous
traite. Les détails sont précisés pour nous en particulier par les admonitions des ap6tres dans de larges
sections de leurs lettres, par exemple : Romains 12 — 15; Galates 5 — 6; Ephésiens 4:17 — 6:9;
Colossiens 3:5—4:6. Une lecture et une étude attentives de ces passages de I’Ecriture nous donneront
une trés bonne idée de ce que Dieu considere comme de bonnes ceuvres.

Ce n’est pas toute la loi que Dieu a donnée a Moise dans I'Ancien Testament qui nous dit ce qui est
bien et ce qui est mal pour nous aujourd’hui. De nombreux commandements et réglements que Dieu
a donnés a son peuple par l'intermédiaire de Moise n’étaient destinés qu’aux Israélites, comme nous
I'apprend une étude attentive des Ecritures. Dieu a donné d’autres commandements a certaines
personnes et a certains moments, comme lorsque Jésus a dit au jeune homme riche de vendre tout ce
gu’il possédait et de le donner aux pauvres (Marc 10:17-22). Ce commandement n’était certainement
pas destiné a tous les chrétiens de tous les temps, mais seulement a ce jeune homme. Seule I’Ecriture
peut nous révéler quels sont les commandements de I'Ecriture qui n’étaient que des préceptes
temporaires, et quels sont ceux qui s'imposent a tous les étres humains, en tout temps et en tout lieu.

Par exemple, les régles externes du troisieme commandement concernant le jour du sabbat ne sont
plus contraignantes pour nous. Lap6tre Paul a écrit aux chrétiens de Colosses : « Que personne donc
ne vous juge au sujet du manger ou du boire, ou au sujet d’une féte, d’'une nouvelle lune, ou des
sabbats: c’était 'ombre des choses a venir, mais le corps est en Christ » (Colossiens 2:16-17). C’est
pourquoi Martin Luther a écrit dans son Grand Catéchisme a propos du troisieme commandement :
« Ce commandement, selon cette acception grossiere (c’est-a-dire : en sons sens littéral et extérieur),
ne nous concerne pas, nous chrétiens. Car c’est une chose tout extérieure et, comme d’autres
prescriptions de I’Ancien Testament, liée a des coutumes, des personnes, des temps et des lieux

380



particuliers, qui, toutes, sont laissées libres maintenant par le Christ » (LA FOI DES EGLISES
LUTHERIENNES Confession et Catéchismes, p. 397, §622).

Alors que de nombreuses lois de I'Ancien Testament ne s’adressaient qu’aux Israélites, le Nouveau
Testament s’adresse a tous les croyants. Le Nouveau Testament met l'accent sur I'obéissance aux
autorités que Dieu a placées au-dessus de nous dans le gouvernement, dans notre travail et dans nos
foyers. Paul dit : « Que toute personne soit soumise aux autorités supérieures ; car il n’y a point
d’autorité qui ne vienne de Dieu, et les autorités qui existent ont été instituées de Dieu » (Romains
13:1). L'apbtre Pierre a enseigné la méme chose : « Soyez soumis, a cause du Seigneur, a toute
autorité établie parmi les hommes, soit au roi comme souverain, soit aux gouverneurs comme
envoyés par lui pour punir les malfaiteurs et pour approuver les gens de bien » (1 Pierre 2:13-14).
Cette obéissance est la volonté de Dieu pour nous, sauf si ces autorités nous interdisent d’obéir a Dieu
ou nous commandent de faire quelque chose qui est clairement contraire a la volonté de Dieu. Dans
ce cas, nous suivons I'exemple de Pierre et des autres ap6tres et nous disons : « Il faut obéir a Dieu
plutot qu’aux hommes » (Actes 5:29).

A cause de notre chair pécheresse, il arrive souvent que les chrétiens professants pensent qu’ils savent
mieux que Dieu quelles ceuvres sont vraiment bonnes. Dans I'Ancien Testament, le Seigneur a dit au
peuple, par I'intermédiaire de Moise : « Vous vous souviendrez de tous les commandements de
I’Eternel pour les mettre en pratique, et vous ne suivrez pas les désirs de vos coeurs et de vos yeux
pour vous laisser entrainer a I'infidélité » (Nombres 15:39). L'époque des juges était particulierement
impie car « chacun faisait ce qui lui semblait bon » (Juges 17:6 ; Juges 21:25).

Dieu ordonna au roi Sall d’attaquer les Amalécites et lui dit : « Dévouez par interdit tout ce qui lui
appartient ; tu ne I'épargneras point, et tu feras mourir hommes et femmes, enfants et nourrissons,
beeufs et brebis, chameaux et anes » (1 Samuel 15:3). A notre point de vue humain, cela semble
extréme, et le roi Salil pensait qu’il savait mieux que Dieu. C’est ainsi que « Saiil et le peuple
épargnerent Agag (roi d’Amalek), et les meilleures brebis, les meilleurs boeufs, les meilleures bétes
de la seconde portée, les agneaux gras, et tout ce qu’il y avait de bon ; ils ne voulurent pas le dévouer
par interdit » (1 Samuel 15:9). Lorsque Saliil a essayé de défendre ses actes et de dire qu’il avait gardé
les animaux pour les sacrifier, Samuel, le prophete de Dieu, lui a dit sans ambages : « 'obéissance vaut
mieux que les sacrifices, ... Car la désobéissance est aussi coupable que la divination, et la résistance
ne I'est pas moins que I'idolatrie et les théraphim. Puisque tu as rejeté la parole de I’Eternel, il te
rejette aussi comme roi » (1 Samuel 15:22-23). Faire ce que Dieu commande est toujours une bonne
ceuvre ; désobéir a Dieu est toujours un mal.

Lorsque le royaume unifié s’est divisé en deux parties aprés la mort de Salomon, Israél (le royaume du
nord) a été gouverné par le roi Jéroboam |. Mais Jérusalem, le lieu ou Dieu a ordonné au peuple de
I'adorer, se trouvait en Juda (le royaume du sud). Comme Jéroboam ne voulait pas que ses sujets se
rendent a Jérusalem, dans le sud, pour adorer Dieu, il créa deux autres lieux de culte, a Béthel et a
Dan. Il prétendait continuer a adorer le méme Dieu, mais il s’agissait d’un culte qu’il choisissait lui-
méme, et non du culte que Dieu avait ordonné. Son péché a été appelé « les péchés de Jéroboam »
(2 Rois 13:2 et beaucoup d’autres versets), et tous les rois d’Israél ont continué a commettre les mémes
péchés. Mais I'adoration choisie par soi-méme n’est pas I'obéissance a Dieu.

Au fil des années, les anciens juifs ont ajouté de nombreuses régles et réglementations aux lois de
Dieu, et leurs propres lois ont fini par étre considérées comme plus importantes que ce que Dieu avait
dit. A 'époque de Jésus, les pharisiens I'accusaient de pécher parce qu’il ne suivait pas la tradition des
anciens. Jésus a répondu a leurs accusations par une accusation de son cru : « Pourquoi transgressez-
vous le commandement de Dieu au profit de votre tradition ? ... Vous annulez ainsi la parole de Dieu
au profit de votre tradition. Hypocrites, Esaie a bien prophétisé sur vous, quand il a dit : Ce peuple
m’honore des levres, Mais son coeur est éloigné de moi. C’est en vain qu’ils m’honorent, en
enseignant des préceptes qui sont des commandements d’hommes » (Matthieu 15:3-9).

381



Les chrétiens de Colosses étaient trompés par des maitres qui les accablaient de toutes sortes de régles
concernant la nourriture, la boisson et le sabbat, ainsi que de nouvelles doctrines telles que le culte
des anges. Lapotre Paul leur a écrit : « Que personne donc ne vous juge au sujet du manger ou du
boire, ou au sujet d’'une féte, d’'une nouvelle lune, ou des sabbats ... Qu’aucun homme, sous une
apparence d’humilité et par un culte des anges, ne vous ravisse a son gré le prix de la course, ...
pourquoi, comme si vous viviez dans le monde, vous impose-t-on ces préceptes : Ne prends pas ! ne
golite pas ! ne touche pas! préceptes qui tous deviennent pernicieux par I'abus, et qui ne sont
fondés que sur les ordonnances et les doctrines des hommes ? lIs ont, a la vérité, une apparence de
sagesse, en ce qu’ils indiquent un culte volontaire, de I’humilité, et le mépris du corps, mais ils sont
sans aucun mérite et contribuent a la satisfaction de la chair » (Colossiens 2:16-23). Aux Corinthiens,
Paul écrit : « Vous avez été rachetés a un grand prix ; ne devenez pas esclaves des hommes » (1
Corinthiens 7:23).

De méme, aujourd’hui, il y a des chrétiens professants qui établissent leurs propres regles, et il y a des
groupes religieux, des organisations et des dirigeants individuels qui établissent des regles que les
autres doivent suivre et qui prétendent que ces régles doivent étre suivies pour plaire a Dieu. Le pape
catholique romain prétend avoir l'autorité de dire a tous les chrétiens du monde entier comment ils
doivent adorer Dieu. Il prétend avoir l'autorité de déterminer pour son peuple quelles ceuvres sont
bonnes et quelles ceuvres ne le sont pas, ce qui implique que ses regles doivent étre respectées si lI'on
veut plaire a Dieu.

Certains groupes religieux interdisent la consommation de certains aliments et de boissons alcoolisées.
Il y a des groupes qui interdisent aux chrétiens de participer aux affaires civiles ou de servir comme
soldats. Il y a ceux qui appellent a la révolution contre le gouvernement pour corriger I'injustice. Il y a
ceux qui promeuvent l'avortement, le comportement homosexuel, I'immoralité sexuelle et le mariage
entre personnes du méme sexe — toutes choses qui sont contraires a la claire Parole de Dieu. Il y a
des groupes religieux comme les musulmans qui croient que la persécution des non-musulmans est
approuvée par Dieu. Mais le prophéte Esaie dit : « Malheur a ceux qui appellent le mal bien, et le
bien mal ... | Malheur a ceux qui sont sages a leurs yeux, Et qui se croient intelligents ! » (Esaie 5:20-
21).

Certains luthériens ont également été influencés par le piétisme, de sorte qu’ils considerent comme
péché en soi certaines activités que Dieu n’a pas interdites dans sa Parole. Par exemple, certains
piétistes ont condamné des activités telles que les jeux, les jeux de cartes, toute forme de danse, les
promenades récréatives, les plaisanteries, les pieces de théatre ou les films, ou encore les banquets
festifs. Mais les chrétiens ne doivent pas adopter des regles de comportement qui vont au-dela de la
Parole de Dieu. Nous ne devons pas non plus aller dans I'autre sens et approuver des comportements
ou des activités qui sont manifestement contraires a la Parole de Dieu, comme le fait de permettre aux
femmes de devenir pasteurs ou responsables d’église, ou d’autoriser les parents a tuer leurs enfants a
naitre. Toutes nos doctrines et regles de comportement doivent provenir de la Parole de Dieu. Puisque
notre Dieu veut que nous soyons « zélés pour les bonnes ceuvres » (Tite 2:14), nous devons permettre
a Dieu de nous dire quelles sont les bonnes ceuvres. A cette fin, il nous a donné sa Parole dans les
saintes Ecritures. « Toute Ecriture est inspirée de Dieu, et utile pour enseigner, pour convaincre, pour
corriger, pour instruire dans la justice, afin que ’lhomme de Dieu soit accompli et propre a toute
bonne ceuvre » (2 Timothée 3:16-17).

382



Questions

ok wNE

Qui sont les seuls a pouvoir faire de bonnes ceuvres aux yeux de Dieu ?

Qu’est-ce qu’une bonne ceuvre aux yeux de Dieu ?

Comment pouvons-nous déterminer quelles ceuvres sont bonnes et lesquelles ne le sont pas ?
Quelle serait une tres mauvaise raison d’essayer de faire de bonnes ceuvres ?

Qu’est-ce qui devrait motiver les chrétiens a faire de bonnes ceuvres ?

Comment les bonnes ceuvres chrétiennes peuvent-elles contribuer a la diffusion de
I’Evangile ?

Comment pouvons-nous imiter Jésus lorsque nous sommes persécutés par ses ennemis ?
Pourquoi n’est-il pas nécessaire d’observer toutes les lois de Moise ?

Donnez quelques exemples d’adoration de Dieu que I'on choisit soi-méme.

. Quel est le devoir du chrétien envers les autorités gouvernementales ?

. Quand le chrétien doit-il désobéir aux autorités gouvernementales ?

. Qui est l'autorité finale en ce qui concerne ce qui est bien et ce qui est mal ?

. Donnez des exemples de groupes religieux qui édictent des lois sur le comportement qui vont

au-dela des Ecritures.

. Quels sont les groupes qui, dans votre localité, établissent des regles de culte et de

comportement qui ne sont pas conformes a I'enseignement de la Bible ?

383



THEOL@GICAL |

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.6 — La doctrine de la sanctification

Actions ni commandées ni interdites : Adiaphora

Il existe de nombreuses activités et comportements qui ne sont ni bons ni mauvais en soi. Par exemple,
un chrétien est libre de boire un verre de biére, de vin ou d’une autre boisson alcoolisée. Dieu ne nous
a pas ordonné de le faire. Il ne nous I'a pas interdit. C’est le choix individuel du chrétien de boire ou
non ce verre de biere. Les activités de ce type, que Dieu n’a ni commandées ni interdites, sont appelées
adiaphora : « choses indifférentes », « choses au milieu ». Dans certaines circonstances, ces « choses
au milieu » peuvent étre mauvaises, et dans d’autres circonstances, ces « choses au milieu » peuvent
étre nécessaires, mais en elles-mémes, elles ne sont ni bonnes ni mauvaises.

Il arrive que I'on doive prendre des décisions difficiles concernant les adiaphora. L'un des problémes
est de savoir quelles choses sont adiaphora et lesquelles ne le sont pas. Certaines personnes ont
tendance a étendre la liste des adiaphora pour y inclure des choses que Dieu a définitivement
interdites. Par exemple, certains chrétiens professant aujourd’hui affirment que le comportement
homosexuel est un adiaphoron (la forme singuliére d’adiaphora) que les chrétiens sont libres de faire
ou de ne pas faire, méme si Dieu I'a définitivement interdit. D’autres vont a l'extréme opposé et
réduisent la liste des adiaphores de maniere a ce qu’il y ait trés peu d’activités que Dieu n’ait pas
interdites. Certains piétistes, par exemple, considéraient les jeux comme un péché. Il est donc facile
pour les chrétiens d’aller trop loin dans I'une ou l'autre direction. Seule une étude attentive de
I’Ecriture peut nous donner une bonne compréhension des choses que Dieu a vraiment commandées

et de celles qu’il a vraiment interdites.

Un autre probléme qui se pose est que les chrétiens viennent d’horizons différents et sont éduqués
depuis leur jeunesse de différentes manieres. Si une personne a appris dans sa jeunesse que boire de
la biere ou toute autre boisson alcoolisée est un péché, sa conscience a été formée de cette maniére.
Pour cette personne, c’est un péché de boire de la biere aussi longtemps que sa conscience lui dit que
c’est mal, car c’est toujours mal de pécher contre sa conscience, c’est-a-dire de faire quelque chose
gue l'on croit mal, méme si ce n’est pas vraiment mal selon la Parole de Dieu. Dans une telle situation,
il est nécessaire que le chrétien soit convaincu dans son esprit que boire de la biére n’est pas mauvais
selon la Parole de Dieu avant de boire de la biere.

Dans de nombreuses cultures et dans divers contextes religieux, il existe des tabous, c’est-a-dire des
choses et des activités qui sont considérées comme interdites par la majeure partie de la population.
Il peut s’agir de tabous concernant certains aliments, certains types de vétements ou la maniére dont
les hommes et les femmes se comportent les uns envers les autres. Lorsque des personnes d’origines
et de cultures différentes se réunissent, il faut parfois un certain temps et une formation chrétienne
pour qu’elles se sentent a l'aise les unes avec les autres.

Parmi les premiers chrétiens, il y avait une grande différence entre la facon dont les Juifs étaient élevés
et la fagon dont les non-Juifs étaient élevés. Les Juifs circoncisaient leurs enfants males, ce qui n’était
pas le cas des non-Juifs. Les Juifs ne mangeaient pas ce qu’ils considéraient comme des aliments
impurs, comme le porc. Les non-Juifs ne suivaient pas ces pratiques. L'ap6tre Paul a di traiter cette
guestion dans de nombreuses congrégations composées a la fois de Juifs et de non-Juifs. Il traite de
cette question dans les chapitres 14-15 de sa lettre aux Romains, ainsi que dans les chapitres 8-10 de
la lettre aux Corinthiens.

384




En examinant ce que l'ap6tre dit dans ces chapitres, nous pouvons proposer quelques principes
comme lignes directrices générales pour notre vie chrétienne de sanctification. Le premier principe
est gu’en ce qui concerne les adiaphora authentiques, les chrétiens sont libres de les faire ou de ne
pas les faire, comme ils le déterminent eux-mémes dans leur propre esprit. C'est-a-dire qu’une
personne peut boire de la biére ou ne pas en boire ; nous sommes libres de faire ce que nous voulons
en la matiére. En effet, Paul dit a propos de la nourriture et de la boisson : « Je sais et je suis persuadé
par le Seigneur Jésus que rien n’est impur en soi » (Romains 14:14). Paul condamne ceux qui
établissent des régles concernant la nourriture et la boisson et d’autres choses qui vont au-dela de ce
gue Dieu lui-méme exige. Il écrit a Timothée : « Mais I’Esprit dit expressément que, dans les derniers
temps, quelques-uns abandonneront la foi, pour s’attacher a des esprits séducteurs et a des
doctrines de démons, par I’hypocrisie de faux docteurs portant la marque de la flétrissure dans leur
propre conscience, prescrivant de ne pas se marier, et de s’abstenir d’aliments que Dieu a créés pour
gu’ils soient pris avec actions de graces par ceux qui sont fideles et qui ont connu la vérité. Car tout
ce que Dieu a créé est bon, et rien ne doit étre rejeté, pourvu qu’on le prenne avec actions de graces,
parce que tout est sanctifié par la parole de Dieu et par la priéere » (1 Timothée 4:1-5).

Le deuxiéme principe est que, lorsque nous sommes en compagnie d’autres personnes gui croient que
certaines activités sont des péchés, nous ne pratiquerons pas ce gue nous sommes libres de faire par
ailleurs, par respect pour ceux qui, en leur ame et conscience, croient que ces choses sont mauvaises.
Le terme biblique utilisé a cet effet est I'offense. Nous essaierons de ne pas les offenser. En d’autres
termes, nous ne ferons pas en leur présence des choses que ces autres considérent comme mauvaises.
Nous ne voulons pas qu’ils suivent notre exemple et péchent contre leur propre conscience. La bonne
conduite dans ce cas est d‘aider quelqu’un a comprendre ce que Dieu dit, de sorte qu‘avec le temps,
sa conscience comprendra que ce que nous faisons n’est pas mal. Peut-étre se sentira-t-il méme libre
de se joindre a nous dans ce que nous faisons aprés avoir été convaincu par I’Ecriture que ce n’est pas
mal. Ces chrétiens qui croient que certaines choses sont mauvaises alors gu’elles ne le sont pas sont
appelés des chrétiens faibles.

Voici ce que 'ap6tre dit a ce sujet. « Tel croit pouvoir manger de tout : tel autre, qui est faible, ne
mange que des légumes. Que celui qui mange ne méprise point celui qui ne mange pas » (Romains
14:2-3). Paul dit encore : « Je sais et je suis persuadé par le Seigneur Jésus que rien n’est impur en
soi, et qu’une chose n’est impure que pour celui qui la croit impure. Mais si, pour un aliment, ton
frere est attristé, tu ne marches plus selon 'amour : ne cause pas, par ton aliment, la perte de celui
pour lequel Christ est mort » (Romains 14:14-15). « Pour un aliment, ne détruis pas l'ceuvre de Dieu.
A la vérité toutes choses sont pures ; mais il est mal a ’homme, quand il mange, de devenir une
pierre d’achoppement. Il est bien de ne pas manger de viande, de ne pas boire de vin, et de s’abstenir
de ce qui peut étre pour ton frere une occasion de chute, de scandale ou de faiblesse » (Romains
14:20-21).

De la méme maniére, Paul écrivait aux Corinthiens : « Ne soyez en scandale ni aux Grecs, ni aux Juifs,
ni a ’Eglise de Dieu, de la méme maniére que moi aussi je m’efforce en toutes choses de complaire
a tous, cherchant, non mon avantage, mais celui du plus grand nombre, afin qu’ils soient sauvés » (1
Corinthiens 10:32-33). Paul était prét a renoncer a sa liberté de faire certaines choses qui n’étaient pas
mauvaises par amour pour ceux qui étaient encore faibles dans leur compréhension de ce qui était
bien ou mal selon les Ecritures. Son principe était le suivant : « Bien que je sois libre a ’égard de tous,
je me suis rendu le serviteur de tous, afin de gagner le plus grand nombre. ... Je me suis fait tout a
tous, afin d’en sauver de toute maniére quelques-uns » (1 Corinthiens 9:19-22).

Le troisiéme principe est que lorsque nous sommes en compagnie d’enseignants qui insistent sur le
fait que manger certains aliments ou pratiguer certaines activités est un péché pour nous, nous
défendrons notre liberté de faire ces mémes choses que d’autres insistent sur le fait que nous ne
devons pas faire. Ces personnes qui insistent pour que les autres suivent leurs regles ne sont plus des
chrétiens faibles, mais de faux enseignants auxquels nous devons nous opposer. Paul met en garde ces

385



faux enseignants : « Que celui qui ne mange pas ne juge point celui qui mange, car Dieu I'a accueilli.
Qui es-tu, toi qui juges un serviteur d’autrui? » (Romains 14:3-4). Aux Galates, Paul a écrit:
« Demeurez donc fermes, et ne vous laissez pas mettre de nouveau sous le joug de la servitude »
(Galates 5:1). De la méme maniére, il a écrit aux Colossiens : « Que personne donc ne vous juge au
sujet du manger ou du boire, ou au sujet d’une féte, d’'une nouvelle lune, ou des sabbats »
(Colossiens 2:16).

Paul a suivi ces principes dans le cas de ses assistants Timothée et Tite. Timothée avait une meére juive
et un pere grec. Son pere ne |'a pas circoncis dans sa jeunesse, bien que sa mére soit juive. Dans
I'intérét de sa mission parmi les Juifs, Paul a jugé préférable que Timothée soit circoncis. Personne
n’insistait sur le fait qu’il devait étre circoncis pour étre sauvé. Dans leur liberté de circoncire ou de ne
pas circoncire comme ils I'entendaient, ils ont décidé de faire circoncire Timothée.

Mais lorsque certains faux enseignants ont insisté pour que son aide Tite, un non-Juif, soit circoncis,
Paul a refusé de faire circoncire Tite. Il a écrit aux Galates : « Mais Tite, qui était avec moi, et qui était
Grec, ne fut pas méme contraint de se faire circoncire. Et cela, a cause des faux fréres qui s’étaient
furtivement introduits et glissés parmi nous, pour épier la liberté que nous avons en Jésus-Christ,
avec l'intention de nous asservir. Nous ne leur cédames pas un instant et nous résistames a leurs
exigences, afin que la vérité de I’Evangile fit maintenue parmi vous » (Galates 2:3-5). Si Paul avait
accepté de faire circoncire Tite sous une telle pression, il aurait renié le principe de I’Evangile selon
lequel nous sommes sauvés uniquement par la foi en Jésus-Christ, car ces faux docteurs insistaient sur
le fait que la circoncision était nécessaire au salut.

En enseignant I'Evangile du Christ & des personnes d’une autre culture, il est important de savoir
quelles sont les activités taboues dans cette culture, afin que le chrétien puisse éviter de faire ces
choses qui pourraient conduire des chrétiens faibles a pécher contre leur propre conscience, ou qui
pourraient conduire des personnes d’une autre religion a réagir de maniére négative au christianisme
avant méme de savoir ce qu’est réellement le christianisme. Lattitude que les chrétiens doivent avoir
dans de telles circonstances est 'amour, 'amour des autres qui les conduira a faire tout ce qui peut les
aider a apporter I'Evangile salvateur de Jésus-Christ a ceux qui ont besoin de I’entendre. Les chrétiens
devraient volontiers s’abstenir d’exercer leur liberté chrétienne de faire certaines choses, si cela peut
contribuer & apporter I'Evangile du Christ a d’autres. Nous devons suivre le principe de Paul, énoncé
plus haut : « Bien que je sois libre a I'égard de tous, je me suis rendu le serviteur de tous, afin de
gagner le plus grand nombre. ... Je me suis fait tout a tous, afin d’en sauver de toute maniere
quelques-uns » (1 Corinthiens 9:19-22).

Questions

1. Quel est le terme utilisé pour désigner les choses que Dieu n’a ni commandées ni interdites ?

2. Quels sont les deux extrémes que les gens ont tendance a prendre en la matiere ?

3. Sivous le pouvez, citez quelques groupes de votre localité qui se situent dans I'un ou l'autre
de ces extrémes.

4. Quels sont les tabous dans la culture de votre région ?

5. Ces tabous sont-ils en accord avec I'Ecriture, ou non ? Donnez quelques exemples.

6. Quels problemes sont apparus entre les Juifs et les Grecs dans les premieres églises ?

7. Quels sont les trois principes qui devraient nous guider dans le traitement des adiaphores ?

8. Expliquez la base biblique de chacun de ces trois principes.

9. Pourquoi Paul a-t-il circoncis Timothée mais pas Tite ?

10. Que devons-nous toujours garder a 'esprit lorsque nous enseignons I'Evangile a des personnes
d’une autre culture ?

386



g‘ﬁ*
//CI NLINE

THEOL@GICAL

* STUDIES x » x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

s

.;,‘ >

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.7 — La doctrine de la sanctification

La sanctification comme processus graduel

Lorsque le Saint-Esprit amene un pécheur a faire confiance a la rédemption gagnée par le Christ pour
tous les hommes en tous lieux, il regoit le don d’une justification a 100 %, d’un pardon des péchés a
100 %. Il n‘existe pas de justification partielle ou de pardon partiel. Mais en ce qui concerne la
sanctification (au sens étroit du terme), le progres est graduel et il peut aussi y avoir des retours en
arriere. Les nombreuses fois ou les apdtres de notre Seigneur encouragent la croissance dans la
sainteté de vie nous montrent que c’est vrai. En fait, tous les encouragements donnés par les ap6tres
concernant la vie chrétienne sont nécessaires pour la bonne raison qu’aucun d’entre nous n’a atteint
le point de perfection. Notre justice de vie est qualifiée de naissante parce qu’elle en est encore aux
premiers stades de son développement et qu’elle a toujours besoin d’étre améliorée.

Par exemple, 'apOtre Paul a écrit aux chrétiens de Thessalonique : « Que le Seigneur augmente de
plus en plus parmi vous, et a I’égard de tous, cette charité que nous avons nous-mémes pour vous »
(1 Thessaloniciens 3:12). « Puisque vous avez appris de nous comment vous devez vous conduire et
plaire a Dieu, ... nous vous prions et nous vous conjurons au nom du Seigneur Jésus de marcher a cet
égard de progrés en progres » (1 Thessaloniciens 4:1). « Vous avez vous-mémes appris de Dieu a vous
aimer les uns les autres, et c’est aussi ce que vous faites envers tous les freres dans la Macédoine
entiere. Mais nous vous exhortons, freres, a abonder toujours plus dans cet amour» (1
Thessaloniciens 4:9-10).

Dans sa deuxieme lettre aux chrétiens de Thessalonique, Paul indique qu’il y a eu une croissance parmi
eux. Il écrit : « Nous devons a votre sujet, freres, rendre continuellement graces a Dieu, comme cela
est juste, parce que votre foi fait de grands progrés, et que la charité de chacun de vous tous a I'égard
des autres augmente de plus en plus » (2 Thessaloniciens 1:3). En méme temps, il les met en garde
contre tout retour en arriére : « Ne vous lassez pas de faire le bien » (2 Thessaloniciens 3:13).

L'apotre Pierre a également parlé de croissance dans ses deux lettres. « Désirez, comme des enfants
nouveau-nés, le lait spirituel et pur, afin que par lui vous croissiez » (1 Pierre 2:2). Tout comme les
bébés grandissent en buvant du lait, les chrétiens grandissent en buvant le lait pur de la Parole de
Dieu. De méme que le Saint-Esprit utilise la Parole de I'Evangile pour créer la foi et produire les fruits
de la foi, de méme il utilise la Parole de I’Evangile pour accroitre la foi et produire davantage de fruits
de la foi. Dans sa deuxieme lettre, Pierre a écrit : « sa divine puissance nous a donné tout ce qui
contribue a la vie et a la piété ... a cause de cela méme, faites tous vos efforts pour joindre a votre
foila vertu, a la vertu la science, a la science la tempérance, a la tempérance la patience, a la patience
la piété, a la piété 'amour fraternel, a 'amour fraternel la charité. Car si ces choses sont en vous, et
y sont avec abondance, elles ne vous laisseront point oisifs ni stériles pour la connaissance de notre
Seigneur Jésus-Christ » (2 Pierre 1:3, 5-8). Pierre a conclu cette lettre en encourageant a nouveau la
croissance. Il a écrit : « Croissez dans la grace et dans la connaissance de notre Seigneur et Sauveur
Jésus-Christ » (2 Pierre 3:18).

Pierre présente également une forte mise en garde contre le retour en arriére : « Si, apres s’étre retirés
des souillures du monde, par la connaissance du Seigneur et Sauveur Jésus-Christ, ils s’y engagent
de nouveau et sont vaincus, leur derniére condition est pire que la premiére. Car mieux valait pour
eux n’avoir pas connu la voie de la justice, que de se détourner, aprés I'avoir connue, du saint
commandement qui leur avait été donné. Il leur est arrivé ce que dit un proverbe vrai : Le chien est
retourné a ce qu’il avait vomi, et la truie lavée s’est vautrée dans le bourbier » (2 Pierre 2:20-22).

387




Au cours de ce processus de sanctification, le chrétien bénéficie d’'un pardon total de tous ses péchés,
tant qu’il se tourne vers le Christ pour obtenir son pardon. « L’Eternel aime ceux qui le craignent, Ceux
qui espérent en sa bonté » (Psaume 147:11). « Eternel prend plaisir a son peuple, Il glorifie les
malheureux en les sauvant. » (Psaume 149:4). Les chrétiens auxquels Pierre écrivait ses deux lettres
étaient encouragés a grandir dans leur foi et leur amour, mais en méme temps les bonnes choses qu’ils
faisaient déja comme fruits de leur foi étaient agréables a Dieu. Il leur dit : « Et vous-mémes, comme
des pierres vivantes, édifiez-vous pour former une maison spirituelle, un saint sacerdoce, afin d’offrir
des victimes spirituelles, agréables a Dieu par Jésus-Christ » (1 Pierre 2:5). Méme si les bonnes choses
gue nous faisons sont imparfaites et ont besoin d’étre améliorées, Dieu s’en réjouit parce que le
sacrifice parfait du Christ couvre leur imperfection. Tant que nous marchons dans la lumiére comme
Jésus est dans la lumiére, « le sang de Jésus son Fils nous purifie de tout péché » (1 Jean 1:7). « Si
quelgu’un a péché, nous avons un avocat aupres du Pére, Jésus-Christ le juste. Il est lui-méme une
victime expiatoire pour nos péchés » (1 Jean 2:1-2), non seulement les péchés que nous avons commis
avant d’étre chrétiens, mais aussi ceux que nous commettons encore en tant que chrétiens.

La chair pécheresse qui demeure dans les chrétiens ne peut étre convertie ou éduquée, mais elle doit
étre mise a mort par la puissance de I’Esprit Saint agissant par les moyens de la grace. Cela implique
la mise a mort quotidienne du vieil Adam par la confession du péché et une confiance renouvelée dans
le Seigneur Jésus pour le pardon. Au fur et a mesure que ce processus se poursuit dans nos vies, jour
apres jour, la chair perd de plus en plus de son pouvoir, et 'esprit créé par le Saint-Esprit gagne en
force et en contrdle sur davantage de parties du corps, telles que la bouche, les mains et les désirs
intérieurs de l'esprit. Mais parfois, la chair gagne en force par notre négligence des moyens de grace
et notre incapacité a persévérer et a étre sérieux dans notre lutte contre le péché. La parabole du
semeur et des terrains de Jésus nous met en garde contre le danger de voir d’autres intéréts évincer
et étouffer la bonne semence de la Parole, et contre le danger d’abandonner et de se détourner de la
lutte contre le péché lorsque la marche chrétienne devient extrémement difficile (Matthieu 13:3-9,
18-23; Luc 8:4-15).

Dans son Grand Catéchisme, Martin Luther a écrit de I'évolution progressive du chrétien vers la
sanctification : « Car bien que la grdce de Dieu ait été acquise par le Christ et que la sainteté ait été
opérée par le Saint-Esprit (au moyen de la Parole de Dieu dans la réunion de I'Eglise chrétienne), nous
ne sommes, néanmoins, jamais sans péché, a cause de notre chair que nous portons encore au cou. ...
Cependant, tandis que la sainteté est commencée et qu’elle augmente de jour en jour, nous attendons
que notre chair soit mise a mort en enfouie avec toutes souillures, mais aussi qu’elle reparaisse et
ressuscite glorieusement pour une sainteté pleine et entiére dans une vie nouvelle, éternelle. En effet,
a présent, nous restons a moitié purs et saints, de telle sorte que le Saint-Esprit besogne sans tréve en
nous par la Parole et nous distribue quotidiennement le pardon, jusque dans 'autre vie ou il n’y aura
plus de pardon » (LA FOI DES EGLISES LUTHERIENNES Confessions et Catéchismes, p. 377, §747-748).

Questions

1. Comment un chrétien peut-il étre parfaitement saint d’une certaine maniere et seulement
partiellement saint d’'une autre maniere ?

2. Quelle est la différence entre la justice imputée et la justice naissante ?

Qu’est-ce que I'encouragement apostolique a grandir nous apprend sur la sanctification ?

4. Qu'est-ce que le Saint-Esprit utilise pour conduire les chrétiens a progresser dans la vie
chrétienne ?

5. Quessignifie le retour en arriere ? Comment Dieu nous met-il en garde contre ce phénomene ?

6. Comment un chrétien peut-il étre pardonné s’il continue a pécher apres avoir été pardonné ?

7. Comment Dieu peut-il accepter les bonnes ceuvres d’'un chrétien méme si elles sont
imparfaites ?

8. En quoi est-il vrai que nous ne sommes qu’a moitié purs et saints, comme I'a écrit Luther ?

w

388



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.8 — La doctrine de la sanctification

Perfection et perfectionnisme

Il n'y a pas de chrétien dans ce monde qui soit entierement un « homme nouveau » sans rien avoir du
« vieil homme » en lui. C’est pourquoi aucun chrétien n’a atteint ou ne peut atteindre la perfection
dans sa vie de chrétien. Ce que Paul a confessé de lui-méme est vrai pour chaque chrétien : « Je prends
plaisir a la loi de Dieu, selon ’homme intérieur ; mais je vois dans mes membres une autre loi, qui
lutte contre la loi de mon entendement, et qui me rend captif de la loi du péché, qui est dans mes
membres » (Romains 7:22-23). Ainsi, les bonnes ceuvres des chrétiens sont déficientes en qualité et
en quantité a cause de leur chair pécheresse. C’est pourquoi les ap6tres du Christ continuent d’avertir
et d’encourager les chrétiens a marcher d’'une maniere digne de leur vocation chrétienne.

A cause de cette lutte constante contre la chair, le chrétien peut parfois étre tenté d’abandonner I'effort
de marcher selon I'Esprit. Il y a tant d’échecs et tant de revers. Mais Paul nous encourage a continuer :
« Celui qui seme pour sa chair moissonnera de la chair la corruption ; mais celui qui seme pour
I’Esprit moissonnera de I'Esprit la vie éternelle. Ne nous lassons pas de faire le bien; car nous
moissonnerons au temps convenable, si nous ne nous relachons pas » (Galates 6:8-9).

Il arrive méme que des chrétiens s’éloignent temporairement ou définitivement de la foi. Lorsque la
chute devient évidente, la communauté chrétienne peut méme avoir besoin d’excommunier un
chrétien pécheur qui est impénitent dans son péché, tout comme l'ap6tre Paul a demandé aux
chrétiens de Corinthe d’exclure de leur assemblée un homme qui était coupable d’adultere avec la
femme de son pére. Paul a écrit : « Qu’un tel homme soit livré a Satan pour la destruction de la chair,
afin que l'esprit soit sauvé au jour du Seigneur Jésus » (1 Corinthiens 5:5). Le but d’'une telle
excommunication est d'amener le pécheur impénitent a se repentir de ses péchés et de le ramener a
la foi en Christ et a la communion chrétienne.

Le fait que la perfection soit impossible dans cette vie ne signifie pas pour autant que nous devrions
abaisser le niveau de la vie chrétienne pour qu’elle devienne accessible. Les paroles de Jésus nous
enseignent que la perfection de Dieu lui-méme doit rester la norme de la sanctification chrétienne. En
effet, il a dit : « Soyez donc parfaits, comme votre Pére céleste est parfait » (Matthieu 5:48). Notre
but en tant que fils et filles de Dieu est d’imiter notre « Pére qui est dans les cieux ; car il fait lever son
soleil sur les méchants et sur les bons, et il fait pleuvoir sur les justes et sur les injustes » (Matthieu
5:45). Ainsi, Paul écrit : « Ainsi donc, pendant que nous en avons I'occasion, pratiquons le bien envers
tous, et surtout envers les freres en la foi » (Galates 6:10).

La norme de la sanctification chrétienne est la sainteté de Dieu lui-méme. L'apbtre Pierre appelle les
chrétiens qui lui sont confiés a étre « des enfants obéissants, ne vous conformez pas aux convoitises
que vous aviez autrefois, quand vous étiez dans I'ignorance. Mais, puisque celui qui vous a appelés
est saint, vous aussi soyez saints dans toute votre conduite, selon qu’il est écrit : Vous serez saints,
car je suis saint » (1 Pierre 1:14-15)

L'apbtre Paul nous dit que la grace de Dieu enseigne « nous enseigne a renoncer a I'impiété et aux
convoitises mondaines, et a vivre dans le siecle présent selon la sagesse, la justice et la piété, en
attendant la bienheureuse espérance, et la manifestation de la gloire du grand Dieu et de notre
Sauveur Jésus-Christ, qui s’est donné lui-méme pour nous, afin de nous racheter de toute iniquité,
et de se faire un peuple qui lui appartienne, purifié par lui et zélé pour les bonnes ceuvres » (Tite
2:12-14).

389




Il n'y a pas de péché que nous ne devrions pas nous efforcer de surmonter ; il n’y a pas de qualité de
bien que nous ne devrions pas nous efforcer d’atteindre. C’est ce que dit Paul : « Ayant donc de telles
promesses, bien-aimés, purifions-nous de toute souillure de la chair et de I'esprit, en achevant notre
sanctification dans la crainte de Dieu » (2 Corinthiens 7:1). Et il écrit encore : « Ainsi donc, comme
des élus de Dieu, saints et bien-aimés, revétez-vous d’entrailles de miséricorde, de bonté, d’humilité,
de douceur, de patience. Supportez-vous les uns les autres, et, si l’'un a sujet de se plaindre de l'autre,
pardonnez-vous réciproquement. De méme que Christ vous a pardonné, pardonnez-vous aussi. Mais
par-dessus toutes ces choses revétez-vous de la charité, qui est le lien de la perfection » (Colossiens
3:12-14).

Certains chrétiens ont interprété ces passages qui appellent a la perfection et a la sainteté comme
signifiant que les chrétiens peuvent effectivement atteindre la perfection dans cette vie. Mais le fait
que Dieu ordonne quelque chose ne signifie pas que c’est nécessairement quelque chose que nous
sommes capables de faire. LUobjectif principal des commandements de Dieu est de nous faire réaliser
a quel point nous sommes pécheurs, afin que nous nous tournions vers le Christ pour obtenir son
pardon. Plus nous nous efforcons de vivre le genre de vie que Dieu veut que nous menions, plus nous
prenons conscience du péché qui est en nous et qui rend la perfection impossible. Néanmoins, le
pardon de Dieu dans le Christ nous pousse a vivre une vie d'amour et de gratitude pour ses
bénédictions — une vie qui commence au moins a imiter la sainteté de notre Dieu.

Mais le perfectionnisme, I'idée que nous pouvons réellement atteindre la perfection dans notre vie
chrétienne ici sur terre, n’est pas enseigné dans les Ecritures. Lap6tre Jean dit clairement de nous, les
chrétiens : « Si nous disons que nous n’avons pas de péché, nous nous séduisons nous-mémes, et la
vérité n’est point en nous. ... Si nous disons que nous n’avons pas péché, nous le faisons menteur, et
sa parole n’est point en nous » (1 Jean 1:8-10). Lapdtre Paul a dit de lui-méme : « Ce n’est pas que
j’aie déja remporté le prix, ou que j’aie déja atteint la perfection ; mais je cours, pour tacher de le
saisir, puisque moi aussi j’ai été saisi par Jésus-Christ. Fréres, je ne pense pas l'avoir saisi ; mais je
fais une chose : oubliant ce qui est en arriére et me portant vers ce qui est en avant, je cours vers le
but, pour remporter le prix de la vocation céleste de Dieu en Jésus-Christ » (Philippiens 3:12-14).

Malgré ces paroles claires de I'Esprit de Dieu, des individus et des groupes ecclésiastiques ont enseigné
qu’il était possible d’obtenir la perfection dans cette vie. LEglise catholique romaine a officiellement
adopté le perfectionnisme, en disant: « Si quelgu’un dit que les commandements de Dieu sont
impossibles a observer méme pour 'homme justifié et établi dans la grace : qu’il soit anathéme »
(Concile de Trente, sixieme session, canon 18).

John Wesley, le fondateur du méthodisme, a enseigné qu’il est possible d’atteindre une certaine forme
de perfection. Ses enseignements sur la perfection ont été adoptés par les nombreuses églises de
sainteté, telles que I’Eglise du Nazaréen, les Méthodistes wesleyens et divers groupes se réclamant de
I’Eglise de Dieu. Mais la Parole de Dieu condamne clairement ces notions perfectionnistes. Nous lisons
dans Proverbes 20:9 : « Qui dira: J'ai purifié mon cceur, Je suis net de mon péché ? » Salomon dit dans
I’'Ecclésiaste 7:20 : « Il n’y a sur la terre point d’homme juste qui fasse le bien et qui ne péche jamais. »
Le prophéte Esaie a déclaré : « Nous sommes tous comme des impurs, Et toute notre justice est
comme un vétement souillé » (Esaie 64:5-6).

Le fait méme que Jésus ait enseigné a ses disciples a prier le Notre Pére indique que la perfection n’est
pas possible dans cette vie. Si c’était le cas, nous n‘aurions pas besoin de prier la cinquieme demande :
« Pardonne-nous nos offenses, comme nous aussi nous pardonnons a ceux qui nous ont offensés »
(Matthieu 6:12). En fait, certains perfectionnistes ont enseigné que Jésus n’a enseigné cette priére qu’a
ses disciples de I'époque, mais comme le Saint-Esprit est maintenant venu pour nous rendre saints et
parfaits, nous n’avons plus besoin de prier le Notre Pere parce que nous n’avons plus besoin de
demander le pardon de nos péchés.

U'histoire de I'Eglise montre que ceux qui enseignent que le perfectionnisme est accessible n‘ont
manifestement pas atteint la perfection dans leur propre vie ; ils se sont rendus coupables des mémes

390



types de péchés que le reste d’entre nous. Ceux qui enseignent le perfectionnisme abaissent souvent
la norme de la perfection de sorte que le but est supposé avoir été atteint par eux. Leur définition du
péché omet généralement les péchés de I'esprit ou les péchés de faiblesse ou d’ignorance. Méme dans
ce cas, ils sont généralement incapables d’atteindre la perfection selon leur propre norme abaissée.

Jésus n’a pas du tout péché selon la norme élevée de Dieu. « Il n’y a point en lui de péché » (1 Jean
3:5). Nous ne le trouvons pas non plus en train de demander a Dieu de pardonner un péché personnel.
Mais la Bible est remplie de priéres du peuple de Dieu dans lesquelles il confesse ses péchés et
demande le pardon. David a prié : « Je t’ai fait connaitre mon péché, je n’ai pas caché mon iniquité ;
Jai dit : Javouerai mes transgressions a I'Eternel ! Et tu as effacé la peine de mon péché » (Psaume
32:5). David a prié : « N’entre pas en jugement avec ton serviteur ! Car aucun vivant n’est juste devant
toi » (Psaume 143:2). Un autre psalmiste a écrit : « Si tu gardais le souvenir des iniquités, Eternel,
Seigneur, qui pourrait subsister ? Mais le pardon se trouve aupres de toi, Afin qu’on te craigne »
(Psaume 130:3-4).

Trois chapitres de I'Ancien Testament contiennent des prieres nationales de confession : Esdras 9,
Néhémie 9 et Daniel 9. La confession des péchés est un acte quotidien pour les chrétiens et les groupes
chrétiens. « Si nous confessons nos péchés, il est fidele et juste pour nous les pardonner, et pour
nous purifier de toute iniquité » (1 Jean 1:9). Jacques dit : « Confessez donc vos péchés les uns aux
autres » (Jacques 5:16). Paul a confessé : « Jésus-Christ est venu dans le monde pour sauver les
pécheurs, dont je suis le premier » (1 Timothée 1:15).

Jésus avait de nombreux désaccords avec les Pharisiens. Le probleme des pharisiens était qu’ils ne
reconnaissaient pas leurs péchés et qu’ils ne les confessaient pas. A une occasion, « Jésus leur
répondit : Si vous étiez aveugles, vous n’auriez pas de péché. Mais maintenant vous dites : Nous
voyons. C’est pour cela que votre péché subsiste » (Jean 9:41). En d’autres termes, si les Pharisiens
avaient admis leur cécité et confessé leurs péchés, ils auraient été pardonnés. Mais comme ils
prétendaient ne pas avoir de péchés a confesser (c’est-a-dire qu’ils disaient qu’ils voyaient), ils sont
restés dans leurs péchés. Comme le dit le proverbe : « Celui qui cache ses transgressions ne prospeére
point, mais celui qui les avoue et les délaisse obtient miséricorde » (Proverbes 28:13).

Questions

Pourquoi est-il impossible pour un chrétien d’atteindre la perfection dans cette vie ?
Quelles sont les deux forces qui luttent I'une contre 'autre dans le chrétien ?

Que doivent faire les chrétiens lorsque quelgu’un est impénitent dans son péché ?
Quelle est la norme du comportement et de I'attitude du chrétien ?

Pourguoi de nombreux chrétiens tentent-ils d’abaisser cette norme ?

Citez quelques passages qui déclarent que la perfection est la norme de Dieu.

Quel est I'objectif principal des commandements de Dieu ?

Qu’entend-on par perfectionnisme chrétien ? Qu’est-ce qui ne va pas ?

S'il existe dans votre région des groupes religieux qui enseignent le perfectionnisme, nommez-
les.

10. Comment les chrétiens doivent-ils gérer le péché dans leur vie ?

11. Quel était le principal probleme des pharisiens ?

12. Comment le Notre Pére nous enseigne-t-il a ne pas promouvoir le perfectionnisme ?

LW ~NOWUL AWM

391



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.9 — La doctrine de la sanctification

La valeur et la nécessité des bonnes ceuvres

Lorsque nous parlons de bonnes ceuvres, nous devons faire la distinction entre les bonnes ceuvres
authentiques qui plaisent a Dieu et les ceuvres qui sont extérieurement bonnes parce qu’elles profitent
a la société. Les soi-disant bonnes ceuvres des incroyants ne sont que des actes de justice civique. Par
exemple, les indigenes incroyants de Malte ont fait une « bonne » chose pour I'ap6tre Paul et ceux qui
I'accompagnaient lorsque leur navire a été détruit. Nous lisons : « Les barbares nous témoignéerent
une bienveillance peu commune ; ils nous recueillirent tous aupres d’un grand feu, qu’ils avaient
allumé parce que la pluie tombait et qu’il faisait grand froid » (Actes 28:2). Jésus lui-méme a souligné
gue les incroyants aiment ceux qui les aiment et sont gentils et serviables envers leurs amis (Matthieu
5:46-47). Les dirigeants incroyants font du bien a leur peuple lorsqu’ils punissent les malfaiteurs et
récompensent les citoyens respectueux de la loi (Romains 13:1-7). De telles ceuvres sont certainement
préférables au crime et au vice en ce qui concerne cette vie. En fait, les bonnes actions extérieures des
incroyants peuvent parfois sembler surpasser en quantité et en qualité les bonnes actions
authentiques des chrétiens.

Mais seuls les chrétiens peuvent accomplir de vraies bonnes ceuvres qui plaisent a Dieu. Dieu regarde
le cceur et la motivation d’'une personne. Par exemple, Cain et Abel ont tous deux apporté des sacrifices
a Dieu, mais Dieu n’a été satisfait que par l'offrande d’Abel ; il n’a pas été satisfait par l'offrande de Cain
(Genese 4:3-5). La différence entre ces sacrifices est qu’Abel a apporté son sacrifice « par la foi »
(Hébreux 11:4), c’est-a-dire qu’Abel a apporté son offrande en tant que croyant en la promesse d’un
Sauveur faite par Dieu. « Sans la foi il est impossible de lui étre agréable » (Hébreux 11:6). Les
incroyants, cependant, restent « morts par [leurs] offenses et par [leurs] péchés » (Ephésiens 2:1) et
sont « sans Christ » et « sans espérance et sans Dieu dans le monde » (Ephésiens 2:12). En revanche,
Dieu se réjouit des sacrifices de ceux qui croient en lui, car il est écrit : « Par lui (le Christ), offrons sans
cesse a Dieu un sacrifice de louange, c’est-a-dire le fruit de levres qui confessent son nom. Et
n’oubliez pas la bienfaisance et la libéralité, car c’est a de tels sacrifices que Dieu prend plaisir »
(Hébreux 13:15-16).

Les bonnes ceuvres qui plaisent véritablement a Dieu sont précieuses pour de nombreuses raisons.
Elles sont en accord avec la volonté de Dieu, elles sont des ceuvres de Dieu dans les chrétiens, elles
rendent gloire a Dieu et elles fournissent une preuve de la foi salvatrice en Christ. L'auteur de la lettre
aux Hébreux a conclu sa lettre par cette priere : « Que le Dieu de paix ... vous rende capables de toute
bonne ceuvre pour 'accomplissement de sa volonté, et fasse en vous ce qui lui est agréable, par
Jésus-Christ, auquel soit la gloire aux siécles des siécles ! Amen ! » (Hébreux 13:20-21). L'apotre Paul
dit aux chrétiens d’Ephése : « Nous sommes son ouvrage, ayant été créés en Jésus-Christ pour de
bonnes ceuvres, que Dieu a préparées d’avance, afin que nous les pratiquions » (Ephésiens 2:10).

Jésus a dit a ses croyants : « Que votre lumiére luise ainsi devant les hommes, afin qu’ils voient vos
bonnes ceuvres, et qu’ils glorifient votre Pére qui est dans les cieux » (Matthieu 5:16). Jacques dit :
« Je te montrerai la foi par mes ceuvres » (Jacques 2:18). De méme, au dernier jour, Jésus fera
connaitre les bonnes ceuvres de ses brebis comme preuve de leur foi en lui (Matthieu 25:34-40).

Nos bonnes ceuvres ne sont jamais assez bonnes pour mériter une quelconque récompense de la part
de Dieu, car chaque bonne ceuvre de chaque chrétien est toujours entachée de péché a cause de sa

392




chair pécheresse. Néanmoins, Dieu, dans sa grace, promet de nous accorder des récompenses de
grace — des récompenses que nous ne méritons pas — pour nous encourager a persévérer a son
service aussi longtemps que nous vivrons. Jésus décrit ses croyants comme des « heureux », méme
s’ils sont de pauvres pleureurs persécutés ; il leur dit : « Réjouissez-vous et soyez dans l'allégresse,
parce que votre récompense sera grande dans les cieux » (Matthieu 5:3-12). Méme les bonnes
ceuvres qui semblent extérieurement petites ou insignifiantes seront récompensées, car Jésus dit :
« Celui qui regoit un prophéte en qualité de prophéte recevra une récompense de prophéte, et celui
qui recoit un juste en qualité de juste recevra une récompense de juste. Et quiconque donnera
seulement un verre d’eau froide a I'un de ces petits parce qu’il est mon disciple, je vous le dis en
vérité, il ne perdra point sa récompense » (Matthieu 10:41-42).

Nous recevons ces récompenses de la grace a la fois dans cette vie et dans la vie a venir. Jésus a dit a
ses disciples : « Il n’est personne qui, ayant quitté, a cause de moi et a cause de la bonne nouvelle,
sa maison, ou ses fréres, ou ses sceurs, ou sa mere, ou son pére, ou ses enfants, ou ses terres, ne
regoive au centuple, présentement dans ce siecle-ci, des maisons, des fréres, des sceurs, des meéres,
des enfants, et des terres, avec des persécutions, et, dans le siecle a venir, la vie éternelle » (Marc
10:29-30). De méme, l'apo6tre Paul a écrit : « L'exercice corporel est utile a peu de chose, tandis que
la piété est utile a tout, ayant la promesse de la vie présente et de celle qui est a venir » (1 Timothée
4:8).

Comme la vie chrétienne est difficile et que les obstacles et les tentations sont nombreux, la promesse
de ces récompenses de la grace nous encourage a rester fidéles jusqu’au bout. « C’est pourquoi nous
ne perdons pas courage. Et lors méme que notre homme extérieur se détruit, notre homme intérieur
se renouvelle de jour en jour. Car nos légeres afflictions du moment présent produisent pour nous,
au dela de toute mesure, un poids éternel de gloire, parce que nous regardons, non point aux choses
visibles, mais a celles qui sont invisibles ; car les choses visibles sont passageéres, et les invisibles sont
éternelles » (2 Corinthiens 4:16-18). « J’'estime que les souffrances du temps présent ne sauraient
étre comparées a la gloire a venir qui sera révélée pour nous » (Romains 8:18).

Puisque Christ seul est notre Sauveur et que nous sommes sauvés uniquement par la foi en lui, nous
ne devrions jamais penser que les bonnes ceuvres que nous accomplissons sont nécessaires au salut.
Nous sommes pleinement sauvés par la foi en Jésus-Christ et son ceuvre de rédemption, avant et en
dehors de toute bonne ceuvre que nous pourrions accomplir. Paul dit que I’Evangile (la bonne nouvelle
du Christ) « est une puissance de Dieu pour le salut de quiconque croit » (Romains 1:16). Nous devons
toujours nous rappeler ce que Paul a écrit aux chrétiens d’Ephése : « C’est par la grace que vous é&tes
sauvés, par le moyen de la foi. Et cela ne vient pas de vous, c’est le don de Dieu. Ce n’est point par
les ceuvres, afin que personne ne se glorifie » (Ephésiens 2:8-9).

Mais méme si nous sommes sauvés uniqguement par la foi en Christ, et non par nos bonnes ceuvres,
nous n‘osons pas penser ou nous dire : « Je suis sauvé par la foi en Christ, et non par mes ceuvres. Je
vais donc m’efforcer de croire en Jésus et c’est tout ce qui me préoccupe. Je n‘ai pas besoin de plaire a
Dieu par de bonnes ceuvres, et je peux donc faire a peu pres tout ce que je veux tant que je crois en
Jésus. » Ceux qui croient en Jésus apprécient ce qu’il a fait pour eux et veulent donc faire les choses
qui lui plaisent. Leurs bonnes ceuvres découlent naturellement de leur foi. Ils ne sont pas contraints
par des menaces ou amadoués par des promesses. Paul écrit : « Nous avons été dégagés de la loi,
étant morts a cette loi sous laquelle nous étions retenus, de sorte que nous servons dans un esprit
nouveau, et non selon la lettre qui a vieilli » (Romains 7:6). C’est avec un coeur joyeux que les
chrétiens manifestent leur amour pour leur Sauveur en faisant les choses qui lui plaisent. En ce sens,
les bonnes ceuvres ne sont pas facultatives. Elles sont nécessaires parce que Dieu les a ordonnées. La
foi en Christ ne peut pas coexister et ne coexiste pas avec un esprit obstiné qui refuse de faire la volonté
de Dieu. Jean a écrit que les bonnes choses que nous faisons en tant que croyants prouvent aux autres
et a nous-mémes que notre foi est authentique. « Nous savons que nous sommes passés de la mort
a la vie, parce que nous aimons les freres » (1 Jean 3:14). La foi en Christ produit toujours I'amour

393



fraternel. « C’est ici son commandement : que nous croyions au nom de son Fils Jésus-Christ, et que
nous nous aimions les uns les autres » (1 Jean 3:23).

Ce n’est pas en faisant de bonnes ceuvres que nous préservons notre foi en Christ. Dieu préserve notre
foi en nous rappelant les bonnes choses qu’il a faites pour nous en nous sauvant de nos péchés. « Par
la puissance de Dieu, » nous sommes « gardés par la foi pour le salut prét a étre révélé dans les
derniers temps » (1 Pierre 1:5). Les mauvaises ceuvres, cependant, détruisent la foi. Par exemple, Paul
dit d’'Hyménée et d’Alexandre qu’« ils ont fait naufrage par rapport a la foi » (1 Timothée 1:19-20).
Ceux qui se détournent de la foi, vivent selon la chair et produisent ainsi dans leur vie les ceuvres de
la chair « n’hériteront point le royaume de Dieu » (Galates 5:21). « Si vous vivez selon la chair, vous
mourrez » (Romains 8:13).

Les bonnes ceuvres ne sont nuisibles a notre foi et a notre vie chrétienne que si nous mettons notre
confiance en elles plutot qu’en Christ, notre Sauveur. Lorsque I'ap6tre Paul a su que le Christ était son
Sauveur, plutét que sa propre obéissance a la loi de Dieu, il a considéré ses anciennes « bonnes
ceuvres » comme de la boue (des ordures). Ecoutez ses paroles : « Si quelque autre croit pouvoir se
confier en la chair, je le puis bien davantage, moi, circoncis le huitieme jour, de la race d’Israél, de la
tribu de Benjamin, Hébreu né d’Hébreux ; quant a la loi, pharisien ; quant au zele, persécuteur de
I’Eglise ; irréprochable, a I'égard de la justice de la loi. Mais ces choses qui étaient pour moi des gains,
je les ai regardées comme une perte, a cause de Christ. Et méme je regarde toutes choses comme
une perte, a cause de I'excellence de la connaissance de Jésus-Christ mon Seigneur, pour lequel j’ai
renoncé a tout, et je les regarde comme de la boue, afin de gagner Christ, et d’étre trouvé en lui, non
avec ma justice, celle qui vient de la loi, mais avec celle qui s’obtient par la foi en Christ, la justice
qui vient de Dieu par la foi » (Philippiens 3:4-9).

Questions

Dans quel sens les incroyants peuvent-ils faire de bonnes ceuvres ?
Pourquoi Dieu n’est-il pas satisfait de ces ceuvres ?
Quelle était la différence entre les sacrifices de Cain et d’Abel ?
Quels sont les sacrifices ou les bonnes ceuvres qui plaisent a Dieu ?
Comment savoir quelles bonnes ceuvres sont conformes a la volonté de Dieu ?
Quelle est la relation entre la foi en Christ et les bonnes ceuvres ?
Pourquoi disons-nous que les bonnes ceuvres des croyants sont les ceuvres de Dieu ?
Quelle est la différence entre une récompense de mérite et une récompense de grace ?
Pourquoi est-il faux de dire que les bonnes ceuvres sont nécessaires au salut ?
. Pourquoi est-il faux de dire que les bonnes ceuvres sont facultatives ?
. Pourquoi Paul a-t-il qualifié « de la boue » les ceuvres qu’il a accomplies avant de venir a la
foi ?

O ~NOWULEWNE

=
= O

394



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.10 - La doctrine de la sanctification

La priére dans la vie des chrétiens

Dés que quelgu’un devient enfant de Dieu par la foi en Jésus-Christ, le Saint-Esprit qui I’habite le
pousse a s’adresser a Dieu dans la priére. Lapotre Paul nous dit : « Tous ceux qui sont conduits par
I’Esprit de Dieu sont fils de Dieu. Et vous n’avez point regu un esprit de servitude, pour étre encore
dans la crainte ; mais vous avez regu un Esprit d’adoption, par lequel nous crions : Abba ! Péere ! »
(Romains 8:14-15). « Abba » est la facon dont I'enfant hébreu s’adresse a son pére terrestre. C’est aussi
la fagon dont les enfants adoptifs de Dieu s’adressent a leur Pére céleste. Si nous considérons Dieu
comme un monstre cruel qui veut nous punir, nous n‘aurons pas envie de le prier. Mais lorsque nous
réalisons que, dans son amour pour la race humaine, notre Pére céleste a envoyé son Fils pour sauver
le monde de ses péchés (comme le Saint-Esprit nous I'enseigne dans sa Parole), alors nous sommes
poussés a lui adresser des paroles de louange et a lui demander ses bénédictions et ses dons. Paul dit :
« Parce que vous étes fils, Dieu a envoyé dans nos coeurs I’Esprit de son Fils, lequel crie : Abba ! Pére !
Ainsi tu n’es plus esclave, mais fils ; et si tu es fils, tu es aussi héritier par la grace de Dieu » (Galates
4:6-7).

Les croyants de I'Ancien Testament en la venue du Messie s’adressaient également a Dieu dans la
priere. En fait, le livre des Psaumes est le livre de priere de Dieu lui-méme ; David et d’autres ont
prononcé et écrit ces priéres sous I'impulsion de I'Esprit Saint. Parmi les derniéres paroles de David,
on trouve cette déclaration : « Lesprit de I’Eternel parle par moi, Et sa parole est sur ma langue » (2
Samuel 23:2). Lorsque nous lisons les récits d’Abraham, de Moise, de Josué, de Gédéon, de Samuel et
des autres prophetes, nous constatons qu’ils s’adressent tres souvent a Dieu, lui adressant non
seulement leurs louanges et leurs demandes, mais aussi leurs lamentations et leurs cris de désespoir.
Ces hommes ont été encouragés a prier Dieu sur la base de I'alliance que Dieu avait conclue avec eux,
I'alliance qui promettait la miséricorde et le pardon par I'intermédiaire de la postérité de la femme
(Genese 3:15).

Lisez la priere de Daniel (Daniel 9:3-19). En voici quelques extraits: « Seigneur, Dieu grand et
redoutable, toi qui gardes ton alliance et qui fais miséricorde a ceux qui t’aiment ... Nous avons été
méchants ... Seigneur, a nous la confusion de face, ... parce que nous avons péché contre toi. Auprés
du Seigneur, notre Dieu, la miséricorde et le pardon, car nous avons été rebelles envers lui. ... Ce
n’est pas a cause de notre justice que nous te présentons nos supplications, c’est a cause de tes
grandes compassions. Seigneur, écoute ! Seigneur, pardonne ! Seigneur, sois attentif ! agis et ne
tarde pas, par amour pour toi, 6 mon Dieu ! » Remarquez la conscience de notre indignité et de notre
dépendance a I'égard de l'alliance de Dieu et de sa miséricorde. En méme temps, Daniel a osé
demander de grandes choses : le pardon de Dieu pour lui et son peuple, la délivrance de leurs ennemis
et une action rapide conforme aux promesses de Dieu lui-méme.

Notre Seigneur Jésus, bien qu’il ait été lui-méme Dieu sur terre, a prié son Pere céleste en tant
gu’homme. Ses disciples le trouvaient souvent en priére solitaire. lls ont enregistré certaines de ses
prieres. lls lui ont demandé de leur apprendre a prier, et il a répondu a leur demande en leur donnant
une priére modele (le Notre Pére), en leur donnant des instructions concernant la priere et en les
encourageant vivement a s’adresser a Dieu dans la priere.

395




L'une des choses que Jésus leur répétait souvent était qu’ils devaient prier Dieu en son hom, c’est-a-
dire au nom de Jésus. En fait, la seule raison pour laquelle nous pouvons oser prier Dieu est que Dieu
a envoyé son Fils pour enlever le péché qui nous sépare de Dieu. Nous, pécheurs, n'avons acces a Dieu
que par l'intermédiaire de Jésus, notre Médiateur. « Car il y a un seul Dieu, et aussi un seul médiateur
entre Dieu et les hommes, Jésus-Christ homme, qui s’est donné lui-méme en rangon pour tous » (1
Timothée 2:5-6).

Le soir précédant sa mort, le vendredi, Jésus avait beaucoup a dire sur la priere en son nom. Il a assuré
ses disciples : « Tout ce que vous demanderez en mon nom, je le ferai, afin que le Pére soit glorifié
dans le Fils. Si vous demandez quelque chose en mon nom, je le ferai » (Jean 14:13-14). « Si vous
demeurez en moi, et que mes paroles demeurent en vous, demandez ce que vous voudrez, et cela
vous sera accordé » (Jean 15:7). « En vérité, en vérité, je vous le dis, ce que vous demanderez au
Pére, il vous le donnera en mon nom. Jusqu’a présent vous n’avez rien demandé en mon nom.
Demandez, et vous recevrez, afin que votre joie soit parfaite » (Jean 16:23-24). « Vous demanderez
en mon nom, et je ne vous dis pas que je prierai le Pére pour vous ; car le Pére lui-méme vous aime,
parce que vous m’avez aimé, et que vous avez cru que je suis sorti de Dieu » (Jean 16:26-27).

Prier au nom de Jésus signifie que nous prions en tant que pécheurs indignes, n‘osant nous approcher
de Dieu que parce que Jésus, le Fils de Dieu, est notre Sauveur et Seigneur, qui nous a ouvert la voie
pour prier Dieu par sa souffrance et sa mort pour nos péchés.

Puisqu’il n’y a qu’un seul Dieu, le Pere, le Fils et le Saint-Esprit, ceux qui ne croient pas en ce Dieu
unique ne peuvent pas vraiment le prier. Lorsqu’ils prient un dieu de leur choix, leurs prieres peuvent
sembler aussi ferventes et dévouées que celles des apotres et des prophétes du Christ. Nous avons un
récit de ces priéres incrédules dans 1 Rois 18. Le vrai prophéte Elie, du vrai Dieu, a proposé aux faux
prophétes de leur dieu idole, Baal : « Je suis resté seul des prophétes de I'Eternel, et il y a quatre cent
cinquante propheétes de Baal. Que I'on nous donne deux taureaux ; qu’ils choisissent pour eux l'un
des taureaux, qu’ils le coupent par morceaux, et qu’ils le placent sur le bois, sans y mettre le feu ; et
moi, je préparerai I'autre taureau, et je le placerai sur le bois, sans y mettre le feu. Puis invoquez le
nom de votre dieu ; et moi, j'invoquerai le nom de I’Eternel. Le dieu qui répondra par le feu, c’est
celui-la qui sera Dieu » (1 Rois 18:22-24).

Les prophétes de Baal ont été les premiers a tenter leur chance. Tout au long de la journée, ils ont crié :
« Baal réponds nous ! » « lls sautaient devant I'autel qu’ils avaient fait. ... ls crierent a haute voix, et
ils se firent, selon leur coutume, des incisions avec des épées et avec des lances, jusqu’a ce que le
sang coulat sur eux. ... Mais il n’y eut ni voix, ni réponse, ni signe d’attention » (1 Rois 18:26-29).

Dieu a-t-il entendu ces prieres adressées a Baal ? Bien s(r, il en a eu connaissance, car il sait tout. Mais
il ne les a pas entendues dans le sens ou il les aurait considérées avec bienveillance ou aurait été incité
ay répondre. Lapotre Paul a écrit : « Que dis-je donc ? Que la viande sacrifiée aux idoles est quelque
chose, ou qu’une idole est quelque chose ? Nullement. Je dis que ce qu’on sacrifie, on le sacrifie a
des démons, et non a Dieu » (1 Corinthiens 10:19-20). En priant leurs idoles, les incroyants prient en
fait les démons (les mauvais esprits, les anges de Satan), et non le seul vrai Dieu.

Jésus a dit ceci au sujet de la priere des incroyants : « En priant, ne multipliez pas de vaines paroles,
comme les paiens, qui s’'imaginent qu’a force de paroles ils seront exaucés » (Matthieu 6:7). D'autre
part, Jésus a dit a ses croyants : « Ne leur ressemblez pas; car votre Pére sait de quoi vous avez besoin,
avant que vous le lui demandiez » (Matthieu 6:8). Le but de la priére n’est pas d’informer Dieu de quoi
gue ce soit, car il nous connait et il connait nos besoins mieux que nous ne nous connaissons nous-
mémes.

C’est pourquoi Dieu ne répond pas toujours a nos prieres comme nous le souhaiterions ou
I'attendrions. Il dit : « Demandez, et 'on vous donnera ; cherchez, et vous trouverez ; frappez, et 'on
vous ouvrira. Car quiconque demande regoit, celui qui cherche trouve, et I'on ouvre a celui qui

396



frappe. Lequel de vous donnera une pierre a son fils, s’il lui demande du pain ? Ou, s’il demande un
poisson, lui donnera-t-il un serpent ? Si donc, méchants comme vous I'étes, vous savez donner de
bonnes choses a vos enfants, a combien plus forte raison votre Pére qui est dans les cieux donnera-
t-il de bonnes choses a ceux qui les lui demandent » (Matthieu 7:7-11). Puisque notre Pére ne donne
a ses enfants que de bons cadeaux, méme si nous demandons de mauvais cadeaux, nous obtenons
parfois quelque chose de différent de ce que nous avons demandé, mais lorsque cela se produit, nous
avons confiance que ses cadeaux sont meilleurs que nos demandes. C’est pourquoi Jean écrit : « Si
nous demandons quelque chose selon sa volonté, il nous écoute » (1 Jean 5:14). Jésus lui-méme a
prié : « Que ma volonté ne se fasse pas, mais la tienne » (Luc 22:42). Combien plus nécessaire est-il
pour nous de demander a Dieu de n’exaucer nos demandes que si c’est selon sa volonté !

La priére chrétienne prend des formes tres variées. Il n’y a pas de lieu ou nous ne pouvons pas prier. ||
n’y a pas de moment ol nous ne pouvons pas prier. Il n’y a pas de posture que nous ne puissions
utiliser pour prier. Que nous utilisions les mots d’un autre, comme lorsque nous prions les Psaumes,
ou que nous formulions nos propres priéres, que nous prononcions les mots a haute voix ou que nous
les disions seulement dans notre esprit, que nous pensions seulement des pensées sans les mettre en
mots ou que nous écrivions nos prieres, Dieu est heureux d’entendre les priéres de ses enfants.

La Bible nous donne de nombreux exemples de prieres dans diverses circonstances. Daniel, par
exemple, a prié « dans sa maison, ou les fenétres de la chambre supérieure étaient ouvertes dans la
direction de Jérusalem ; et trois fois le jour il se mettait a genoux, il priait, et il louait son Dieu,
comme il le faisait auparavant » (Daniel 6:10). Jésus a dit a ses disciples : « Quand tu pries, entre dans
ta chambre, ferme ta porte, et prie ton Pére qui est la dans le lieu secret » (Matthieu 6:6). Jésus « se
jeta sur sa face, et pria » dans le jardin de Gethsémani, la nuit précédant sa mort (Matthieu 26:39).
« Le publicain » de la parabole de Jésus « se frappait la poitrine, en disant : O Dieu, sois apaisé envers
moi, qui suis un pécheur » (Luc 18:13).

Lorsque la femme de Samarie a demandé a Jésus si Jérusalem ou le mont Garizim était le lieu approprié
pour adorer Dieu, Jésus a répondu : « Lheure vient, et elle est déja venue, ou les vrais adorateurs
adoreront le Pére en esprit et en vérité » (Jean 4:23) ; ils ne se préoccuperont pas d’un lieu d’adoration
spécifique. Lorsque Jésus a prononcé sa majestueuse priere, décrite dans Jean 17, il « leva les yeux au
ciel » (Jean 17:1). Aprés I'ascension de Jésus au ciel, ses disciples se sont souvent réunis en un méme
lieu et ont prié leur Pere céleste « d’'un commun accord » (Actes 1:14) et « tous ensemble » (Actes
4:24). Etienne a prié Dieu alors qu’il était lapidé (Actes 7:59-60).

Parfois, nous ne savons pas pour quoi prier. lapotre Paul dit : « LEsprit nous aide dans notre faiblesse,
car nous ne savons pas ce qu’il nous convient de demander dans nos prieres. Mais I’Esprit lui-méme
intercéde par des soupirs inexprimables ; et celui qui sonde les coeurs connait quelle est la pensée
de PEsprit, parce que c’est selon Dieu qu’il intercede en faveur des saints » (Romains 8:26-27).
Remarquez que le Saint-Esprit qui est en nous prie également notre Pére céleste, et nous pouvons étre
absolument s(irs que notre Pere entend ses priéres, « parce que c’est selon Dieu qu’il intercede en
faveur des saints » (Romains 8:27). L'ap6tre Paul a dit aux chrétiens de Thessalonique : « Priez sans
cesse » (1 Thessaloniciens 5:17). Il écrit a Timothée : « Je veux donc que les hommes prient en tout
lieu, en élevant des mains pures, sans colére ni mauvaises pensées » (1 Timothée 2:8).

Il n’y a rien que les chrétiens ne puissent apporter a Dieu dans la priere. Paul dit : « Ne vous inquiétez
de rien ; mais en toute chose faites connaitre vos besoins a Dieu par des priéeres et des supplications,
avec des actions de graces » (Philippiens 4:6). Jean a écrit : « Si nous savons qu’il nous écoute,
quelgue chose que nous demandions, nous savons que nous possédons la chose que nous lui avons
demandée » (1 Jean 5:15).

En parcourant les Ecritures, nous trouvons des chrétiens qui prient Dieu dans leurs difficultés, comme
Dieu nous l'enseigne par I'intermédiaire d’Asaph : « Invoquez-moi au jour de la détresse » (Psaume
50:15). David a prié : « Eternel, mon Dieu ! je cherche en toi mon refuge ; Sauve-moi de tous mes

397



persécuteurs, et délivre-moi » (Psaume 7:2). Le prophéte Jérémie a connu de nombreux jours de
détresse. L'un de ces jours, il a prié : « J'ai invoqué ton nom, 6 Eternel, Du fond de la fosse. Tu as
entendu ma voix : Ne ferme pas 'oreille a mes soupirs, a mes cris ! » (Lamentations 3:55-56). Pendant
le ministere de Jésus, de nombreux malades et personnes en détresse lui ont demandé de I'aide dans
des prieres, comme celle de Jairus : « Ma petite fille est a 'extrémité, viens, impose-lui les mains,
afin qu’elle soit sauvée et qu’elle vive » (Marc 5:23). Les premiers chrétiens ont également fait appel
au Seigneur dans leurs difficultés, en disant, par exemple : « Seigneur, vois leurs menaces, et donne a
tes serviteurs d’annoncer ta parole avec une pleine assurance » (Actes 4:29).

Mais les chrétiens s’adressent a Dieu dans la priére également lorsqu’ils ne sont pas confrontés a un
besoin particulier. Lapotre Paul a donné des instructions a Timothée concernant le culte de
I'assemblée : « J’exhorte donc, avant toutes choses, a faire des priéres, des supplications, des
requétes, des actions de graces, pour tous les hommes, pour les rois et pour tous ceux qui sont
élevés en dignité, afin que nous menions une vie paisible et tranquille, en toute piété et honnéteté »
(1 Timothée 2:1-2). Nous prions pour nous-mémes, bien s(r, pour nos familles et pour nos amis, mais
il nous est également demandé d’intercéder pour tous ceux qui exercent une autorité sur nous. En fait,
Jésus a dit : « Priez pour ceux qui vous maltraitent et qui vous persécutent » (Matthieu 5:44). Nous
devons prier méme pour nos ennemis !

Nos fréres et sceurs chrétiens désirent nos priéres. Les ministres de I’Evangile désirent nos priéres.
L'apbtre Paul nous recommande : « Faites en tout temps par I'Esprit toutes sortes de priéres et de
supplications. Veillez a cela avec une entiére persévérance, et priez pour tous les saints. Priez pour
moi, afin qu’il me soit donné, quand j’ouvre la bouche, de faire connaitre hardiment et librement le
mystére de I'Evangile » (Ephésiens 6:18-19). Les saints dont il est question dans ce verset sont nos
coreligionnaires vivants.

L’Evangile de Luc nous rapporte le récit de dix |épreux qui ont demandé a Jésus de les aider. « ils
éleverent la voix, et dirent : Jésus, maitre, aie pitié de nous ! ». Mais apres que Jésus les a guéris, un
seul est revenu pour remercier Jésus de cette guérison. Jésus dit alors : « Les dix n’ont-ils pas été
guéris ? Et les neuf autres, ol sont-ils ? » (Luc 17:12-19). Dieu est glorifié et satisfait lorsque nous le
remercions et le louons pour ce qu’il a fait et continue de faire pour nous. De nombreux psaumes nous
invitent a remercier et a louer notre Dieu. En voici quelques exemples : « Chantez a I’Eternel, vous qui
I'aimez, célébrez par vos louanges sa sainteté ! » (Psaume 30:5). « Je te louerai dans la grande
assemblée, Je te célébrerai au milieu d’'un peuple nombreux » (Psaume 35:18). « Entrez dans ses
portes avec des louanges, Dans ses parvis avec des cantiques ! Célébrez-le, bénissez son nom ! Car
I’Eternel est bon ; sa bonté dure toujours, et sa fidélité de génération en génération » (Psaume 100:4-
5).

Toute la vie chrétienne est une vie dans laquelle Dieu nous parle continuellement dans sa Parole, qui
résonne dans notre esprit. Et la vie chrétienne est une vie dans laquelle nous sommes en contact avec
Dieu dans la priére. Lapotre Paul nous encourage par ces mots: « Soyez ... remplis de I’Esprit;
entretenez-vous par des psaumes, par des hymnes, et par des cantiques spirituels, chantant et
célébrant de tout votre coeur les louanges du Seigneur ; rendez continuellement graces pour toutes
choses a Dieu le Pére, au nom de notre Seigneur Jésus-Christ, vous soumettant les uns aux autres
dans la crainte de Christ » (Ephésiens 5:18-21).

398



Questions

O ~NOWULEWNE

R R R R R R R R
NOoO U WNRO

Qu’est-ce que la priere ?

Comment devons-nous penser a Dieu lorsque nous le prions ?

Que dit David des psaumes dans lesquels il prie Dieu ?

Quelle attitude Daniel a-t-il adoptée dans ses prieres a Dieu ?

Que pouvons-nous dire de la vie de priere de Jésus ?

Que signifie prier au nom de Jésus ?

Pourquoi I'idole Baal n’a-t-elle pas répondu aux priéres de ses prophétes ?
Pourquoi Dieu ne nous donne-t-il pas certaines des choses que nous demandons ?
Que signifie prier selon la volonté de Dieu ?

. Citez différentes postures possibles pour prier Dieu.

. Citez quelques moments et lieux ou les croyants ont prié Dieu.

. Pour qui devrions-nous prier ?

. Qu’est-ce que la plupart des lépreux guéris n‘ont pas fait aprés leur guérison ?

. Pourquoi devrions-nous louer le Seigneur en tout temps et en tout lieu ?

. Pourquoi pouvons-nous dire que le Seigneur est bon méme lorsque nous souffrons ?
. Comment les chrétiens prient-ils le plus souvent dans votre région du monde ?

. Comment encourageriez-vous la pratique de la priére chez les autres ?

399



ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.11 - La doctrine de la sanctification

Idées fausses sur la priére

Les non-chrétiens ne sont pas les seuls a avoir des idées fausses sur la priére. De fausses idées sur la
priere se sont également répandues parmi les chrétiens. Lune de ces fausses idées est celle selon
laquelle les chrétiens devraient prier pour ceux qui sont déja morts afin de les aider a atteindre la vie
éternelle ou de leur apporter une autre bénédiction. La Bible ne contient aucun exemple de prieres
pour les morts. Dieu ne nous a pas ordonné de prier pour les morts et n‘a pas non plus promis
d’entendre ou d’exaucer les prieres pour les morts. De telles prieres ne peuvent pas profiter aux morts,
car leur vie a été leur temps de repentance et de foi. Il est écrit : « Il est réservé aux hommes de mourir
une seule fois, aprés quoi vient le jugement » (Hébreux 9:27). Néanmoins, I’Eglise catholique romaine
encourage les prieres pour les morts, car elle enseigne qu’il existe un lieu appelé purgatoire ou les
croyants en Christ se rendent aprées leur mort, et que les priéres en leur faveur peuvent raccourcir leur
séjour au purgatoire et hater le jour ou ils pourront étre emmenés au ciel. Mais la Parole de Dieu ne
dit rien du tout a propos d’un quelconque lieu appelé purgatoire. La Bible n’enseigne que deux destins :
le ciel et I'enfer, et la destinée éternelle d’'une personne est déterminée a sa mort.

Le Saint-Esprit nous enseigne que nos prieres ne doivent s’adresser qu’a Dieu, c’est-a-dire au Dieu
trinitaire, Pere, Fils et Saint-Esprit. La priere est une forme d’adoration, et Jésus a dit en réponse a la
tentation de Satan : « Tu adoreras le Seigneur, ton Dieu, et tu le serviras lui seul » (Luc 4:8). Lorsque
I'apOtre Jean était sur le point d’adorer un ange créé que Dieu lui avait envoyé, I'ange lui a répondu :
« Garde-toi de le faire ! Je suis ton compagnon de service, et celui de tes freres qui ont le témoignage
de Jésus. Adore Dieu » (Apocalypse 19:10). Lorsque l'apotre Pierre a été envoyé chez un centurion
romain nommé Corneille, le livre des Actes des Ap6tres dit : « Lorsque Pierre entra, Corneille, qui était
allé au-devant de lui, tomba a ses pieds et se prosterna. Mais Pierre le releva, en disant : Léve-toi;
moi aussi, je suis un homme » (Actes 10:25-26).

Il n’existe aucun commandement ni aucune promesse de Dieu concernant les priéres adressées aux
saints défunts, tels que Marie ou l'un des apo6tres ou des anciens héros de la foi. Pourtant, dans le
rosaire et d’autres priéres officielles, I'Eglise catholique romaine affirme que Marie doit &tre invoquée
en tant que médiatrice entre le pécheur et le Sauveur Jésus-Christ. L'idée semble étre qu’il est bon de
s’adresser a la mére de Jésus pour lui demander son aide avant de s’adresser au Fils de Dieu lui-méme.
Mais I'ap6tre Paul a dit a Timothée : « il y a un seul Dieu, et aussi un seul médiateur entre Dieu et les
hommes, Jésus-Christ homme, qui s’est donné lui-méme en rangon pour tous » (1 Timothée 2:5-6).
Nous avons pleinement accés a Dieu par le Christ, et nous n‘avons besoin d’aucun autre médiateur.
« Puisque nous avons, au moyen du sang de Jésus, une libre entrée dans le sanctuaire ... et puisque
nous avons un souverain sacrificateur établi sur la maison de Dieu, approchons-nous avec un cceur
sincere, dans la plénitude de la foi » (Hébreux 10:19-22).

Il nous est interdit d’adorer des idoles ou des images ou de prier un dieu autre que le Dieu trinitaire.
Toute adoration ou priere a une divinité qui n’est pas définie ou décrite comme le Pére, le Fils et le
Saint-Esprit est de I'idolatrie. Cette idolatrie est fréquente chez beaucoup de ceux qui prétendent étre
chrétiens, car ils sont préts a adorer et a prier une sorte de dieu avec ceux qui ne croient pas que Jésus
est Dieu, comme les juifs, les musulmans et les adeptes de diverses religions paiennes. Mais I'apotre
Jean a écrit : « Quiconque nie le Fils n’a pas non plus le Pere » (1 Jean 2:23).

400




Les chrétiens peuvent et doivent prier Dieu en tout temps et en tout lieu, et nous devons également
prier pour tout le monde, pour les chrétiens comme pour les non-chrétiens, pour les amis comme pour
les ennemis. Mais cela ne signifie pas que nous devrions prier pour le succés des ennemis de I'Evangile,
car cela reviendrait a prier pour le succes du diable et de sa cause, plutét que pour le succes du Christ
et de sa cause. Chaque fois que nous prions le Notre Pere et que nous disons : « Que ton nom soit
sanctifié, que ton régne vienne et que ta volonté soit faite », nous prions pour le renversement de
tout faux enseignement qui n’honore pas le nom de Dieu, nous prions contre le royaume de Satan et
toutes les mauvaises causes, nous prions pour que la volonté de Satan ne soit pas faite.

Notre Seigneur nous avertit : « Gardez-vous des faux prophétes » (Matthieu 7:15). A la suite de cela,
I'apotre Paul nous instruit : « Ne vous mettez pas avec les infideles sous un joug étranger. Car quel
rapport y a-t-il entre la justice et I'iniquité ? ou qu’y a-t-il de commun entre la lumiére et les
téneébres ? Quel accord y a-t-il entre Christ et Bélial ? ou quelle part a le fidele avec I'infidéle ? Quel
rapport y a-t-il entre le temple de Dieu et les idoles ? ... Sortez du milieu d’eux, Et séparez-vous, dit
le Seigneur ; Ne touchez pas a ce qui est impur, Et je vous accueillerai » (2 Corinthiens 6:14-17).
Mener un culte ou prier une priére ensemble avec ceux qui ne partagent pas notre confession du
Christ, c’est mettre ensemble des choses qui devraient étre séparées.

L'apotre Paul nous met également en garde contre |'adoration et la priére avec ceux qui enseignent ou
promeuvent tout type d’enseignement ou de pratique contraire a sa Parole : « Je vous exhorte, fréres,
a prendre garde a ceux qui causent des divisions et des scandales, au préjudice de 'enseignement
que vous avez requ. Eloignez-vous d’eux. Car de tels hommes ne servent point Christ notre Seigneur,
mais leur propre ventre; et, par des paroles douces et flatteuses, ils séduisent les coeurs des
simples » (Romains 16:17-18).

D’autre part, il est bon que les chrétiens confessants prient régulierement les uns avec les autres et les
uns pour les autres, comme nous le faisons dans nos cultes d’église. Jésus a dit : « Si deux d’entre vous
s’accordent sur la terre pour demander une chose quelconque, elle leur sera accordée par mon Pére
qui est dans les cieux. Car la ou deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu d’eux »
(Matthieu 18:19-20). L'apotre Paul a demandé aux chrétiens de Rome de prier pour son ministere :
« Je vous exhorte, freres, par notre Seigneur Jésus-Christ et par 'amour de I’Esprit, a combattre avec
moi, en adressant a Dieu des priéres en ma faveur » (Romains 15:30). Aux Colossiens, il a écrit :
« Persévérez dans la priére, veillez-y avec actions de graces. Priez en méme temps pour nous, afin
que Dieu nous ouvre une porte pour la parole, en sorte que je puisse annoncer le mystére de Christ »
(Colossiens 4:2-3). De méme, il écrit aux chrétiens de Thessalonique : « fréres, priez pour nous, afin
que la parole du Seigneur se répande et soit glorifiée » (2 Thessaloniciens 3:1).

Grace a la priere, de grandes choses s’accomplissent dans le monde, tant en ce qui concerne la
préservation du monde qu’en ce qui concerne les questions spirituelles, car Dieu exauce les prieres de
ses enfants. Le psalmiste Asaph nous assure que Dieu répond aux prieres de ses enfants lorsqu’il écrit
au nom de Dieu : « Invoque-moi au jour de la détresse ; Je te délivrerai, et tu me glorifieras » (Psaume
50:15). Des milliers de croyants ont appris par expérience que Dieu répond a leurs priéres et les délivre
de toutes sortes de difficultés. De nombreuses nations et de nombreux peuples ont connu des
périodes de paix et de prospérité grace aux prieres des enfants de Dieu. Le prophete Jérémie a donné
ce conseil aux Juifs qui avaient été emmenés en captivité a Babylone : « Recherchez le bien de la ville
ou je vous ai menés en captivité, et priez I'Eternel en sa faveur, parce que votre bonheur dépend du
sien » (Jérémie 29:7).

L'un des encouragements les plus forts a prier nous vient de Jacques, le jeune frére de Jésus, qui nous
donne cette assurance : « Quelqu’un parmi vous est-il dans la souffrance ? Qu’il prie. Quelqu’un est-
il dans la joie ? Qu’il chante des cantiques. Quelqu’un parmi vous est-il malade ? Qu’il appelle les
anciens de I’Eglise, et que les anciens prient pour lui, en Poignant d’huile au nom du Seigneur ; la
priere de la foi sauvera le malade, et le Seigneur le relévera ; et s’il a commis des péchés, il lui sera

401



pardonné. Confessez donc vos péchés les uns aux autres, et priez les uns pour les autres, afin que
vous soyez guéris. La priére fervente du juste a une grande efficace. Elie était un homme de la méme
nature que nous : il pria avec instance pour qu’il ne plat point, et il ne tomba point de pluie sur la
terre pendant trois ans et six mois. Puis il pria de nouveau, et le ciel donna de la pluie, et la terre
produisit son fruit » (Jacques 5:13-18).

Il ne fait aucun doute que le plus grand péché lié a la priére est de ne pas prier. Ou peut-étre est-ce
notre tendance a prier pour des objectifs égoistes plutét que de vouloir que la volonté de Dieu soit
faite avant tout. Jacques a également écrit : « Vous ne possédez pas, parce que vous ne demandez
pas. Vous demandez, et vous ne recevez pas, parce que vous demandez mal, dans le but de satisfaire
vos passions » (Jacques 4:2-3). Un autre défaut lié a la priére est que nous ne croyons pas que Dieu va
vraiment entendre et répondre a nos prieres. Jacques dit ceci a ce sujet : « Si quelqu’un d’entre vous
manque de sagesse, qu’il la demande a Dieu, qui donne a tous simplement et sans reproche, et elle
lui sera donnée. Mais qu’il la demande avec foi, sans douter ; car celui qui doute est semblable au
flot de la mer, agité par le vent et poussé de coté et d’autre. Qu’un tel homme ne s’imagine pas qu’il
recevra quelque chose du Seigneur : c’est un homme irrésolu, inconstant dans toutes ses voies »
(Jacques 1:5-8).

Puisque nous avons tendance a concentrer notre attention sur les problémes physiques et les besoins
terrestres, nous devons suivre 'exemple de I'ap6tre Paul, qui a prié en particulier pour les besoins
spirituels de la congrégation de Colosses, une congrégation qu’il n’avait jamais visitée
personnellement. Remarquez l'objet de sa priére : « Nous ne cessons de prier Dieu pour vous, et de
demander que vous soyez remplis de la connaissance de sa volonté, en toute sagesse et intelligence
spirituelle, pour marcher d’une maniére digne du Seigneur et lui étre entierement agréables, portant
des fruits en toutes sortes de bonnes ceuvres et croissant par la connaissance de Dieu, fortifiés a
tous égards par sa puissance glorieuse, en sorte que vous soyez toujours et avec joie persévérants
et patients. Rendez graces au Pére, qui vous a rendus capables d’avoir part a I’héritage des saints
dans la lumiere » (Colossiens 1:9-12).

Certaines églises chrétiennes considerent la priere comme un moyen de grace. Mais un véritable
moyen de grace est quelque chose que Dieu fait pour nous donner le pardon des péchés et pour
renforcer notre foi en Christ. La Parole de Dieu et les sacrements sont ses moyens de grace. Nos prieres
sont une réponse de notre part a ses moyens de grace. Nos priéres doivent étre accompagnées d’un
usage fidéle des moyens de grace. Dieu nous parle avant que nous lui parlions. C’est toujours une
erreur de prier a propos de quelque chose sans considérer en méme temps ce que Dieu a a dire a ce
sujet dans sa Parole. Certains chrétiens exhortent les non-croyants a faire une priere pour étre sauvés,
mais il est impossible pour un non-croyant de prier Dieu et de lui demander la foi. Dieu doit d’abord
nous amener a la foi en Christ par les moyens de la grace avant que nous puissions le prier. Cependant,
deés qu’il y a la moindre étincelle de foi en Christ, le nouveau croyant demandera a Dieu de fortifier sa
foi. Remarquez ce que I'ap6tre Paul a écrit aux chrétiens de Rome : « Comment donc invoqueront-ils
celui en qui ils n'ont pas cru ? Et comment croiront-ils en celui dont ils n’ont pas entendu parler ? Et
comment en entendront-ils parler, s’il n’y a personne qui préche ? » (Romains 10:14).

Dire les mots d’une priére sans les penser est un mauvais usage de la priére. C’est ce genre de culte
que les prophétes de I’Ancien Testament, Amos et Esaie, ont condamné. Amos a écrit : « Je hais, je
méprise vos fétes, Je ne puis sentir vos assemblées. Quand vous me présentez des holocaustes et
des offrandes, Je n’y prends aucun plaisir ; Et les veaux engraissés que vous sacrifiez en actions de
graces, Je ne les regarde pas. Eloigne de moi le bruit de tes cantiques ; Je n’écoute pas le son de tes
luths » (Amos 5:21-23). Pourquoi Dieu a-t-il méprisé leurs offrandes et leurs prieres ? lls n’étaient pas
sinceres, et leurs actes le prouvaient. C’est pourquoi Amos ajoute : « Mais que la droiture soit comme
un courant d’eau, Et la justice comme un torrent qui jamais ne tarit » (Amos 5:24).

402



Esaie s’est exprimé de la méme maniére : « Quand vous étendez vos mains, je détourne de vous mes
yeux ; Quand vous multipliez les priéres, je n’écoute pas : Vos mains sont pleines de sang » (Esaie
1:15). Jésus a cité les paroles suivantes d’Esaie contre les pharisiens, qui faisaient partie des hypocrites
de son époque : « Quand ce peuple s’approche de moi, il m’honore de la bouche et des lévres ; Mais
son cceur est éloigné de moi » (Esaie 29:13).

Pouvoir parler a Dieu au nom de Jésus est un grand privilege. Cela n’est possible que parce que Jésus
a enlevé le péché qui nous séparait de Dieu. « Etant donc justifiés par la foi, nous avons la paix avec
Dieu par notre Seigneur Jésus-Christ, a qui nous devons d’avoir eu par la foi acces a cette grace, dans
laquelle nous demeurons fermes » (Romains 5:1-2). Notre Dieu veut que ses enfants utilisent cet
acces que Jésus a gagné pour nous. Prions.

Questions
1. Pourquoi ne devrions-nous pas prier pour les personnes décédées ?
2. Pourquoi devrions-nous adresser nos prieres uniqguement au Dieu trinitaire ?
3. Pourquoi ne devrions-nous pas considérer Marie comme une médiatrice entre Jésus et nous ?
4. Que dit la Bible sur le fait de prier avec des non-croyants ?
5. Que dit la Bible sur le fait de prier avec ceux qui promeuvent de faux enseignements ?
6. Avec qui devons-nous prier ?
7. Pour qui devons-nous prier ?
8. Contre qui prions-nous lorsque nous prions pour le nom et le regne de Dieu ?
9. Donnez quelques exemples de prieres qui ont été exaucées dans la Bible.

=
o

. Sivous le pouvez, donnez des exemples de vos propres priéres qui ont été exaucées.
. Citez plusieurs péchés que I'on peut commettre en rapport avec la priére.

. Pourquoi la priére a Dieu n’est-elle pas un véritable moyen de grace ?

. Pourquoi Dieu na-t-il pas répondu a certaines priéres a 'époque d’Amos et d’Esaie ?
. Que signifie I'acces a Dieu ?

. Comment devrions-nous utiliser cet acces a Dieu ?

. Quelles sont les choses a corriger dans votre vie de priere ?

[ T e S SER
AUk, WN -

403



i

oy

”‘

ONLINE .

THEOL@GICAL

* STUDIES x » x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

?7‘ S

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.12 - La doctrine de la sanctification

Les croix des chrétiens

La Parole de Dieu nous apprend que notre vie chrétienne dans ce monde ne sera pas facile. Il y a des
périodes de calme relatif ol Dieu envoie des bénédictions terrestres en abondance a ses enfants bien-
aimés sur terre. Mais il y a d’autres moments ou Dieu, dans son amour pour ses enfants, leur envoie
des difficultés de toutes sortes pour leur donner I'occasion d’exercer leur foi en ses promesses d’amour.
Dieu ne traite pas tous ses enfants de la méme maniére. Certains chrétiens recoivent de lourds
fardeaux, d’autres des fardeaux plus légers. Mais tous les chrétiens recoivent des fardeaux.

La présence du péché dans ce monde entraine des difficultés de toutes sortes pour tous les étres
humains. Le mot « croix » est parfois utilisé dans un sens général pour désigner toute forme de
souffrance. Mais Jésus veut que les chrétiens sachent que certaines difficultés leur arriveront
simplement parce qu’ils sont chrétiens. Ces difficultés spécifiques, Jésus les appelle « croix » parce
gu’elles arrivent aux chrétiens en raison de leur lien avec le Christ et sa croix. La croix de Jésus est une
classe a part, car il portait tout le péché humain et la culpabilité et la punition de tout le péché humain,
ce qui a culminé dans le fait qu’il a été abandonné par Dieu sur la croix. Néanmoins, chaque chrétien
a sa propre croix a porter lorsqu’il devient disciple du Christ.

Nous allons maintenant examiner quelques-uns des nombreux passages de la Bible qui traitent des
croix particuliéres des chrétiens et de la maniere dont nous devons les gérer. Nous devons garder a
I'esprit que tant que nous sommes chrétiens — des sarments attachés au Christ, le cep — nous
sommes les enfants bien-aimés de Dieu, et nous sommes totalement pardonnés et déclarés
pleinement justes aux yeux de notre Dieu. Par la foi en Jésus-Christ, nous avons déja la vie éternelle
alors que nous vivons encore dans ce monde. Les croix que Dieu nous envoie en tant que chrétiens ne
sont pas destinées a détruire notre foi en Christ, mais a la renforcer. Satan, cependant, tente d’utiliser
toutes ces croix a ses propres fins maléfiques ; il essaie toujours de détruire notre foi, dans les bons
moments comme dans les mauvais.

Dans son sermon sur la montagne, Jésus a assuré ses disciples : « Heureux serez-vous, lorsqu’on vous
outragera, qu’on vous persécutera et qu’on dira faussement de vous toute sorte de mal, a cause de
moi. Réjouissez-vous et soyez dans l'allégresse, parce que votre récompense sera grande dans les
cieux ; car c’est ainsi qu’on a persécuté les prophétes qui ont été avant vous » (Matthieu 5:11-12).
Remarquez que la persécution nous arrive a cause de Jésus, c’est-a-dire a cause de notre lien avec lui.
C’est pourquoi nous devrions nous en réjouir, plutot que de nous en plaindre. Et cela signifie que nous
sommes en compagnie des prophetes de Dieu, qui ont également été persécutés a cause du Christ.

Jésus n’a pas promis a ses disciples que le message que nous transmettons serait accepté par tous. Au
contraire, il a dit : « Vous serez hais de tous, a cause de mon nom; ... S’ils ont appelé le maitre de la
maison Béelzébul, a combien plus forte raison appelleront-ils ainsi les gens de sa maison ! »
(Matthieu 10:22, 25). Jésus leur a dit qu’il y aurait des moments ou ils devraient choisir entre Jésus et
leurs amis les plus chers et leur famille sur terre. Il leur a dit : « Ne croyez pas que je sois venu apporter
la paix sur la terre ; je ne suis pas venu apporter la paix, mais I'épée. Car je suis venu mettre la
division entre ’lhomme et son peére, entre la fille et sa mere, entre la belle-fille et sa belle-mére ; et
I’lhomme aura pour ennemis les gens de sa maison. Celui qui aime son pére ou sa mere plus que moi
n’est pas digne de moi, et celui qui aime son fils ou sa fille plus que moi n’est pas digne de moi ; celui

404




qui ne prend pas sa croix, et ne me suit pas, n‘est pas digne de moi » (Matthieu 10:34-38). « Si
quelgu’un veut venir aprés moi, qu’il renonce a lui-méme, qu’il se charge de sa croix, et qu’il me
suive » ” (Matthieu 16:24). « Quiconque d’entre vous ne renonce pas a tout ce qu’il posséde ne peut
étre mon disciple » (Luc 14:33).

Nous aurions tort de penser que ces croix ne seront données qu’a ceux qui sont des leaders parmi les
chrétiens, comme les douze apoOtres et les pasteurs et enseignants d’aujourd’hui. Lap6tre Paul a écrit
a Timothée : « Tous ceux qui veulent vivre pieusement en Jésus-Christ seront persécutés » (2
Timothée 3:12). A ses nouveaux convertis de Galatie, Paul a dit : « C’est par beaucoup de tribulations
qu’il nous faut entrer dans le royaume de Dieu » (Actes 14:22).

Lapotre Paul, en particulier, a connu de nombreux dangers lors de ses voyages dans I'Empire romain
pour proclamer I'Evangile du Christ. Il a donné aux chrétiens de Corinthe une liste des principaux
obstacles qu’il a rencontrés en tant que missionnaire (2 Corinthiens 11:23-33). Outre les persécutions
gu’il a subies de la part des ennemis du Christ, Paul avait un probleme physique qu’il appelait « une
écharde dans la chair » et qu’il demandait a Dieu de lui 6ter. Lorsque Dieu a rejeté ses demandes, Paul
a compris pourquoi Dieu lui avait donné cette épine. Il a écrit : « Pour que je ne sois pas enflé d’orgueil,
a cause de l'excellence de ces révélations, il m’a été mis une écharde dans la chair, un ange de Satan
pour me souffleter et m’empécher de m’enorgueillir » (2 Corinthiens 12:7). Parce que Dieu avait béni
Paul avec des révélations et des visions si étonnantes, il était en danger d’orgueil spirituel et avait
besoin de cette écharde pour rester humble et faible et avoir constamment besoin de la force de Dieu.

Les chrétiens auxquels 'ap6tre Pierre a écrit sa premiere lettre subissaient des persécutions de toutes
sortes. Les esclaves chrétiens, par exemple, étaient traités durement par leurs maitres et ils étaient
tentés de se rebeller contre eux. Mais Pierre leur a assuré que lorsqu’ils étaient punis injustement, ils
suivaient les traces du Christ lui-méme : « Serviteurs, soyez soumis en toute crainte a vos maitres,
non seulement a ceux qui sont bons et doux, mais aussi a ceux qui sont d’un caractere difficile. Car
c’est une grace que de supporter des afflictions par motif de conscience envers Dieu, quand on
souffre injustement. En effet, quelle gloire y a-t-il a supporter de mauvais traitements pour avoir
commis des fautes ? Mais si vous supportez la souffrance lorsque vous faites ce qui est bien, c’est
une grace devant Dieu. Et c’est a cela que vous avez été appelés, parce que Christ aussi a souffert
pour vous, vous laissant un exemple, afin que vous suiviez ses traces » (1 Pierre 2:18-21).

Pierre a fait la méme remarque a tous ses lecteurs lorsqu’il a écrit : « Bien-aimés, ne soyez pas surpris,
comme d’une chose étrange qui vous arrive, de la fournaise qui est au milieu de vous pour vous
éprouver. Réjouissez-vous, au contraire, de la part que vous avez aux souffrances de Christ. ... Si vous
étes outragés pour le nom de Christ, vous étes heureux. ... Si quelqu’un souffre comme chrétien,
gu’il n’en ait point honte, et que plutét il glorifie Dieu a cause de ce nom » (1 Pierre 4:12-16).

Les chrétiens ne sont pas les seuls a souffrir dans ce monde. Il arrive que Dieu envoie ou permette que
des tragédies terribles arrivent a ceux qui ne croient pas en lui. Nous pensons aux dix plaies que Dieu
a envoyées aux Egyptiens et a leur Pharaon lorsqu’ils ont refusé de laisser leurs esclaves, les Israélites,
quitter leur pays, comme Dieu I'exigeait (Exode 7-11). Lorsque de telles tragédies se produisent de nos
jours, nous ne connaissons généralement pas le but précis que Dieu a en téte. David se contente
d’énoncer le fait : « Beaucoup de douleurs sont la part du méchant » (Psaume 32:10). « Le malheur
tue le méchant, Et les ennemis du juste sont chatiés » (Psaume 34:22). Mais les maux dont souffrent
les incrédules en ce monde ne sont rien en comparaison des malheurs de la damnation éternelle. Jésus
I'a dit : « Celui qui ne croira pas sera condamné » (Marc 16:16). Lapotre précise ce que cela signifie
dans sa deuxiéme lettre aux Thessaloniciens : « Le Seigneur Jésus apparaitra du ciel avec les anges de
sa puissance, au milieu d’une flamme de feu, pour punir ceux qui ne connaissent pas Dieu et ceux
qui n‘obéissent pas a I'Evangile de notre Seigneur Jésus. Ils auront pour chatiment une ruine
éternelle, loin de la face du Seigneur et de la gloire de sa force, lorsqu’il viendra pour étre, en ce
jour-1a, glorifié dans ses saints » (2 Thessaloniciens 1:7-10).

405



Nous devons veiller a ne pas juger ceux qui subissent ces tragédies comme étant plus coupables que
ceux qui en sont épargnés. Nous devons nous rappeler ce que Jésus a dit a propos de deux tragédies
qui se sont produites a son époque : « Croyez-vous que ces Galiléens fussent de plus grands pécheurs
que tous les autres Galiléens, parce qu’ils ont souffert de la sorte ? Non, je vous le dis. Mais si vous
ne vous repentez, vous périrez tous également. Ou bien, ces dix-huit personnes sur qui est tombée
la tour de Siloé et qu’elle a tuées, croyez-vous qu’elles fussent plus coupables que tous les autres
habitants de Jérusalem ? Non, je vous le dis. Mais si vous ne vous repentez, vous périrez tous
également » (Luc 13:2-5). Ces tragédies, ou et quand elles se produisent, sont des appels a la
repentance pour chacun d’entre nous.

Lorsque des chrétiens endurent des problémes particulierement difficiles, nous devons nous abstenir
de porter un jugement sur eux aussi. Lorsque ’'homme pieux Job a été frappé par la perte horrible de
ses biens et de ses dix enfants en un seul jour, et que peu aprées il a été atteint d’une terrible maladie,
ses trois amis en ont conclu que Job devait étre coupable de quelque péché secret pour lequel Dieu le
punissait. Mais les amis de Job se sont trompés et ont été cruels dans leurs jugements. Le livre de Job
nous emmene dans les coulisses et nous montre qu’a travers les luttes de Job, Dieu montrait a Satan
gue Job était son fidele partisan, quel que soit le mal qui I'atteignait. C’est Dieu qui a permis a Satan
de nuire a Job. I’Eternel dit a Satan : « Voici, tout ce qui lui appartient, je te le livre ; seulement, ne
porte pas la main sur lui » (Job 1:12). C’est Dieu qui a ensuite permis a Satan d’aller encore plus loin.
L’Eternel dit & Satan : « Voici, je te le livre : seulement, épargne sa vie » (Job 2:6). Notez que Satan ne
peut aller plus loin que ce que Dieu lui permet en infligeant le mal aux enfants de Dieu. Dieu garde le
controle total.

L'histoire de Job nous montre que c’est Dieu qui inflige aux chrétiens des épreuves de toutes sortes,
méme si c’est le diable et le monde incroyant qui leur infligent en réalité la douleur et I'angoisse. Job
reconnaissait que c’était Dieu qui lui envoyait tous ses maux, et c’est ce qui le troublait le plus. Job a
dit : « Dieu me livre a la merci des impies, Il me précipite entre les mains des méchants. ... Il a tiré
sur moi comme a un but » (Job 16:11-12). Dieu a parlé par I'intermédiaire de son prophéte Esaie : « Je
suis I'Eternel, et il n’y en a point d’autre. Je forme la lumiére, et je crée les ténébres, Je donne la
prospérité, et je crée Iadversité ; Moi, I'Eternel, je fais toutes ces choses. » (Esaie 45:6-7). Les
chrétiens ne croient pas en deux divinités égales, 'une bonne et l'autre mauvaise, mais en un seul
Seigneur Dieu, qui contrdle toutes choses.

Pourtant, il existe une lutte entre Dieu et Satan pour I'dme de chaque individu. La nuit précédant sa
mort, Jésus a dit a Pierre : « Satan vous a réclamés, pour vous cribler comme le froment. Mais j’ai
prié pour toi, afin que ta foi ne défaille point ; et toi, quand tu seras converti, affermis tes fréres »
(Luc 22:31-32). Pierre a effectivement renié son maitre plus tard dans la nuit, mais il s'est également
repenti de son péché et s’est tourné vers Jésus pour obtenir son pardon, comme ce dernier l'avait
demandé. L'ap6tre Paul a mis en garde les chrétiens qui lui étaient confiés : « Que celui qui croit étre
debout prenne garde de tomber ! ». Mais il les a ensuite rassurés : « Aucune tentation ne vous est
survenue qui n‘ait été humaine, et Dieu, qui est fidele, ne permettra pas que vous soyez tentés au
dela de vos forces ; mais avec la tentation il préparera aussi le moyen d’en sortir, afin que vous
puissiez la supporter » (1 Corinthiens 10:12-13).

La lettre aux Hébreux compare le chatiment que Dieu inflige a ses enfants a la discipline que les péres
imposent a leurs enfants pour leur bien. Nous lisons : « Supportez le chatiment : c’est comme des fils
que Dieu vous traite ; car quel est le fils qu’un pére ne chatie pas ? ... Nos péeres nous chatiaient pour
peu de jours, comme ils le trouvaient bon ; mais Dieu nous chatie pour notre bien, afin que nous
participions a sa sainteté. Il est vrai que tout chatiment semble d’abord un sujet de tristesse, et non
de joie ; mais il produit plus tard pour ceux qui ont été ainsi exercés un fruit paisible de justice »
(Hébreux 12:7-11).

406



C’est Dieu qui envoie des croix a ses enfants. Ce n’est pas a nous, chrétiens, d’'imposer des croix a nos
fréres chrétiens, soi-disant pour leur bien. Nous ne sommes pas assez sages pour porter de tels
jugements. LapoOtre Paul a condamné les faux docteurs de Colosses qui pronaient « un culte
volontaire, de I’humilité, et le mépris du corps, mais ils sont sans aucun mérite et contribuent a la
satisfaction de la chair » (Colossiens 2:23). Il n’est pas non plus convenable que nous, chrétiens,
choisissions notre propre croix, en nous punissant par exemple en nous privant de nourriture ou une
autodiscipline excessive, ou en invitant délibérément a la persécution ou au martyre. L'ap6tre Paul a
échappé au danger lorsqu’il le pouvait ; dans un cas, « On [le] descendit par une fenétre, dans une
corbeille, le long de la muraille » pour échapper au gouverneur de Damas (2 Corinthiens 11:33).

Nous, chrétiens, pouvons demander a Dieu de nous délivrer de nos croix. Paul a prié pour étre délivré
de son « écharde dans la chair » et Dieu lui a répondu en lui expliquant pourquoi il devait la garder.
Méme Jésus a prié pour étre délivré de la croix dans le jardin de Gethsémané. Dieu a répondu a sa
priere en le fortifiant pour I'épreuve sans I'enlever. En de telles occasions, nous devrions prier comme
Jésus I'a fait : « Pere, si tu voulais éloigner de moi cette coupe ! Toutefois, que ma volonté ne se fasse
pas, mais la tienne » (Luc 22:42).

Les chrétiens sont parfois tentés de penser que leurs croix sont une punition pour un péché particulier
gu’ils ont commis. Nous devons alors nous rappeler que nos péchés ont déja été punis lorsque Jésus a
souffert pour eux sur la croix, et qu’« il n’y a donc maintenant aucune condamnation pour ceux qui
sont en Christ Jésus » (Romains 8:1). Dieu nous chéatie « pour notre bien, afin que nous participions
a sa sainteté. ... Il produit plus tard pour ceux qui ont été ainsi exercés un fruit paisible de justice »
(Hébreux 12:10-11). Au lieu de nous imaginer que nous sommes punis pour nos péchés, nous devrions
plutdt nous réjouir comme Pierre nous dit : « Réjouissez-vous, au contraire, de la part que vous avez
aux souffrances de Christ, afin que vous soyez aussi dans la joie et dans I'allégresse lorsque sa gloire
apparaitra » (1 Pierre 4:13). Les apodtres du Seigneur avaient été battus par le conseil juif, mais
lorsqu’ils furent relachés, « Les apotres se retirerent de devant le sanhédrin, joyeux d’avoir été jugés
dignes de subir des outrages pour le nom de Jésus » (Actes 5:40-41).

Il n'y a pas de lien entre certains péchés et des jugements spécifiques. Lorsque Jésus et ses disciples
rencontrérent un homme aveugle de naissance, ils I'interrogerent en disant : « Rabbi, qui a péché, cet
homme ou ses parents, pour qu’il soit né aveugle ? Jésus répondit : Ce n’est pas que lui ou ses
parents aient péché ; mais c’est afin que les ceuvres de Dieu soient manifestées en lui » (Jean 9:2-3).
Lorsque I'ami de Jésus, Lazare, est tombé malade et est mort, Jésus a dit : « Cette maladie n’est point
a la mort ; mais elle est pour la gloire de Dieu, afin que le Fils de Dieu soit glorifié par elle » (Jean
11:4). Dieu a une raison et un but pour tout ce qu’il fait, mais ce n’est pas a nous de toujours savoir
guel est son but et sa raison. D’'une maniére générale, nous pouvons dire avec Paul : « Nous savons ...
que toutes choses concourent au bien de ceux qui aiment Dieu, de ceux qui sont appelés selon son
dessein » (Romains 8:28).

Dans les moments d’extréme souffrance, les chrétiens sont méme tentés de douter de 'amour de Dieu
pour eux et peut-étre méme de I'ensemble de sa révélation dans la Bible. Dans sa parabole du semeur
et de la semence, Jésus dit qu’une certaine semence « tomba sur le roc : quand elle fut levée, elle
sécha, parce qu’elle n’avait point d’humidité » (Luc 8:6). Jésus I'a expliqué en disant : « Ceux qui sont
sur le roc, ce sont ceux qui, lorsqu’ils entendent la parole, la regoivent avec joie ; mais ils n‘ont point
de racine, ils croient pour un temps, et ils succombent au moment de la tentation » (Luc 8:13). Ce
n’est pas le but ou l'intention de Dieu, mais cela arrive. Satan n’aime rien tant que d’attaquer un
chrétien lorsqu’il souffre et de le priver de sa foi en Christ. Satan a tenté Jésus lorsqu’il avait faim apres
un jeline de quarante jours (Matthieu 4:2-3). Le chrétien est tenté de dire avec Jérémie : « Pourquoi
nous oublierais-tu pour toujours, nous abandonnerais-tu pour de longues années ? » (Lamentations
5:20).

407



Les Psaumes 37 et 73 contiennent les lamentations de croyants qui se demandent pourquoi les impies
ont une vie tellement plus prospére et agréable dans ce monde que les pieux. Quand on pense aux
épreuves qui ont poursuivi David alors qu’il fuyait le roi Salil qui voulait le tuer, on comprend qu’il ait
été amené a dire : « Jusques a quand, Eternel ! m’oublieras-tu sans cesse ? Jusques a quand me
cacheras-tu ta face ? » (Psaume 13:2). Mais dans ce méme court psaume, David conclut: « jai
confiance en ta bonté, J'ai de I'allégresse dans le coeur, a cause de ton salut ; Je chante a I’Eternel,
car il m’a fait du bien » (Psaume 13:6).

C’est le salut ultime de Dieu, c’'est-a-dire le pardon des péchés et la vie éternelle, qui permet au
chrétien de se réjouir dans la souffrance et de dire avec le prophéte Habakuk : « Car le figuier ne
fleurira pas, la vigne ne produira rien, le fruit de I'olivier manquera, les champs ne donneront pas de
nourriture ; Les brebis disparaitront du paturage, et il n’y aura plus de boeufs dans les étables.
Toutefois, je veux me réjouir en I'Eternel, je veux me réjouir dans le Dieu de mon salut » (Habakuk
3:17-18).

Aprés une longue période de souffrance, Dieu a béni Job en lui donnant le double de ce gu’il avait au
début et lui a méme donné dix autres enfants (Job 42:12). Mais méme si Dieu ne met pas fin a nos
souffrances dans ce monde, il compensera notre peine dans ce monde par les joies de I'au-dela. Paul
a dit : « Jestime que les souffrances du temps présent ne sauraient étre comparées a la gloire a venir
qui sera révélée pour nous » (Romains 8:18). Jacques a écrit : « Heureux ’'homme qui supporte
patiemment la tentation ; car, aprés avoir été éprouvé, il recevra la couronne de vie, que le Seigneur
a promise a ceux qui 'aiment » (Jacques 1:12). « Le salut prét a étre révélé dans les derniers temps
... fait votre joie, quoique maintenant, puisqu’il le faut, vous soyez attristés pour un peu de temps
par diverses épreuves. » Pensez a ce qui attend ceux qui s’accrochent a Jésus jusqu’a la fin: « Un
héritage qui ne se peut ni corrompre, ni souiller, ni flétrir, lequel vous est réservé dans les cieux, a
vous qui, par la puissance de Dieu, étes gardés par la foi pour le salut prét a étre révélé dans les
derniers temps ! » (1 Pierre 1:4-6).

Questions
1. Qu’entend-on par les croix que les chrétiens doivent porter ?
2. Quelle est la différence entre la croix du Christ et la croix du chrétien ?
3. Qu’est-ce que Dieu veut faire a travers les croix qu’il nous envoie ?
4. Comment Satan tente-t-il d’utiliser les croix des chrétiens ?
5. Prouvez, a partir de la Parole de Dieu, que tous les chrétiens doivent porter une croix.
6. Pourquoi Dieu n’a-t-il pas enlevé I'écharde dans la chair de Paul ?
7. Quelle est la différence entre les croix chrétiennes et les ennuis qui arrivent a tous les étres
humains ?
8. Quel est le pire mal qui puisse arriver a un étre humain ? Pourquoi ?
9. Qu’est-ce qui n‘allait pas dans la fagon dont les amis de Job lui parlaient ?

10. Quelles sont les tentations qui menacent les chrétiens lorsqu’ils portent leur croix ?

11. Comment surmonter ces tentations ?

12. Qu’est-ce qui reste toujours le méme, quelle que soit I'expérience vécue par les chrétiens ?
13. Comment les apo6tres de Jésus ont-ils réagi aux croix qu’ils devaient porter ?

408



THEOL@GICAL!

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 12.13 - La doctrine de la sanctification

Le désir de la vie éternelle

Aprés leur conversion au Christ, la plupart des chrétiens vivent un bon nombre d’années sur terre avant
d’étre emmenés au ciel aupres de leur Seigneur et Sauveur. Pendant cette période, qu’elle soit courte
ou longue, ils ont un travail a accomplir : Les chrétiens sont des témoins — des lumiéres dans le monde
— qui diffusent les rayons lumineux de I'Evangile dans les coins sombres de ce monde pécheur et se
conduisent comme des enfants de lumiere dans un monde sombre d’'impiété égoiste, d’arrogance
humaine et, parfois, de désespoir sans issue. Méme s’ils sont toujours pécheurs, les chrétiens ont
tendance a améliorer la qualité de la vie terrestre, ol qu’ils se trouvent, par leur attitude et leur
comportement. lls font du bon travail dans leurs vocations désignées parce qu’ils servent le Seigneur
dans leur travail. Le récit de Sodome et Gomorrhe nous montre que la présence méme de croyants
dans une ville ou un pays retient ou retarde les jugements menacants de Dieu. L'ap6tre Paul a dit aux
chrétiens de Philippes qu’ils étaient « des enfants de Dieu irrépréhensibles au milieu d’une
génération perverse et corrompue, parmi laquelle vous brillez comme des flambeaux dans le monde,
portant la parole de vie » (Philippiens 2:15-16).

Mais tout en vivant comme témoins du Christ dans ce monde, les chrétiens aspirent a rejoindre leur
Seigneur dans leur demeure éternelle. C’est a ces mémes Philippiens que Paul a écrit : « Notre cité a
nous est dans les cieux, d’ou nous attendons aussi comme Sauveur le Seigneur Jésus-Christ, qui
transformera le corps de notre humiliation, en le rendant semblable au corps de sa gloire, par le
pouvoir qu’il a de s’assujettir toutes choses » (Philippiens 3:20-21).

Le peuple de Dieu de I'Ancien Testament attendait avec impatience la venue du Messie promis et se
réjouissait de sa venue. En bénissant ses douze fils, le patriarche Jacob s’est écrié : « J’'espéere en ton
secours, 6 Eternel ! » (Genése 49:18). Et le peuple s’est réjoui de la venue du Messie ! Le sacrificateur
Zacharie, « rempli du Saint-Esprit, » a dit : « Béni soit le Seigneur, le Dieu d’Israél, De ce qu’il a visité
et racheté son peuple, Et nous a suscité un puissant Sauveur Dans la maison de David, son serviteur,
Comme il 'avait annoncé par la bouche de ses saints prophétes des temps anciens » (Luc 1:67-70).
Siméon était un autre qui « attendait la consolation d’Israél » (Luc 2:25) et il s’est réjoui lorsqu’il a pu
dire : « Mes yeux ont vu ton salut, Salut que tu as préparé devant tous les peuples » (Luc 2:30-31).

De la méme maniere, les chrétiens d’aujourd’hui attendent le retour de Jésus. Nous sommes certains
que la priére de Jésus a son Pere sera exaucée lorsque Jésus reviendra : « Pére, je veux que la ou je
suis ceux que tu m’as donnés soient aussi avec moi, afin qu’ils voient ma gloire, la gloire que tu m’as
donnée » (Jean 17:24). Ainsi, avec tous les chrétiens, nous sommes « dans l'attente ... de la
manifestation de notre Seigneur Jésus-Christ. » (1 Corinthiens 1:7).

Lapotre Paul attendait avec impatience ce jour promis ou il serait condamné et exécuté ; il a écrit a
Timothée : « Le moment de mon départ approche. J’ai combattu le bon combat, j’ai achevé la course,
j’ai gardé la foi. Désormais la couronne de justice m’est réservée ; le Seigneur, le juste juge, me la
donnera dans ce jour-la, et non seulement a moi, mais encore a tous ceux qui auront aimé son
avenement » (2 Timothée 4:6-8). Ceux qui croient en Jésus attendent trés certainement «la
bienheureuse espérance, et la manifestation de la gloire du grand Dieu et de notre Sauveur Jésus-
Christ » (Tite 2:13). « Car nous n’avons point ici-bas de cité permanente, mais nous cherchons celle
qui est a venir » (Hébreux 13:14).

409




Les incroyants ne partagent pas cette espérance slre d’un au-dela béni, fondée sur la vie, la mort et la
résurrection de Jésus-Christ. lls peuvent avoir un faux espoir de fin heureuse, pensant qu’ils seront
peut-étre récompensés par un au-dela agréable parce qu’ils ont vécu une vie plut6t bonne, selon leurs
propres estimations. Certains peuvent espérer, a tort, une nouvelle chance grace a la réincarnation,
qui est devenue une croyance populaire parmi de nombreuses personnes a notre époque. Le mieux
gue certains puissent espérer est I'anéantissement, c’est-a-dire le fait de cesser d’exister, mais nous
savons par la parole de Dieu qu’ils ne seront pas anéantis, mais qu’ils souffriront de tourments
éternels. Nombreux sont ceux qui souhaitent repousser I'idée de la mort. Beaucoup essaient de se
rendre aussi jeunes que possible. lls essaient de dissimuler I'inévitable processus de vieillissement a
I'aide de produits cosmétiques ou d’'un programme de remise en forme. La chair pécheresse des
chrétiens les conduit aussi a craindre parfois la mort, et ces peurs doivent étre anéanties a nouveau
par I'écoute de I'Evangile du Christ.

L'attente du retour de Jésus est une puissante motivation pour nous, chrétiens, de continuer a vivre la
vie chrétienne, en faisant confiance a Jésus pour le pardon et le salut, et en marchant en chrétiens
comme des enfants de lumiére. Nous avons la promesse des anges que Dieu a envoyés lors de
I'ascension de Jésus : « Ce Jésus, qui a été enlevé au ciel du milieu de vous, viendra de la méme
maniére que vous l'avez vu allant au ciel » (Actes 1:11). apdtre Jean nous l'assure : « Bien-aimés,
nous sommes maintenant enfants de Dieu, et ce que nous serons n’a pas encore été manifesté ; mais
nous savons que, lorsque cela sera manifesté, nous serons semblables a lui, parce que nous le
verrons tel qu’il est. Quiconque a cette espérance en lui se purifie, comme lui-méme est pur » (1
Jean 3:2-3). Notez que cette espérance que nous, chrétiens, avons, nous motive a suivre I'exemple pur
de Jésus dans notre vie, mais nous ne serons pas entierement comme lui jusqu’a ce que nous le voyions
tel qu’il est.

Face aux persécutions, aux détresses diverses, a la mort d’étres chers et a notre propre mort, nous
devons faire ce que Paul a dit aux Thessaloniciens : « Consolez-vous donc les uns les autres par ces
paroles » (1 Thessaloniciens 4:18). Quelles paroles ? Ces paroles : « le Seigneur lui-méme, a un signal
donné, a la voix d’un archange, et au son de la trompette de Dieu, descendra du ciel, et les morts en
Christ ressusciteront premierement. Ensuite, nous les vivants, qui serons restés, nous serons tous
ensemble enlevés avec eux sur des nuées, a la rencontre du Seigneur dans les airs, et ainsi nous
serons toujours avec le Seigneur » (1 Thessaloniciens 4:16-17).

Questions

Que devrions-nous faire en tant que chrétiens en attendant le retour de Jésus ?
Qu’est-ce que cela signifie que les chrétiens sont des citoyens du ciel ?
Qu’attendaient les croyants de I'’Ancien Testament ?
Qu’attendent les croyants du Nouveau Testament ?
Citez quelques conceptions de I'au-dela qui prévalent dans votre région.
Pourguoi pouvons-nous étre slrs que Jésus reviendra ?
Comment pouvons-nous nous préparer a sa venue ?
Si nous ne croyons pas en Jésus comme notre Sauveur, quel espoir avons-nous ?
Pourquoi les chrétiens ont-ils encore parfois peur de la mort ?

. Que peut-on faire pour surmonter nos peurs de la mort ?

. Avec quelles paroles les chrétiens peuvent-ils se consoler les uns les autres ?

. Comment l'espérance du ciel nous motive-t-elle a vivre une vie meilleure ?

. Sur quoi fondons-nous notre espérance d’un au-dela béni ?

LW ~NOWUL AWM

N = =
w N - O

410



