i

oy

”‘

ONLINE .

THEOL@GICAL

* STUDIES x » x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

?7‘ S

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 18.4.3.12.3 — La doctrine de la Loi et de I’Evangile

La loi de Dieu : une régle pour nous apprendre quelles sont les ceuvres qui plaisent a Dieu

Les deux premiéres utilisations de la loi sadressent aussi bien aux non-croyants qu’aux croyants en
Christ. Si les croyants n’étaient constitués que de ’'homme nouveau sans le vieil homme de la chair
pécheresse, ils n‘auraient pas du tout besoin de la loi, puisque, comme le dit I'ap6tre Paul, « la loi n’est
pas faite pour le juste » (1 Timothée 1:9). Mais le chrétien est constitué d’'un homme nouveau et d’un
vieil homme. C’est a cause de la chair pécheresse que les chrétiens ont besoin de la loi pour freiner
leur chair pécheresse et aussi pour leur rappeler continuellement leur péché. Les confessions
luthériennes affirment : « La loi accuse toujours ». C’est également vrai pour le chrétien. La loi trouve
toujours a redire a chaque pécheur, et aucun d’entre nous n’est sans péché. A cause de notre chair
pécheresse, nous avons tous besoin de la loi pour freiner notre chair et nous montrer notre péché.

En outre, nous tous, chrétiens, avons besoin de la loi dans son troisieme usage : pour nous informer
et nous instruire sur le type d’ceuvres que nous pouvons faire pour plaire a notre Dieu, sur les ceuvres
qui sont conformes a sa volonté. Le troisieme usage de la loi est celui d’'une norme ou d’une regle fixe,
qui nous enseigne quelles sont les ceuvres qui plaisent a Dieu et quelles sont celles qui lui déplaisent.
Dieu utilise sa loi pour accomplir ces trois objectifs simultanément. Jour apres jour, la loi de Dieu
continue a nous humilier en nous rappelant notre péché. Jour aprés jour, la loi de Dieu continue a
freiner les désirs de notre chair. Jour aprées jour, la loi de Dieu continue a nous indiquer les ceuvres que
nous pouvons accomplir pur plaire a Dieu. Cependant, la loi de Dieu ne fournit pas la motivation pour
faire ce qui plaft a Dieu. La motivation pour faire ce qui plait & Dieu vient de I'Evangile, la Bonne
Nouvelle de ce que Dieu a fait pour nous en Christ. L'ap6tre Jean I'a dit aussi simplement que possible :
« Nous I'aimons, parce qu’il nous a aimés le premier » (1 Jean 4:19).

Des I'instant ol nous sommes amenés a la foi en Christ comme notre Sauveur du péché, nous ne
sommes plus sous la loi qui nous condamne, nous maudit et nous menace de I'enfer éternel. « Il n’y a
donc maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont en Jésus-Christ » (Romains 8:1). Nous ne
sommes plus sous la loi dans le sens ol nous devons observer la loi pour gagner la faveur de Dieu et
nous sauver. Puisque nous avons la justice parfaite et le pardon en Christ, la loi ne peut rien ajouter a
notre salut. C’est pourquoi I'ap6tre Paul nous dit, a nous chrétiens, que nous ne sommes plus sous la
loi, mais sous la grace. « Vous étes, non sous la loi, mais sous la grace » (Romains 6:14).

Parce que nous sommes sous la grace et que nous savons que nos péchés sont pardonnés a cause du
Christ, nous aimons Dieu et nous voulons lui plaire dans tout ce que nous faisons. Mais a cause de
notre chair pécheresse, nous pouvons étre induits en erreur et croire que certaines choses plaisent a
Dieu alors gu’elles ne lui plaisent pas, et que certaines choses ne plaisent pas a Dieu alors qu’elles lui
plaisent. En outre, certaines activités sont adiaphores, c’est-a-dire qu’elles ne sont ni bonnes ni
mauvaises en elles-mémes, mais qu’elles peuvent étre bonnes ou mauvaises selon les circonstances.
A cause de notre chair pécheresse, nous avons besoin d’étre instruits sur toutes ces questions, et la loi
de Dieu, dans son troisieme usage, fournit cette instruction. C’est pourquoi Martin Luther a écrit dans
son Grand Catéchisme : « Les Dix-Commandements, qui forment le plus bel assemblage des préceptes
divins, nous enseignent ce que nous devons faire, afin que notre vie entiere soit agréable a Dieu » (p.
46).

677




Le plus long psaume de la Bible est le Psaume 119. Tout au long de ce psaume, nous trouvons des
références aux commandements de Dieu qui nous guident dans notre vie quotidienne, car, en tant que
croyants, nous voulons vraiment plaire a notre Dieu par notre vie. Par exemple, il est écrit : « Comment
le jeune homme rendra-t-il pur son sentier ? En se dirigeant d’apres ta parole. Je te cherche de tout
mon cceur : ne me laisse pas égarer loin de tes commandements ! Je serre ta parole dans mon coeur,
afin de ne pas pécher contre toi » (Psaume 119:9-11). Nous lisons a nouveau : « Que tes paroles sont
douces a mon palais, plus que le miel a ma bouche ! Par tes ordonnances je deviens intelligent, aussi
je hais toute voie de mensonge. Ta parole est une lampe a mes pieds, et une lumiére sur mon
sentier » (Psaume 119:103-105).

Lapbtre Paul a dit de lui-méme : « Je prends plaisir a la loi de Dieu, selon ’'homme intérieur »
(Romains 7:22). Paul voulait faire ce gu’il fallait, conformément a la volonté de Dieu, mais sa chair
pécheresse I'en empéchait. Nous tous, chrétiens, avons le méme probleme. Selon notre homme
nouveau, nous voulons plaire a Dieu dans tout ce que nous faisons. Mais notre chair pécheresse nous
empéche non seulement de faire ce qui est juste, mais aussi de comprendre ce qui est juste. C'est 'une
des raisons pour lesquelles nous avons besoin de la Parole de Dieu comme d’une lampe pour nos pieds
et d’une lumiere pour notre chemin.

Pensez aux chrétiens de Colosses. lls avaient été amenés a la foi en Christ. lls voulaient servir le
Seigneur. Mais a cause de leur chair, ils risquaient de céder aux faux docteurs qui leur enseignaient
qgue la meilleure facon de servir Dieu et de lui plaire était de suivre certaines lois cérémonielles de
I'Ancien Testament qui n’étaient plus en vigueur. lls étaient induits en erreur et pensaient que la
meilleure fagon de servir Dieu était d’adorer les anges et de se soumettre a toutes sortes de régles
concernant le manger et le boire. Paul leur a donc écrit : « Pourquoi ... vous impose-t-on ces préceptes
... qui ne sont fondés que sur les ordonnances et les doctrines des hommes ? lls ont, a la vérité, une
apparence de sagesse, en ce qu’ils indiquent un culte volontaire, de I’humilité, et le mépris du corps,
mais ils sont sans aucun mérite et contribuent a la satisfaction de la chair » (Colossiens 2:20-23).
« Un culte volontaire » n’est pas la facon de plaire a Dieu. Nous plaisons a Dieu en écoutant et en
suivant ses instructions sur la maniére dont nous devons vivre, et non pas nos propres idées ou les
caprices d’un faux enseignant.

Les derniéres parties de presque toutes les lettres de Paul dans le Nouveau Testament contiennent des
instructions pour une vie pieuse, en accord avec I'Evangile. Ses convertis avaient besoin de telles
instructions, en raison de leur environnement paien et de leur passé paien, et aussi parce que leur
chair pécheresse risquait de les entrainer sur une mauvaise voie. lls aimaient leur Sauveur et voulaient
lui plaire, c’est pourquoi Paul leur a donné des instructions sur la maniére d’y parvenir. Par exemple, la
lettre aux Romains est une lettre de doctrine. Elle parle en détail de |a loi de Dieu, puis de son Evangile,
mais a partir du chapitre 12 et jusqu’a la fin de la lettre, Paul montre le genre de choses que Dieu veut
que nous fassions par amour pour lui. Il dit : « Ne vous conformez pas au siécle présent, mais soyez
transformés par le renouvellement de I'intelligence, afin que vous discerniez quelle est la volonté de
Dieu, ce qui est bon, agréable et parfait » (Romains 12:2). Dans ce contexte, Paul répéte les dix
commandements dans Romains 13:9.

Mais nous devons toujours veiller a ne pas penser que le fait de suivre les instructions du Seigneur
contribue en quoi que ce soit a notre espoir de salut. Nous avons été jugés saints par Dieu grace a
notre foi en Christ et au pardon total qu’il a obtenu pour nous. Mais parce que nous sommes
totalement pardonnés par la grace de Dieu, nous voulons obéir a notre Seigneur et lui plaire en toutes
circonstances. L'ap6tre Pierre a écrit : « Ceignez les reins de votre entendement, soyez sobres, et ayez
une entiére espérance dans la grace qui vous sera apportée, lorsque Jésus-Christ apparaitra. Comme
des enfants obéissants, ne vous conformez pas aux convoitises que vous aviez autrefois, quand vous
étiez dans I'ignorance. Mais, puisque celui qui vous a appelés est saint, vous aussi soyez saints dans
toute votre conduite » (1 Pierre 1:13-15).

678



Au fil des siécles, I'Eglise catholique romaine a mis au point divers moyens pour espérer plaire a Dieu.
Mais beaucoup de ces moyens étaient des régles qu’elle s'imposait elle-méme et qui n‘avaient aucun
fondement dans la Parole de Dieu. Par exemple, les croisades religieuses en Terre Sainte, les
pelerinages dans les sanctuaires, les voeux de chasteté et de pauvreté, I'utilisation de chapelets et les
prieres aux saints étaient présentés comme des actes particulierement agréables a Dieu. Certaines de
ces activités étaient méme présentées comme nécessaires au salut. En fait, certaines de ces activités
étaient considérées comme tellement saintes que ceux qui les pratiquaient avaient une obéissance
superflue (supplémentaire) que I'Eglise pouvait ensuite vendre a d’autres. En d’autres termes, ils ont
congu leurs propres catégories de bonnes ceuvres qui étaient encore meilleures que I'obéissance aux
commandements de Dieu. Martin Luther et les autres réformateurs ont fait de leur mieux pour
enseigner aux gens ce qu’étaient vraiment les bonnes ceuvres aux yeux de Dieu. Sur quoi se fondaient-
ils pour déterminer ce qui était agréable a Dieu ? La loi morale de Dieu telle gu’elle est révélée dans la
Bible, en particulier dans les dix commandements. Le Grand Catéchisme de Luther dit : « en dehors
des Dix-Commandements, aucune ceuvre ne peut étre bonne et agréable a Dieu, quand méme elle
serait grande et précieuse aux yeux du monde » (p. 46).

Plus récemment, on a vu apparaitre des enseignants qui ont détourné la parole de Dieu en affirmant
qgue I'amour est I'accomplissement de la loi. Sur cette base, ils affirment que toute action est bonne a
condition qu’elle soit faite avec amour. Un homme du nom de Joseph Fletcher a déclaré : « Je suis prét
a soutenir qu’une obligation chrétienne appelle au mensonge, a I'adultere, a la fornication, au vol, a la
rupture de promesse et au meurtre, parfois, en fonction de la situation ». Cette philosophie s’appelle
I’éthique de situation. Cette philosophie n’accepte pas la loi de Dieu comme une norme fixe pour un
comportement pieux, une norme qui ne change pas. Mais la loi de Dieu est une norme fixe. En d’autres
termes, la fornication est toujours un péché, quelle que soit la situation ou la circonstance. Le vol est
toujours un péché, quelle que soit la situation ou les circonstances.

En général, il y a deux fagons opposées dont les chrétiens peuvent étre détournés de I'enseignement
correct concernant la loi de Dieu. Uune d’elles est appelée antinomianisme, c’est-a-dire I'enseignement
selon lequel les chrétiens n‘ont pas besoin de la loi. Les enseignants et les prédicateurs qui suivent ce
point de vue disent qu’ils ne préchent que I'Evangile du Christ et non la loi. Mais nous ne pouvons pas
apprécier la bonne nouvelle de I’Evangile si I'enseignement de la loi ne nous rappelle pas constamment
nos péchés. Lorsque I'antinomianisme commence a s’'imposer dans une église, la loi n’est plus utilisée
dans aucun de ses fonctions. La confession des péchés est supprimée et I'on ne dit aux gens que du
bien d’eux-mémes. Il en résulte de I'orgueil, un manque de discipline ecclésiastique et un manque de
formation a la piété. Lorsque les églises permettent a leurs pasteurs d’étre des homosexuels actifs,
comme c’est le cas dans de nombreux endroits aujourd’hui, nous pouvons voir que I'antinomianisme
s’est installé et que la loi de Dieu a été rejetée comme obsoléte. Nous devons nous rappeler les paroles
de I'apbtre Paul : « Ne vous y trompez pas: on ne se moque pas de Dieu. Ce qu’un homme aura semé,
il le moissonnera aussi » (Galates 6:7).

La deuxiéme fagon dont la loi de Dieu est couramment détournée est le Iégalisme. Le |égalisme est la
tentative d’accomplir au moyen de la loi ce que seul I’Evangile du Christ peut accomplir. Quelle est |a
seule voie de salut ? C’est I’Evangile, et non la loi. Si quelqu’un pense qu’il peut se sauver en observant
la loi ou méme en contribuant a son salut en observant la loi, il est coupable de légalisme. La
contribution de la loi a notre salut n’est que négative. C’est-a-dire que la loi nous montre notre péché
et notre besoin de I’Evangile. La loi de Dieu n’est pas un moyen de grace. La loi nous montre ce qui est
bien et ce qui est mal, mais elle ne nous motive pas a faire le bien avec le bon esprit ou la bonne
attitude. Le légalisme tente d’apporter un changement positif et une amélioration des mceurs en
dehors de I'Evangile. Le légalisme met I'accent sur la conformité extérieure a un certain modéle de
comportement, mais il ne peut pas changer le cceur. Seul I'Evangile est un moyen de grace, capable de
donner la justice et la vie, comme il est écrit : « La lettre (loi) tue, mais I'esprit vivifie » (2 Corinthiens
3:6). Lap6tre Paul a écrit : « Je n’ai point honte de I’Evangile : c’est une puissance de Dieu pour le
salut de quiconque croit » (Romains 1:16).

679



Nos peres luthériens ont été contraints par la présence de nombreux faux enseignants d’étudier tres
attentivement les usages de la loi. En fait, la Formule de Concorde consacre un article entier au
troisieme usage de la loi. Voici un bref extrait de I'article VI : « La Loi nous fait connaitre la volonté de
Dieu qui nous ordonne de vivre d’une vie nouvelle, mais elle ne nous donne pas la force et la pouvoir
de pratiquer la nouvelle obéissance. Au contraire, le Saint-Esprit qui nous est donné et que nous
recevons, non par la Loi, mais par la prédication de I’Evangile, renouvelle le cceur de ’homme (Ga 3:2).
Il se sert ensuite de la Loi pour instruire le régénérés et il leur montre, par le Décalogue, quelle est “la
bonne et agréable volonté de Dieu” (Rm 12:2) » (LA FOI DES EGLISE LUTHERIENNES Confessions et
Catéchismes, p. 491, §1027).

Questions
1. Pourquoi les croyants en Christ ont-ils encore besoin de la loi ?
2. Quel est le troisieme usage de la loi ?
3. Que signifie le fait que nous sommes sous la grace et non sous la loi ?
4. Pourquoi la loi ne peut-elle pas motiver un comportement qui plaise a Dieu ?
5. A quels commandements des hommes les Colossiens risquaient-ils d’obéir ?
6. Qu’entend-on par « un culte volontaire » ? Pourquoi est-ce mal ?
7. Pourquoi devons-nous exclure completement la loi comme moyen de salut ?
8. Quelles sont les ceuvres dont les catholiques romains font I'éloge et qu’ils considerent comme

9.

vraiment bonnes ?
Que reproche-t-on a I'enseignement de Joseph Fletcher ?

10. Donnez une définition et un exemple de I'antinomianisme.
11. Donnez une définition et un exemple de légalisme.
12. Comment le Saint-Esprit utilise-t-il la loi dans son troisieme usage ?

680



