ONLINE i

THEOL@GICAL'

* STUDIES x x
Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions

N\

=

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique)
Lecon 17.3 — La doctrine des Saintes Ecritures

L'autorité des Ecritures

Puisqu’il n’y a pas d’autorité supérieure a Dieu, et que c’est Dieu qui a expiré les Saintes Ecritures (2
Timothée 3:16), qui sont donc « Les oracles de Dieu » (Romains 3:2), les Ecritures sont l'autorité finale
sur tous les sujets dont elles parlent. Lapotre Paul a écrit a Timothée : « Si quelqu’un enseigne de
fausses doctrines, et ne s’attache pas aux saines paroles de notre Seigneur Jésus-Christ et a la
doctrine qui est selon la piété, il est enflé d’orgueil, il ne sait rien » (1 Timothée 6:3-4). Ceux qui
insistent sur l'autorité des Ecritures sont parfois considérés comme tétus, orgueilleux et arrogants,
mais la vérité est tout le contraire. Ceux qui contredisent les Ecritures sont ceux qui sont orgueilleux
et obstinément ignorants.

Puisque « toute I’Ecriture » (2 Timothée 3:16) a été inspirée par Dieu, 'apotre Paul a assuré les
chrétiens de Rome : « Tout ce qui a été écrit d’avance I'a été pour notre instruction, afin que, par la
patience, et par la consolation que donnent les Ecritures, nous possédions I'espérance » (Romains
15:4). Lorsque les Juifs de Bérée ont été confrontés a I'enseignement du missionnaire itinérant Paul
dans leur ville, ils ont vérifié son enseignement sur la base de la plus haute autorité qu’ils
connaissaient : « lls examinaient chaque jour les Ecritures, pour voir si ce qu’on leur disait était
exact » (Actes 17:11), et c’est pourquoi Luc les félicite d’avoir « des sentiments plus nobles ».

Moise, en son temps, a insisté sur le fait que la Parole de Dieu qui lui avait été révélée ne devait pas
étre mise sur le méme plan que d’autres mots ou d’autres écrits, mais devait étre considérée comme
la Parole inaltérable de Dieu. « Vous n’ajouterez rien a ce que je vous prescris, et vous n’en
retrancherez rien ; mais vous observerez les commandements de I’Eternel, votre Dieu, tels que je
vous les prescris » (Deutéronome 4:2). Ceux qui prétendaient étre prophétes mais n’adhéraient pas a
I'autorité de la Parole de Dieu ne devaient pas étre écoutés. Moise a dit : « Tu n’écouteras pas les
paroles de ce prophéte ou de ce songeur » (Deutéronome 13:3). « Vous irez aprés I’Eternel, votre
Dieu, et vous le craindrez ; vous observerez ses commandements, vous obéirez a sa voix, vous le
servirez, et vous vous attacherez a lui » (Deutéronome 13:4). Le prophéte Esaie a reconnu l'autorité
des Ecritures en disant: « A la loi et au témoignage ! Si 'on ne parle pas ainsi, il n’y aura point
d’aurore pour le peuple. » (Esaie 8:20).

Jésus lui-méme considérait la Bible comme l'autorité finale, puisqu’en discutant avec les dirigeants
juifs, il a cité le Psaume 82:6 et a ensuite dit : « LEcriture ne peut étre anéantie » (Jean 10:35). lIn’y a
pas d’autorité supérieure a I'Ecriture. Lorsque I’Ecriture répond a une question, laffaire est close.
Aucune autre enquéte n’est nécessaire. Si quelqu’un argumente contre I'Ecriture claire, il argumente
contre Dieu, et cela ne peut jamais &tre juste ou bon. LEcriture Sainte est la Parole infaillible (inerrante)
de Dieu, elle a l'autorité divine pour nous enseigner et pour juger tous les autres enseignements.
Toutes les paroles de I’Ecriture sont des paroles de Dieu. Par conséquent, ne pas croire ou désobéir a
une parole de I'Ecriture, c’est ne pas croire ou désobéir a Dieu lui-méme.

De nos jours, de nombreux étudiants et lecteurs de la Bible commettent l'erreur de juger I'Ecriture et
ce qu’elle dit sur la base d’une autre autorité qu’ils considerent comme supérieure a la Bible. Par
exemple, les théories scientifiques de I'évolution sont considérées comme plus dignes de confiance
que I'Ecriture, et celle-ci est donc interprétée a la lumiére de I'évolution, plutdt que I'inverse. Les
théories de I'évolution doivent étre jugées par IEcriture, qui est une autorité supérieure, et lorsqu’elles
sont jugées par I'Ecriture, elles doivent &tre déclarées fausses. De méme, les découvertes

581




archéologiques doivent &tre jugées par les Ecritures et interprétées a la lumiére des Ecritures. Nous
n‘osons pas altérer (changer) I'Ecriture sur la base de découvertes extérieures a I'Ecriture. Le Saint-
Esprit doit avoir le dernier mot. « C’est I'Esprit qui rend témoignage, parce que I’Esprit est la vérité »
(1 Jean 5:6). « Si nous recevons le témoignage des hommes, le témoignage de Dieu est plus grand ;
... Celui qui ne croit pas Dieu le fait menteur, puisqu’il ne croit pas au témoignage que Dieu a rendu
a son Fils » (1 Jean 5:9-10).

L’Eglise catholique romaine prétend que son Eglise, guidée par le pape, est une autorité supérieure
aux Ecritures. En fait, 'enseignement officiel de I'Eglise catholique romaine est que le pape est
infaillible dans son enseignement et qu’il est I'autorité finale sur la facon dont les Ecritures doivent
étre comprises. De méme, la plupart des géologues interprétent Genése 1 a la lumiére de leur science.
Les marxistes interprétent I'Ecriture a la lumiére de leur philosophie, les féministes a la lumiére de
leurs présupposés, et dans tous ces cas, les principes de leur groupe deviennent une autorité
supérieure a I'Ecriture.

Mais comme il n’y a pas d’autorité supérieure a Dieu lui-méme, qui nous parle a travers les Ecritures,
le seul interpréte approprié de I’Ecriture est I’Ecriture elle-mé&me. Les passages difficiles a comprendre
doivent étre interprétés sur la base de passages clairs. Les paraboles, les visions, les réves et les
prophéties doivent &tre interprétés et compris a la lumiére de passages clairs des Ecritures. Par
exemple, les visions et les réves de livres comme Daniel et 'Apocalypse ne doivent pas étre la base de
notre compréhension du reste des Ecritures. Nous devons plutot interpréter ces visions et ces réves a
la lumiére de passages clairs et directs.

Par exemple, Apocalypse 20:5 parle de « la premiére résurrection ». Sur la base de cette affirmation,
certains enseignants de la Bible prétendent qu’il y a deux résurrections corporelles des morts, séparées
par mille ans. Mais cette interprétation de I'Apocalypse doit étre fausse, car Jésus a dit clairement :
« I’heure vient ol tous ceux qui sont dans les sépulcres entendront sa voix, et en sortiront » (Jean
5:28). Selon Jésus, il n'y aura qu’une seule résurrection corporelle finale, et le passage d’Apocalypse
20 ne doit pas étre compris d’'une maniére qui contredise cet enseignement clair de I’Ecriture. C’est
ainsi que I’Ecriture interpréte I’Ecriture.

De nombreux premiers dirigeants et enseignants chrétiens de la premiére heure ont introduit des
méthodes erronées d’étude des Ecritures. Au lieu d’accepter le sens simple des Ecritures, selon les
mots et la grammaire, ils ont enseigné qu’il y avait quatre facons de comprendre la Bible : littérale,
allégorique, morale (ou tropologique) et anagogique. Ainsi, chaque passage avait quatre significations
distinctes. Au cours de ses premieres années d’enseignement biblique, Martin Luther a également suivi
cette méthode d’enseignement quadruple. Mais plus tard, il s’est rendu compte que cette méthode
permettait de déformer I'Ecriture pour lui donner presque n’importe quel sens. Il a alors insisté sur le
fait que chaque passage de I’Ecriture n’avait qu’un seul sens, et non plusieurs sens différents. Sinon, il
ne pourrait pas étre « une lampe qui brille dans un lieu obscur » (2 Pierre 1:19).

Certains chrétiens, en essayant de déterminer ce que Dieu veut qu’ils fassent, font un mauvais usage
de la Bible en l'ouvrant au hasard, en mettant aveuglément leur doigt sur un passage de cette page, et
en prétendant ensuite que ce passage particulier est la parole spécifique que Dieu leur adresse pour
ce jour-la. Pour voir a quel point cette méthode est insensée et dangereuse, imaginez quelqu’un qui
pointe son doigt sur Matthieu 27:5, ol nous lisons que Judas Iscariot « se retira, et alla se pendre ».
Imaginez que cette méme personne, lors de sa prochaine recherche de conseils, ouvre sa Bible a
I’Evangile de Luc et trouve son doigt sur Luc 10:37 : « Va, et toi, fais de méme ». Une telle personne
obéirait-elle au commandement de Dieu en se suicidant ? Bien s(ir que non ! La Bible ne doit pas étre
lue comme un livre de magie. La Bible doit étre comprise en fonction de son contexte.

582



Questions

Pourquoi pouvons-nous considérer la Bible comme la plus haute autorité ?

Quel bon exemple les Juifs de Bérée ont-ils donné a l'arrivée de Paul ?

Comment Jésus a-t-il montré qu’il acceptait 'autorité des Ecritures ?

Quelle est la plus haute autorité dans I'Eglise catholique romaine ?

Que signifie I'affirmation suivante : « UEcriture s’interpréte elle-méme » ?

Si vous avez connaissance de mauvaises utilisations de la Bible dans votre région, mentionnez-
les.

7. Comment les scientifiques sont-ils tentés de comprendre les enseignements de I’Ecriture ?

ok wNE

583



