
 
487 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 
Leçon 14.4 – La doctrine de l’Antéchrist 

L’identification de l’Antéchrist 

En 1958, un comité de luthériens confessionnels a rédigé une déclaration sur l’Antichrist, basée 
principalement sur 2 Thessaloniciens 2:1-12. Les citations suivantes sont tirées de ce document. 

Ce passage (2 Thessaloniciens 2:1-12) promet que Dieu révélera « l’homme du péché » et 
énonce les signes, ou marques, par lesquels Dieu le révélera aux yeux de la foi. 

Parmi ces marques, on peut citer le fait qu’il va « s’asseoir dans le temple de Dieu, se 
proclamant lui-même Dieu » (2 Thessaloniciens 2:4). Il est un pouvoir religieux qui exige 
l’allégeance religieuse, usurpe l’autorité dans l’Église et tyrannise les consciences chrétiennes. 

Il est l’incarnation de la puissance satanique. Cela se manifeste par le fait qu’il apparaît comme 
« l’adversaire qui s’élève au-dessus de tout ce qu’on appelle Dieu » (2 Thessaloniciens 2:4). Il 
est l’adversaire de Dieu. Cela se manifeste également par le fait que son opposition à Dieu est 
une opposition déguisée et trompeuse. Il s’oppose à Dieu en usurpant la place et le nom de 
Dieu. Le satanisme apparaît, de manière caractéristique, sous une forme religieuse : la 
« venue » de l’Antéchrist est opposée à la « venue » du Christ, ses signes et ses prodiges 
mensongers aux miracles du Christ, la foi en son mensonge à la foi en la vérité du Christ (2 
Thessaloniciens 2:9-11). 

C’est pourquoi, sur la base d’une étude renouvelée des Écritures pertinentes, nous réaffirmons 
la déclaration des Confessions luthériennes selon laquelle « le pape est l’Antéchrist même », 
en particulier parce qu’il anathématise (maudit) la doctrine de la justification par la foi seule 
et s’érige en chef infaillible de l’Église. 

Nous affirmons ainsi que nous identifions cet « Antéchrist » à la papauté telle qu’elle nous est 
connue aujourd’hui et qui, comme le dit 2 Thessaloniciens 2:8, subsistera jusqu’à la fin des 
temps, quelle que soit la forme ou l’apparence qu’elle puisse prendre. Cela ne signifie ni 
n’implique une condamnation générale de tous les membres de l’Église catholique romaine, 
car malgré toutes les erreurs enseignées dans cette Église, la Parole de Dieu y est encore 
entendue, et cette Parole est une Parole efficace (Ésaïe 55:10-11). 

Nous faisons cette confession dans la confiance de la foi. L’Antéchrist ne peut pas nous tromper 
si nous restons sous la révélation qui nous a été donnée dans la parole apostolique (2 
Thessaloniciens 2:13-17), car dans le cadre du gouvernement bienveillant de l’histoire par 
Dieu, l’Antéchrist ne peut tromper que ceux qui « n’ont pas reçu l’amour de la vérité » (2 
Thessaloniciens 2:10-12). 

Et nous faisons cette confession dans la confiance de l’espérance. L’Antéchrist ne nous détruira 
pas, mais il sera lui-même détruit, lui « que le Seigneur Jésus détruira par le souffle de sa 
bouche, et qu’il anéantira par l’éclat de son avènement » (2 Thessaloniciens 2:8). 

Nous rejetons l’idée que l’accomplissement de cette prophétie doit être recherché dans les 
activités d’un pouvoir politique purement séculier. 



 
488 

Nous rejetons l’idée que l’enseignement selon lequel la papauté est l’Antéchrist repose sur une 
interprétation purement humaine de l’histoire ou qu’il s’agit d’une question ouverte. Nous 
soutenons plutôt que cet enseignement repose sur la révélation de Dieu dans les Écritures qui 
trouve son accomplissement dans l’histoire. Le Saint-Esprit révèle cet accomplissement aux 
yeux de la foi. Puisque l’Écriture enseigne que l’Antéchrist sera révélé et qu’elle donne les 
signes par lesquels l’Antéchrist sera reconnu (2 Thessaloniciens 2:6, 8), et puisque cette 
prophétie s’est clairement accomplie dans l’histoire et le développement de la papauté 
romaine, c’est l’Écriture qui révèle que la papauté est l’Antéchrist". 

Deux caractéristiques principales de la papauté catholique romaine correspondent à la prophétie de 
l’Antéchrist dans 2 Thessaloniciens 2. La déclaration ci-dessus affirme que « nous réaffirmons la 
déclaration des Confessions luthériennes selon laquelle “le pape est l’Antéchrist même”, en particulier 
parce qu’il anathématise (maudit) la doctrine de la justification par la foi seule et s’érige en chef 
infaillible de l’Église ». 

Est-il vrai que la papauté maudit l’enseignement de la Bible selon lequel nous sommes justifiés par la 
foi seule, indépendamment des actes de la loi ? Le concile de Trente, qui s’est réuni de 1545 à 1563, 
est l’un des conciles officiels de l’Église catholique romaine. Ce concile a déclaré, entre autres, ce qui 
suit « Si quelqu’un dit que la foi qui justifie n’est rien d’autre que la confiance en la miséricorde divine, 
qui remet les péchés à cause du Christ, ou que c’est par cette seule confiance que nous sommes 
justifiés : qu’il soit anathème » (Canons sur la Justification #12). Et aussi : « Si quelqu’un dit que la 
justice reçue ne se conserve pas et même ne s’accroît pas devant Dieu par les bonnes œuvres, mais 
que ces œuvres ne sont que le fruit et le signe de la justification obtenue et non pas aussi la cause de 
son accroissement : qu’il soit anathème » (Canons sur la Justification #24).  Telle était la réponse de la 
papauté au véritable enseignement de l’Écriture concernant la justification par la foi seule, tel que 
proclamé par Martin Luther et de nombreux autres réformateurs de l’époque. Les enseignements du 
Concile de Trente n’ont jamais été abrogés. 

La majorité des soi-disant luthériens ont fait la paix avec la doctrine romaine de la justification. 
Beaucoup supposent maintenant qu’il n’y a pas de différence entre l’enseignement romain et 
l’enseignement luthérien concernant la justification. Cela n’est vrai que parce que ces luthériens sont 
infidèles à leur confession luthérienne et au véritable enseignement de la Bible. L’Église catholique 
romaine n’a pas changé son enseignement. Ce sont ces soi-disant luthériens qui ont changé leur 
enseignement. 

La deuxième caractéristique de l’Antéchrist est qu’il « s’érige en chef infaillible de l’Église ». Est-il 
vraiment vrai que la papauté catholique romaine s’érige ainsi ? Très certainement, comme le 
démontrent les enseignements officiels suivants de l’Église catholique romaine. Ces déclarations 
proviennent de diverses sources, principalement des conciles officiels connus sous le nom de Vatican 
I (1869-1870) et Vatican II (1963-1965). 

L’un des premiers papes a eu l’audace de déclarer : « De plus, nous proclamons, déclarons et déclarons 
qu’il est tout à fait nécessaire au salut de tout être humain d’être soumis au Pontife romain » (Boniface 
VIII dans Unam Sanctum). 

Le Concile Vatican I a déclaré le pape infaillible dans son enseignement, ce qui ne peut être vrai que 
de Dieu, de son Fils et de son Esprit. Ce sont les mots : « Nous enseignons et définissons comme un 
dogme révélé de Dieu : Le Pontife romain, lorsqu’il parle ex cathedra, c’est-à-dire lorsque, remplissant 
sa charge de pasteur et de docteur de tous les chrétiens, … jouit, par l’assistance divine à lui promise 
en la personne de saint Pierre, de cette infaillibilité dont le divin Rédempteur a voulu que fût pourvue 
son Église, lorsqu’elle définit la doctrine sur la foi et les mœurs. Par conséquent, ces définitions du 
Pontife romain sont irréformables par elles-mêmes et non en vertu du consentement de l’Église. Si 
quelqu’un, ce qu’à Dieu ne plaise, avait la présomption de contredire notre définition, qu’il soit 
anathème » (Pater Æternus, chapitre IV). 



 
489 

Dans une autre déclaration officielle du Concile Vatican I, l’Église catholique romaine a déclaré : « Si 
donc quelqu’un dit que ce n’est pas par l’institution du Christ ou de droit divin que le bienheureux 
Pierre a des successeurs dans sa primauté sur l’Église universelle, ou que le Pontife romain n’est pas le 
successeur du bienheureux Pierre en cette primauté, qu’il soit anathème » (Pater Æternus, chapitre 
II). 

Le dernier concile officiel de l’Église catholique romaine, Vatican II, n’a modifié aucun de ces 
enseignements, mais les a répétés dans les termes suivants, tirés de Lumen Gentium. 

1) « Le Christ, unique médiateur, crée et continuellement soutient sur la terre, comme un tout 
visible, son Église sainte, communauté de foi, d’espérance et de charité. » (§8) 

2) « Notre Sauveur, après sa résurrection, remit à Pierre pour qu’il en soit le pasteur (Jn 21, 17) » 
(§8) Note : Mt. 16:18-19 est également mentionné dans d’autres déclarations similaires. 

3) « Cette Église ... c’est dans l’Église catholique qu’elle subsiste, gouvernée par le successeur de 
Pierre et les évêques qui sont en communion avec lui » (§8) 

4) « Sont incorporés pleinement à la société qu’est l’Église ceux qui ... acceptent intégralement 
son organisation ... sont unis, dans l’ensemble visible de l’Église, avec le Christ » (§14) 

5) « Il a mis saint Pierre à la tête des autres Apôtres, ... Cette doctrine du primat du Pontife romain 
et de son infaillible magistère, quant à son institution, à sa perpétuité, à sa force et à sa 
conception, le saint Concile à nouveau la propose à tous les fidèles comme objet certain de 
foi » (§18) 

6) « En effet, le Pontife romain a sur l’Église, en vertu de sa charge de Vicaire du Christ et de 
Pasteur de toute l’Église, un pouvoir plénier, suprême et universel qu’il peut toujours exercer 
librement » (§22) 

7) « Il n’y a point de Concile œcuménique s’il n’est pas comme tel confirmé ou tout au moins 
accepté par le successeur de Pierre » (§22) 

8) « Cet assentiment religieux de la volonté et de l’intelligence est dû, à un titre singulier, au 
Souverain Pontife en son magistère authentique, même lorsqu’il ne parle pas ex cathedra » 
(§25) 

9) « C’est pourquoi les définitions qu’il prononce sont dites, à juste titre, irréformables par elles-
mêmes et non en vertu du consentement de l’Église, ... n’ayant pas besoin, par conséquent, 
d’une approbation d’autrui, de même qu’elles ne peuvent comporter d’appel à un autre 
jugement » (§25) 

Ces citations prouvent certainement que la papauté est l’Antéchrist. Elle est issue de l’Empire romain. 
Lorsque l’empereur romain a perdu une partie de son pouvoir, l’évêque de Rome a émergé en tant que 
pouvoir sur l’Église et l’État. L’émergence de la papauté a suivi l’apostasie ou la chute de la foi annoncée 
par l’apôtre Paul. Cette chute a été progressive, mais elle s’est accélérée dans les années qui ont 
précédé la Réforme. Parmi les faux enseignements qui indiquent une chute, on peut citer : l’immaculée 
conception de Marie, l’assomption de Marie au ciel, l’invocation des saints, la doctrine du purgatoire, 
l’interdiction au clergé de se marier, le fait de considérer la Sainte Cène comme un sacrifice non 
sanglant pour ôter le péché et, pire que tout, l’enseignement selon lequel nous sommes justifiés non 
pas par la foi seule, mais par la foi et les bonnes œuvres. 

Martin Luther a enseigné la vérité sur la justification par la foi, telle qu’il l’avait apprise des Écritures. 
Il a d’abord cru que le pape serait sûrement d’accord avec lui et corrigerait les erreurs qui s’étaient 
introduites dans l’Église. Comme cela ne s’est pas produit, il est devenu convaincu que la papauté était 
l’Antéchrist annoncé dans les Écritures, et au début, presque tous les chrétiens non catholiques étaient 
d’accord avec lui. Mais aujourd’hui, la papauté a retrouvé son pouvoir et son influence, et la prophétie 
biblique indique qu’elle se maintiendra jusqu’à la fin du monde. Il n’y a que très peu de luthériens 
confessionnels dans le monde qui confessent avec les confessions luthériennes que le pape ou la 
papauté est l’Antéchrist. 



 
490 

Il y aurait encore beaucoup à dire sur la papauté et ses enseignements, mais cela devrait suffire à 
montrer que les prophéties de l’Antéchrist se sont déjà accomplies et s’accomplissent encore, et que 
nous n’attendons pas la venue d’un autre Antéchrist. 

Martin Luther a écrit dans les Articles de Smalkalde, partie II, article IV : « Le pape est le véritable 
Antéchrist ou Anti-Christ, qui s’est placé au-dessus du Christ est s’est élevé contre lui, … Tout cela vient 
de ce que le pape exigé d’être appelé, jure divino (c-à-d, en vertu de la Parole de Dieu), le chef suprême 
de l’Église chrétienne. Voilà pourquoi il a fallu qu’il s’égale au Christ et qu’il se place au-dessus de lui, 
qu’il se fasse exalter comme la tête, puis comme le maître de l’Église, enfin comme le maître du monde 
entier et, tout uniment, comment un dieu terrestre » (LA FOI DES ÉGLISE LUTHÈRIENNES Confessions et 
Catéchises, pp. 262-263, §399) 

Philip Mélanchthon a écrit dans le Traité sur le Pouvoir et la primauté du pape : « Les caractéristiques 
de l’antéchrist correspondent exactement au règne du pape et à ses exécutants : Paul, décrivant 
l’antéchrist aux Thessaloniciens, l’appelle “adversaire du Christ, s’élevant au-dessus de tout, désigné et 
adoré comme Dieu, siégeant comme Dieu lui-même dans son temple”. Il parle donc de quelqu’un qui 
règne dans l’Église — et non de rois des nations — et il l’appelle adversaire du Christ parce qu’il 
inventera une doctrine contraire à l’Évangile et s’arrogera une autorité divine » (LA FOI DES ÉGLISE 
LUTHÈRIENNES Confessions et Catéchises, p. 285, §475) 

Questions 

1. Comment pouvons-nous déterminer qui est l’Antéchrist ? 
2. Quelles sont les deux principales caractéristiques de l’Antéchrist annoncées par Paul ? 
3. Qu’est-ce qui prouve que la papauté possède ces deux caractéristiques ? 
4. Qu’est-ce qui doit précéder la révélation de l’Antichrist ? 
5. Comment cela s’est-il réalisé dans l’histoire de l’Église ? 
6. Quels sont les trois conciles catholiques romains officiels qui ont été cités ? 
7. Qui a la plus grande autorité dans l’Église catholique, le pape ou les conciles ? Prouvez que 

votre réponse est correcte. 
8. Pourquoi nos confessions affirment-elles que l’Antéchrist ne sera pas un souverain païen ? 
9. Connaissez-vous un groupe chrétien dans votre région qui croit que le pape est l’Antéchrist ? 


