
 
379 

Provided by the Church of the Lutheran Confession - Board of Missions 

Une étude systématique des enseignements bibliques (Dogmatique) 
Leçon 12.5 – La doctrine de la sanctification 

Le désir du chrétien d’accomplir de bonnes œuvres 

Grâce à l’action du Saint-Esprit, chaque chrétien désire accomplir de véritables bonnes œuvres en 
raison de sa foi en Christ, de son amour pour Dieu et de sa gratitude pour toutes les bénédictions de 
Dieu. David a écrit au sujet du Messie dans le Psaume 110:3 : « Ton peuple est plein d’ardeur, quand 
tu rassembles ton armée » (Psaume 110:3). Dans le Sermon sur la montagne, Jésus décrit ses disciples 
comme des enfants de Dieu qui imitent leur Père céleste en aimant leurs ennemis, en bénissant ceux 
qui les maudissent, en faisant du bien à ceux qui les haïssent et en priant pour ceux qui les persécutent 
(Matthieu 5:43-48). Paul écrit : « Devenez donc les imitateurs de Dieu, comme des enfants bien-
aimés » (Éphésiens 5:1). 

Le Saint-Esprit crée ce désir de faire le bien lorsqu’il crée en nous un cœur nouveau (Ézéchiel 36:26), 
lorsqu’il crée un homme nouveau qui se renouvelle à l’image de Dieu (Colossiens 3:10). L’Esprit Saint 
renforce en nous ce désir de faire le bien en nous rappelant les miséricordes de Dieu, c’est-à-dire les 
bénédictions de l’Évangile. Paul a introduit son encouragement aux chrétiens à produire de bons fruits 
dans les chapitres 12 à 16 de sa lettre par un rappel des miséricordes de Dieu, qu’il a présentées dans 
les 11 premiers chapitres. Paul a écrit : « Je vous exhorte donc, frères, par les compassions de Dieu, 
à offrir vos corps comme un sacrifice vivant, saint, agréable à Dieu, ce qui sera de votre part un culte 
raisonnable » (Romains 12:1). Ainsi, l’Esprit Saint pousse les chrétiens à plaire à Dieu dans leur vie par 
leur attitude et leur comportement. Le premier fruit de l’Esprit est l’amour. C’est ainsi que Paul écrit : 
« Ne devez rien à personne, si ce n’est de vous aimer les uns les autres ; car celui qui aime les autres 
a accompli la loi. En effet, les commandements … se résument dans cette parole : Tu aimeras ton 
prochain comme toi-même. L’amour ne fait point de mal au prochain : l’amour est donc 
l’accomplissement de la loi » (Romains 13:8-10). 

Les bonnes œuvres que Dieu désire que les chrétiens accomplissent viennent de cœurs bien disposés, 
de cœurs heureux des bénédictions de Dieu. Par la grâce de Dieu, les assemblées de Macédoine étaient 
heureuses de contribuer au fonds pour les chrétiens pauvres de Jérusalem, même si elles étaient elles-
mêmes très pauvres. L’apôtre Paul a témoigné au sujet de ces chrétiens : « Ils ont, je l’atteste, donné 
volontairement selon leurs moyens, et même au delà de leurs moyens, nous demandant avec de 
grandes instances la grâce de prendre part à l’assistance destinée aux saints » (2 Corinthiens 8:3-4). 
Ce n’est pas la taille du don ou sa valeur qui compte, mais la volonté avec laquelle le don est fait ou le 
travail accompli. Paul le rappelle aux chrétiens de Corinthe : « La bonne volonté, quand elle existe, est 
agréable en raison de ce qu’elle peut avoir à sa disposition, et non de ce qu’elle n’a pas » (2 
Corinthiens 8:12). « Dieu aime celui qui donne avec joie » (2 Corinthiens 9:7). 

Les bonnes œuvres des chrétiens sont une bonne publicité pour l’Évangile du Christ et son pouvoir de 
changer les vies. L’apôtre Pierre a dit aux chrétiens qui lui étaient confiés : « Ayez au milieu des païens 
une bonne conduite, afin que, là même où ils vous calomnient comme si vous étiez des malfaiteurs, 
ils remarquent vos bonnes œuvres, et glorifient Dieu, au jour où il les visitera » (1 Pierre 2:12). Ainsi, 
les bonnes œuvres d’un chrétien peuvent même conduire à la conversion des non-croyants. Pierre dit 
: « C’est la volonté de Dieu qu’en pratiquant le bien vous réduisiez au silence les hommes ignorants 
et insensés » (1 Pierre 2:15). 



 
380 

Lorsque les chrétiens répondent aux maux qui leur sont faits en faisant le bien, cela fait vraiment 
impression sur les autres ; en faisant cela, un croyant suit l’exemple du Christ, « qui, injurié, ne rendait 
point d’injures, maltraité, ne faisait point de menaces » (1 Pierre 2:21-23). De même que Jésus a fait 
de la volonté de son Père aimant le but de sa vie, de même ceux qui croient en Jésus veulent faire ce 
qui plaît à leur Père. Jésus a dit : « Ma nourriture est de faire la volonté de celui qui m’a envoyé, et 
d’accomplir son œuvre » (Jean 4:34). 

Les œuvres qui plaisent à Dieu peuvent ne pas être magnifiques ou spectaculaires aux yeux du monde. 
Elles comprennent l’accomplissement des humbles devoirs liés à la position que l’on occupe dans la 
vie. Par exemple, l’apôtre Paul énumère les devoirs des femmes, des maris, des enfants, des parents, 
des maîtres et des serviteurs dans ses lettres aux Éphésiens, aux Colossiens et à son assistant Tite 
(Éphésiens 5:22 – 6:9 ; Colossiens 3:18 - 4:1 ; Tite 2:1-10). Lorsqu’on a demandé à Jean le Baptiste 
quels fruits ils devaient porter pour mériter la repentance, il a répondu qu’ils devaient partager leurs 
bonnes choses avec les autres, qu’ils ne devaient pas dépouiller les autres et qu’ils devaient être 
satisfaits de leur salaire (Luc 3:8-14). 

Le seul à pouvoir déterminer si une œuvre est bonne ou non est Dieu lui-même. Mais nous ne sommes 
pas laissés dans l’ignorance quant aux œuvres que Dieu considère comme bonnes. Dieu nous a donné 
sa Parole dans la Bible pour nous aider à déterminer les œuvres qui lui plaisent. Lorsqu’un docteur de 
la loi a demandé à Jésus « Quel est le plus grand commandement de la loi ? », Jésus a répondu : « Tu 
aimeras le Seigneur, ton Dieu, de tout ton cœur, de toute ton âme, et de toute ta pensée. C’est le 
premier et le plus grand commandement. Et voici le second, qui lui est semblable : Tu aimeras ton 
prochain comme toi-même. De ces deux commandements dépendent toute la loi et les prophètes » 
(Matthieu 22:36-40). 

Les trois premiers des dix commandements donnés par Dieu par l’intermédiaire de Moïse résument la 
manière dont nous manifestons notre amour pour Dieu : en l’adorant, en utilisant son nom à bon 
escient et en écoutant sa parole. Les sept derniers des dix commandements nous montrent comment 
nous manifestons notre amour envers notre prochain : en honorant nos parents, en aidant (et non en 
blessant) notre prochain, en faisant preuve de pureté sexuelle, d’honnêteté, en prononçant des 
paroles véridiques et en étant satisfaits de ce que Dieu nous a donné et de la manière dont il nous 
traite. Les détails sont précisés pour nous en particulier par les admonitions des apôtres dans de larges 
sections de leurs lettres, par exemple : Romains 12 – 15 ; Galates 5 – 6 ; Éphésiens 4:17 – 6:9 ; 
Colossiens 3:5 – 4:6. Une lecture et une étude attentives de ces passages de l’Écriture nous donneront 
une très bonne idée de ce que Dieu considère comme de bonnes œuvres. 

Ce n’est pas toute la loi que Dieu a donnée à Moïse dans l’Ancien Testament qui nous dit ce qui est 
bien et ce qui est mal pour nous aujourd’hui. De nombreux commandements et règlements que Dieu 
a donnés à son peuple par l’intermédiaire de Moïse n’étaient destinés qu’aux Israélites, comme nous 
l’apprend une étude attentive des Écritures. Dieu a donné d’autres commandements à certaines 
personnes et à certains moments, comme lorsque Jésus a dit au jeune homme riche de vendre tout ce 
qu’il possédait et de le donner aux pauvres (Marc 10:17-22). Ce commandement n’était certainement 
pas destiné à tous les chrétiens de tous les temps, mais seulement à ce jeune homme. Seule l’Écriture 
peut nous révéler quels sont les commandements de l’Écriture qui n’étaient que des préceptes 
temporaires, et quels sont ceux qui s’imposent à tous les êtres humains, en tout temps et en tout lieu. 

Par exemple, les règles externes du troisième commandement concernant le jour du sabbat ne sont 
plus contraignantes pour nous. L’apôtre Paul a écrit aux chrétiens de Colosses : « Que personne donc 
ne vous juge au sujet du manger ou du boire, ou au sujet d’une fête, d’une nouvelle lune, ou des 
sabbats: c’était l’ombre des choses à venir, mais le corps est en Christ » (Colossiens 2:16-17). C’est 
pourquoi Martin Luther a écrit dans son Grand Catéchisme à propos du troisième commandement : 
« Ce commandement, selon cette acception grossière (c’est-à-dire : en sons sens littéral et extérieur), 
ne nous concerne pas, nous chrétiens. Car c’est une chose tout extérieure et, comme d’autres 
prescriptions de l’Ancien Testament, liée à des coutumes, des personnes, des temps et des lieux 



 
381 

particuliers, qui, toutes, sont laissées libres maintenant par le Christ » (LA FOI DES ÉGLISES 
LUTHÉRIENNES Confession et Catéchismes, p. 397, §622). 

Alors que de nombreuses lois de l’Ancien Testament ne s’adressaient qu’aux Israélites, le Nouveau 
Testament s’adresse à tous les croyants. Le Nouveau Testament met l’accent sur l’obéissance aux 
autorités que Dieu a placées au-dessus de nous dans le gouvernement, dans notre travail et dans nos 
foyers. Paul dit : « Que toute personne soit soumise aux autorités supérieures ; car il n’y a point 
d’autorité qui ne vienne de Dieu, et les autorités qui existent ont été instituées de Dieu » (Romains 
13:1). L’apôtre Pierre a enseigné la même chose : « Soyez soumis, à cause du Seigneur, à toute 
autorité établie parmi les hommes, soit au roi comme souverain, soit aux gouverneurs comme 
envoyés par lui pour punir les malfaiteurs et pour approuver les gens de bien » (1 Pierre 2:13-14). 
Cette obéissance est la volonté de Dieu pour nous, sauf si ces autorités nous interdisent d’obéir à Dieu 
ou nous commandent de faire quelque chose qui est clairement contraire à la volonté de Dieu. Dans 
ce cas, nous suivons l’exemple de Pierre et des autres apôtres et nous disons : « Il faut obéir à Dieu 
plutôt qu’aux hommes » (Actes 5:29). 

À cause de notre chair pécheresse, il arrive souvent que les chrétiens professants pensent qu’ils savent 
mieux que Dieu quelles œuvres sont vraiment bonnes. Dans l’Ancien Testament, le Seigneur a dit au 
peuple, par l’intermédiaire de Moïse : « Vous vous souviendrez de tous les commandements de 
l’Éternel pour les mettre en pratique, et vous ne suivrez pas les désirs de vos cœurs et de vos yeux 
pour vous laisser entraîner à l’infidélité » (Nombres 15:39). L’époque des juges était particulièrement 
impie car « chacun faisait ce qui lui semblait bon » (Juges 17:6 ; Juges 21:25). 

Dieu ordonna au roi Saül d’attaquer les Amalécites et lui dit : « Dévouez par interdit tout ce qui lui 
appartient ; tu ne l’épargneras point, et tu feras mourir hommes et femmes, enfants et nourrissons, 
bœufs et brebis, chameaux et ânes » (1 Samuel 15:3). À notre point de vue humain, cela semble 
extrême, et le roi Saül pensait qu’il savait mieux que Dieu. C’est ainsi que « Saül et le peuple 
épargnèrent Agag (roi d’Amalek), et les meilleures brebis, les meilleurs bœufs, les meilleures bêtes 
de la seconde portée, les agneaux gras, et tout ce qu’il y avait de bon ; ils ne voulurent pas le dévouer 
par interdit » (1 Samuel 15:9). Lorsque Saül a essayé de défendre ses actes et de dire qu’il avait gardé 
les animaux pour les sacrifier, Samuel, le prophète de Dieu, lui a dit sans ambages : « l’obéissance vaut 
mieux que les sacrifices, … Car la désobéissance est aussi coupable que la divination, et la résistance 
ne l’est pas moins que l’idolâtrie et les théraphim. Puisque tu as rejeté la parole de l’Éternel, il te 
rejette aussi comme roi » (1 Samuel 15:22-23). Faire ce que Dieu commande est toujours une bonne 
œuvre ; désobéir à Dieu est toujours un mal. 

Lorsque le royaume unifié s’est divisé en deux parties après la mort de Salomon, Israël (le royaume du 
nord) a été gouverné par le roi Jéroboam I. Mais Jérusalem, le lieu où Dieu a ordonné au peuple de 
l’adorer, se trouvait en Juda (le royaume du sud). Comme Jéroboam ne voulait pas que ses sujets se 
rendent à Jérusalem, dans le sud, pour adorer Dieu, il créa deux autres lieux de culte, à Béthel et à 
Dan. Il prétendait continuer à adorer le même Dieu, mais il s’agissait d’un culte qu’il choisissait lui-
même, et non du culte que Dieu avait ordonné. Son péché a été appelé « les péchés de Jéroboam » 
(2 Rois 13:2 et beaucoup d’autres versets), et tous les rois d’Israël ont continué à commettre les mêmes 
péchés. Mais l’adoration choisie par soi-même n’est pas l’obéissance à Dieu. 

Au fil des années, les anciens juifs ont ajouté de nombreuses règles et réglementations aux lois de 
Dieu, et leurs propres lois ont fini par être considérées comme plus importantes que ce que Dieu avait 
dit. À l’époque de Jésus, les pharisiens l’accusaient de pécher parce qu’il ne suivait pas la tradition des 
anciens. Jésus a répondu à leurs accusations par une accusation de son cru : « Pourquoi transgressez-
vous le commandement de Dieu au profit de votre tradition ? … Vous annulez ainsi la parole de Dieu 
au profit de votre tradition. Hypocrites, Ésaïe a bien prophétisé sur vous, quand il a dit : Ce peuple 
m’honore des lèvres, Mais son cœur est éloigné de moi. C’est en vain qu’ils m’honorent, en 
enseignant des préceptes qui sont des commandements d’hommes » (Matthieu 15:3-9). 



 
382 

Les chrétiens de Colosses étaient trompés par des maîtres qui les accablaient de toutes sortes de règles 
concernant la nourriture, la boisson et le sabbat, ainsi que de nouvelles doctrines telles que le culte 
des anges. L’apôtre Paul leur a écrit : « Que personne donc ne vous juge au sujet du manger ou du 
boire, ou au sujet d’une fête, d’une nouvelle lune, ou des sabbats … Qu’aucun homme, sous une 
apparence d’humilité et par un culte des anges, ne vous ravisse à son gré le prix de la course, … 
pourquoi, comme si vous viviez dans le monde, vous impose-t-on ces préceptes : Ne prends pas ! ne 
goûte pas ! ne touche pas ! préceptes qui tous deviennent pernicieux par l’abus, et qui ne sont 
fondés que sur les ordonnances et les doctrines des hommes ? Ils ont, à la vérité, une apparence de 
sagesse, en ce qu’ils indiquent un culte volontaire, de l’humilité, et le mépris du corps, mais ils sont 
sans aucun mérite et contribuent à la satisfaction de la chair » (Colossiens 2:16-23). Aux Corinthiens, 
Paul écrit : « Vous avez été rachetés à un grand prix ; ne devenez pas esclaves des hommes » (1 
Corinthiens 7:23). 

De même, aujourd’hui, il y a des chrétiens professants qui établissent leurs propres règles, et il y a des 
groupes religieux, des organisations et des dirigeants individuels qui établissent des règles que les 
autres doivent suivre et qui prétendent que ces règles doivent être suivies pour plaire à Dieu. Le pape 
catholique romain prétend avoir l’autorité de dire à tous les chrétiens du monde entier comment ils 
doivent adorer Dieu. Il prétend avoir l’autorité de déterminer pour son peuple quelles œuvres sont 
bonnes et quelles œuvres ne le sont pas, ce qui implique que ses règles doivent être respectées si l’on 
veut plaire à Dieu. 

Certains groupes religieux interdisent la consommation de certains aliments et de boissons alcoolisées. 
Il y a des groupes qui interdisent aux chrétiens de participer aux affaires civiles ou de servir comme 
soldats. Il y a ceux qui appellent à la révolution contre le gouvernement pour corriger l’injustice. Il y a 
ceux qui promeuvent l’avortement, le comportement homosexuel, l’immoralité sexuelle et le mariage 
entre personnes du même sexe — toutes choses qui sont contraires à la claire Parole de Dieu. Il y a 
des groupes religieux comme les musulmans qui croient que la persécution des non-musulmans est 
approuvée par Dieu. Mais le prophète Ésaïe dit : « Malheur à ceux qui appellent le mal bien, et le 
bien mal … ! Malheur à ceux qui sont sages à leurs yeux, Et qui se croient intelligents ! » (Ésaïe 5:20-
21). 

Certains luthériens ont également été influencés par le piétisme, de sorte qu’ils considèrent comme 
péché en soi certaines activités que Dieu n’a pas interdites dans sa Parole. Par exemple, certains 
piétistes ont condamné des activités telles que les jeux, les jeux de cartes, toute forme de danse, les 
promenades récréatives, les plaisanteries, les pièces de théâtre ou les films, ou encore les banquets 
festifs. Mais les chrétiens ne doivent pas adopter des règles de comportement qui vont au-delà de la 
Parole de Dieu. Nous ne devons pas non plus aller dans l’autre sens et approuver des comportements 
ou des activités qui sont manifestement contraires à la Parole de Dieu, comme le fait de permettre aux 
femmes de devenir pasteurs ou responsables d’église, ou d’autoriser les parents à tuer leurs enfants à 
naître. Toutes nos doctrines et règles de comportement doivent provenir de la Parole de Dieu. Puisque 
notre Dieu veut que nous soyons « zélés pour les bonnes œuvres » (Tite 2:14), nous devons permettre 
à Dieu de nous dire quelles sont les bonnes œuvres. À cette fin, il nous a donné sa Parole dans les 
saintes Écritures. « Toute Écriture est inspirée de Dieu, et utile pour enseigner, pour convaincre, pour 
corriger, pour instruire dans la justice, afin que l’homme de Dieu soit accompli et propre à toute 
bonne œuvre » (2 Timothée 3:16-17). 



 
383 

Questions 

1. Qui sont les seuls à pouvoir faire de bonnes œuvres aux yeux de Dieu ? 
2. Qu’est-ce qu’une bonne œuvre aux yeux de Dieu ? 
3. Comment pouvons-nous déterminer quelles œuvres sont bonnes et lesquelles ne le sont pas ? 
4. Quelle serait une très mauvaise raison d’essayer de faire de bonnes œuvres ? 
5. Qu’est-ce qui devrait motiver les chrétiens à faire de bonnes œuvres ? 
6. Comment les bonnes œuvres chrétiennes peuvent-elles contribuer à la diffusion de 

l’Évangile ? 
7. Comment pouvons-nous imiter Jésus lorsque nous sommes persécutés par ses ennemis ? 
8. Pourquoi n’est-il pas nécessaire d’observer toutes les lois de Moïse ? 
9. Donnez quelques exemples d’adoration de Dieu que l’on choisit soi-même. 
10. Quel est le devoir du chrétien envers les autorités gouvernementales ? 
11. Quand le chrétien doit-il désobéir aux autorités gouvernementales ? 
12. Qui est l’autorité finale en ce qui concerne ce qui est bien et ce qui est mal ? 
13. Donnez des exemples de groupes religieux qui édictent des lois sur le comportement qui vont 

au-delà des Écritures. 
14. Quels sont les groupes qui, dans votre localité, établissent des règles de culte et de 

comportement qui ne sont pas conformes à l’enseignement de la Bible ? 


